

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

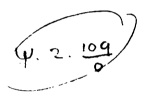
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

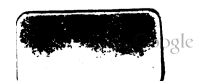
### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





On. Per. 101



ZEITSCHRIFT

für

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

### UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUMO DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

HERAUSGEGEBEN VON

#### CARL BEZOLD UND FRITZ HOMMEL

PRIVATDOZENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN.

| l. Band.              | Január 1884.                   | 1. Heft.        |
|-----------------------|--------------------------------|-----------------|
|                       | INHALT:                        | Seite           |
| Eb. Schrader, Zur F   | rage nach der Aussprache       | r Zischlaute im |
|                       | rischen                        |                 |
|                       | in of the Persian cuneiform    |                 |
|                       | remarques sur la prononciation |                 |
| de la chuintante e    | et de la sifflante en Assyrien | 27              |
| F. Hommel, Zur altba  | bylonischen Chronologie .      |                 |
| J. Oppert, Un acte de | vente conservé en deux exer    | plaires 45      |
| Sprechsaal; Mittheil  | ungen der Herren Strassma      | er, Hommel, 🛴   |
| Bezold und Ha         | lévy                           | 65              |
| Recensionen           |                                | 79              |
|                       |                                |                 |





LEIPZIG OTTO SCHULZE

II QUER-STRASSE II.

Digitized by Google

## ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

### UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. AMIAUD UND E. BABELON IN PARIS, G. LYON IN CAMBRIDGE-MASS. UND THEO. G. PINCHES IN LONDON
HERAUSGEGERN VON

# CARL BEZOLD UND FRITZ HOMMEL PRIVATOGENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN.

Zweck dieses internationalen Unternehmens ist, ein Organ aller Zweige und der Nachbargebiete der babylonisch-assyrischen Sprachund Alterthumskunde ins Leben zu rufen. Die Zeitschrift soll zunächst enthalten:

- a) Kleinere Textveröffentlichungen (wenn auch auszugsweise); Collationen bereits veröffentlichter Texte.
- b) Paläographische, grammatische und lexicalische Aufsätze auf dem Gebiete der nichtsemitischen wie semitischen Keilschriftforschung, nebst einschlägigen sprachvergleichenden Studien.
- c) Beiträge zur Geographie und Geschichte (incl. Chronologie) der Euphrat- und Tigrisländer und der benachbarten Reiche, soweit die der letzteren aus den Denkmälern Beleuchtung erhält.
- d) Quellenmässige monographische Darstellungen der westasiatischen Religionen, Kunst und Kultur, vor allem der babylonisch-assyrischen.

Die Aufsätze werden in deutscher, englischer, französischer oder italienischer Sprache abgefasst sein, und wird im Interesse der jungen Wissenschaft Sorge dafür getragen werden, jede persönliche Polemik unbedingt auszuschliessen. Die Herausgeber dürfen hoffen, durch Correspondenzen, Anfragen, Aeusserungen von Zweifeln, Bitten um Aufschluss und sonstige kleinere Mittheilungen auch seitens der nichtassyriologischen Fachgenossen unterstützt, am Schluss jedes Heftes eine Art Sprechsaal eröffnen zu können, um auch hierdurch das rasche und gedeihliche Auf blühen der Assyriologie zu fördern. Dem Unternehmen haben die hervorragendsten in- und ausländischen Vertreter unserer Wissenschaft ihre Hilfe zugesagt.

Die "Zeitschrist für Keilschristsforschung" erscheint in Vierteljahreshesten zu je 5—6 Bogen 8° zum jährlichen Subscriptionspreis von 16 M.

Man beliebe alles was die Redaction betrifft an Dr. C. Bezold, 34 Brienner-Str. München, alles was die Expedition und den Verlag anbelangt an die Verlagsbuchhandlung von Otto Schulze in Leipzig, 11 Quer-Strasse, zu adressiren.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

### UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

HERAUSGEGEBEN VON

#### CARL BEZOLD UND FRITZ HOMMEL

PRIVATDOZENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN.

ERSTER BAND.





LEIPZIG
OTTO SCHULZE
11 QUER-STRASSE 11
1884.

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München.

Digitized by Google

# INHALT.

| ,                                                                                                         | Seite |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Eb. Schrader, Zur Frage nach der Aussprache der Zischlaute im Babylonisch-Assyrischen                     | ı     |
| A. H. Sayce, The origin of the Persian cuneiform alphabet                                                 | 19    |
| St. Guyard, Quelques remarques sur la prononciation et la transcription                                   |       |
| de la chuintante et de la sifflante en Assyrien                                                           | 27    |
| Fr. Hommel, Zur altbabylonischen Chronologie                                                              | 32    |
| J. Oppert, Un acte de vente conservé en deux exemplaires                                                  | 45    |
| J. N. Strassmaier, S. J., Fünf babylonische Verträge aus der Zeit von Nebukadnezzar                       | 87    |
| St. Guyard, Questions sumero-accadiennes                                                                  | 96    |
| Rud. Dvořák, Ueber "tinûru" des Assyrisch-Babylonischen und die                                           |       |
| entsprechenden Formen der übrigen semitischen Sprachen                                                    | 115   |
| A. Amiaud, Quelques observations sur les inscriptions des statues de Tell-Loh                             | 151   |
| Fr. Hommel, Die sumero-akkadische Sprache und ihre Verwandschafts-                                        | - 3-  |
| verhältnisse                                                                                              | . 323 |
| Eb. Schrader, Nachtrag zu seinem Aufsatz "Ueber die Aussprache der Zischlaute im Babylonisch-Assyrischen" | 178   |
| A. H. Sayce, The literary works of Ancient Babylonia                                                      | 187   |
| Eb. Schrader, Kineladan und Asurbanipal                                                                   | 222   |
| A. Amiaud, L'inscription A de Gudea                                                                       | 233   |
| P. Jensen, De incantamentorum sumerico-assyriorum seriei quae dicitur                                     | -33   |
| "surbu" tabula VI                                                                                         | 279   |
| Theo. G. Pinches, Additions and Corrections to the Fifth Volume                                           |       |
| of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia                                                             | 342   |
|                                                                                                           |       |
| SPRECHSAAL:                                                                                               |       |
| Fr. Hommel, An die Leser und Fachgenossen statt eines Vorworts .                                          | 65    |
| J. N. Strassmaier, Aus einem Briefe desselben an Dr. C. Bezold                                            | 70    |
| Fr. Hommel, Zur Lautbestimmung von                                                                        | 72    |

|                                                                       | Sorte       |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| C. Bezold, Bemerkungen zu der obigen Mittheilung Dr. Hommel's         | 74          |
| J. Halévy, Notes de lexicographie assyrienne 75. 180.                 | 262         |
| E. Nestle, Ob ein syrischer Schriftsteller die Keilschriften erwähnt? | 185         |
| A. H. Sayce, Kikkisu-GAB.RI                                           | 257         |
| J. Oppert, Atalu — Le dieu de Sirtella                                | 259         |
| C. Bezold, Mittheilungen aus Constantinopel und Rom                   | <b>2</b> 69 |
| J. Halévy, Additions                                                  | 271         |
| Fr. Hommel, Das neuaufgesundene Original der Dynastienliste des       |             |
| Berosus                                                               | <b>35</b> 0 |
| A. H. Sayce, Additional note                                          | 353         |
|                                                                       |             |
| RECENSIONEN:                                                          |             |
|                                                                       |             |
| K. Budde, Die biblische Urgeschichte. Bespr. v. F. H                  | 79          |
| J. Flemming, Die grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezar's. Bespr.  |             |
| von F. H                                                              | 80          |
| H. Hilprecht, Freibrief Nebukadnezar's I. Bespr. von C. B             | 272         |
| Fr. Delitzsch, The Hebrew Language. Bespr. von D. H. Müller           | 354         |
| A process desirable consistence                                       |             |
| Bibliographie                                                         | 264         |
|                                                                       | 86          |
| Berichtigungen                                                        |             |
| Erklärung                                                             | 278         |



# Zur Frage nach der Aussprache der Zischlaute im Babylonisch-Assyrischen.

Von Eb. Schrader.

Indem ich es unternehme, im Folgenden die Frage nach der Aussprache und dem Wesen der Zischlaute im Babylonisch - Assyrischen wiederholt einer Erörterung zu unterstellen, bemerke ich gleich vorab, dass ich mich dabei auch diesmal in der Betrachtung auf die beiden Laute sund s beschränken werde, indem ich mit s den dem hebräischen ਲਾ (ਲਾ, ਲਾ) irgendwie entsprechenden, mit s den dem hebräischen scharfen D conformen Zischlaut bezeichne. Wesen und Aussprache der beiden anderen Zischlaute, des weichen z = hebr. i und des emphatischen s = hebr. 3 kann für das Babylonisch-Assyrische ein Zweifel überall nicht Statt haben. Wie sich nämlich aus der Wiedergabe babylonischer und assyrischer Namen und Wörter im Hebräischen und hebräischer Eigennamen in den assyrischen Inschriften ergiebt, erscheinen die bezüglichen babylonisch-assyrischen Lautzeichen überall an der Stelle der betreffenden hebräischen und umgekehrt. Das Babylonisch-Assyrische steht, was diese anderen Zischlaute anbetrifft. durchaus auf der Stufe des Hebräisch-Kanaanäischen. Weder kennt das Babylonisch-Assyrische die Lautspaltungen, wie sie bei diesen Zeichen im Südsemitischen (Arabischen und Aethiopischen, je nachdem!) vorliegen,

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

Digitized by Google

noch begegnen wir dem Uebergange derselben in gewissen Fällen in die entsprechenden Muten, wie uns dieser im Aramäischen entgegentritt. Ueberall, wo im Hebräischen das emphatische z sei es einem arab. , sei es einem arab. ض (im Aram. y) entspricht u. s. w., begegnen wir auch im Assyrischen dem einen emphatischen Zischlaute s. und dasselbe gilt bezüglich des hebr. 1 und assyrischem z gegenüber arab. 3, bzw. 3 u. s. w. Ich verweise in dieser Hinsicht für das Nähere auf die Ausführungen von F. Hommel, zwei Jagdinschriften Asurbanibal's, Leipzig 1878 S. 44 ff. 47 ff. und P. HAUPT, Beiträge zur assyr. Lautlehre, in: Nachrichten von der K. Gesellschaft der Wissensch, zu Göttingen, 1883 St 4 S. 89 ff 92 ff. Ein Zweifel über die Natur der Zischlaute im Babylonisch-Assyrischen kann vielmehr entstehen lediglich bei den den hebräisch-kanaanäischen Lauten w (eine weitere Unterscheidung dieses Lautes nach Analogie des hebr. w und w existirt im Assyrischen nicht) (s. o.) und D irgendwie entsprechenden Lauten 3 (= sch, sh) und s. Die Frage ist, welche babylonisch-assyrischen Zeichen zur Wiedergabe des Lautes & (w) und welche zur Wiedergabe des Lautes s (D) verwandt werden, womit dann implicite die andere mitbeantwortet ist, wie überhaupt das Verhältniss der betreffenden beiden Zischlaute im Assyrischen dem Hebräisch-Kanaanäischen und weiter den anderen verwandten Sprachen gegenüber sich gestaltet.

So einfach nun freilich, wie bei den Lauten s (1) und s (1). liegt hier die Sache nicht, und zwar ist es ein Doppeltes, was hier Schwierigkeit macht und Anstoss bereitet. Einmal lehrt schon eine oberflächliche Betrachtung des zu Gebote stehenden Materials, dass von einer einheitlichen Aussprache je des einen der in Betracht kommenden Zeichen bezw. (für das Babylonisch-Assyrische geredet) der einen der betr. Zeichengruppen (sa, si, su und wiederum sa, si, su; ferner as, is, us und anderseits as, is, us u. s. f.) keine Rede sein kann: da, wo man nach der Analogie des einen Falls bei Wiedergabe eines fremd-

ländischen Namens das eine Zeichen und die eine Zeichengruppe erwarten sollte, erscheint gerade das nicht erwartete andere Zeichen, bezw. die nicht erwartete andere Zeichengruppe und umgekehrt. Und sodann, folgt man der einen Art der Wiedergabe der Zischlaute bei fremden Namen durch die Babylonier-Assyrer, so erscheinen die danach normirten babylonisch-assyrischen Wurzelwörter, was Aussprache dieser Zischlaute anbetrifft, z. B. mit den hebräischen durchaus in Uebereinstimmung: wir finden dann auch in den assyrisch-babylonischen Wörtern und Wurzeln da ein s, wo wir im Hebräischen einem  $w (w, w)^{T}$ , und da ein s. wo wir im Hebräischen einem D begegnen. Legen wir aber die durch die andere Transscriptionsweise der Assyrer an die Hand gegebene Aussprache zu Grunde, so stellt sich die Sache gerade umgekehrt, und ein hebräisches w erscheint in ein babylonisch-assyrisches s, d i. D, und wiederum ein hebräisches D in ein babylonisch-assyrisches s, d. i. w umgewandelt (s. den Nachweis bei mir in den Monatsberichten der Berliner Akad., 1877 [Sitzung d. philos.-histor. Classe vom 5. März d. J.] S. 70 ff. und vgl. bereits Oppert, Exp. en Més. II, 12). Man könnte sich versucht fühlen, beide Anstösse durch die zunächst sich bietende Annahme eines Schwankens der Assyrer bezüglich der Aussprache der Zischlaute überhaupt oder die andere einer Nichtunterscheidung der beiden Zischlaute in der Aussprache zu beseitigen, indem man sich etwa auf die Analogie des Aethiopischen beriefe, in welchem schliesslich der betreffende Unterschied ganz wegfiel und jedes s und s gleicherweise wie s gesprochen. ward (s. dazu Dillmann, Acthiop. Gramm. S. 51). Allein gegen diese Auskunft legt der Umstand ein kategorisches Veto ein, dass dieses scheinbare Schwanken, mit verschwindenden Ausnahmen, die meist nachweisbare besondere

<sup>1)</sup> Vgl. hiezu B. STADE, in: Morgenl. Forschungen, Leipzig 1875, S. 186; KGF (1878) S. 363 ff — Ueber das a. a. O. angezogene Til-Assuri = קלאשור אויסר s. u.S. 15.

Ursachen haben 1), sich lediglich auf die Wiedergabe der Zischlaute in fremdländischen Eigennamen beschränkt, während bei den gnesio-assyrischen Wörtern und Wurzeln der Unterschied der betreffenden beiden Zischlaute in der Schreibung sehr scharf und bestimmt festgehalten wird gerade umgekehrt als z. B. in dem zur Vergleichung herangezogenen Aethiopischen; und nun etwa diese scharfe Unterscheidung der Laute in der Schrift aus sog. historischer Schreibung erklären zu wollen, geht deshalb nicht an, weil eine solche wohl bei Eigennamen und vereinzelten festgeformten Appellativen, nicht aber bei im Fluss der Sprache auftauchenden Wörtern, Wortformen u. s. w. Statt hat (etwaige Ausnahmen beweisen hiegegen nichts). Wiederum aber diese ganzen Differenzen in der Wiedergabe und in dem Ausdrucke der Zischlaute gänzlich zu ignoriren, wie dieses von P. HAUPT in seiner oben citirten Abhandlung geschehen ist, geht doch auch nicht an, selbst wenn man sie als Ausnahmen qualificiren wollte: dazu sind ihrer denn doch gar zu viele! Man wird sich also nothgedrungen nach einem andern und zureichenden Grunde für diese auffällige und so eigenartige Erscheinung umsehen, wird eine befriedigende Erklärung derselben zu geben suchen müssen. Was Haupt in seiner oben angeführten Ausführung glaubte ausführlich beweisen zu sollen. ist die vom Schreiber dieses als längst feststehend betrachtete und zum Ausgangspunkte der ganzen bezüglichen Darlegung vom Jahre 1877 gemachte Thatsache, dass

<sup>1)</sup> Dahin gehört z. B. hursánis "wälderngleich", vom Subst. hursu, Plur hursáni. Wohl richtig führten Pinches und Haupt dieses hier und in ähnlichen Fällen auf das Gesetz der Dissimilation zurück (es folgt ja ein zweites s). Vgl. das bekannte Šalmánu-ussir, im Hebräischen: מלכונאסר und dazu Hommel, a a. O. 26. Freilich hat auch das Umgekehrte Statt in dem Namen der arabischen Königin Sa-am-si-i der Sargonsinschriften, der doch wohl = arab. עוביים. Vielleicht aber wirkte in diesem Falle zur Vereinerleiung der beiden im arabischen Worte verschiedenen Zischlaute die Identität derselben im Babylonisch-Assyrischen bei dem Worte samas mit

in den ninivitisch-assyrischen Inschriften in Eigennamen das hebräische w durch ein assyrisches s, das hebräische durch ein assyrisches s wiedergegeben wird, mit anderen Worten, dass in Niniveh die Zischlaute s und s gegenüber dem Hebräischen fragelos ihre Rollen vertauscht hatten, d. h. dass den Hebräern gegenüber sich in Niniveh ein Lautwandel bezüglich der betreffenden Zischlaute vollzogen hatte (vgl. hiezu meine Ausführung a. a. O. 79 ff. und insbesondere die Aussage S. 95 Z. 25 ff.: "—— so sicher anderseits assyrisches s gleich hebr. D und assyrisches s gleich hebr. W ist") 1). Dieser Thatsache gegenüber wies

<sup>1)</sup> Etwaige Ausnahmen stossen natürlich, wie überall, so auch hier die Regel nicht um, und es war deshalb in unsern Augen ein unnöthiges Bemühen P. HAUPT's (S. 111), deshalb, um seine ja ganz richtige und von den Assyriologen längst in's Licht gesetzte These, dass im ninivitischen Assyrisch dem hebr. W ein assyrisches s d. i. 🗅 entspräche, gegen einen etwaigen Einwand in Schutz zu nehmen, dem ägyptischen König Necho seine Zugehörigkeit zur - saïtischen Dynastie streitig zu machen! , Necho, der Saïte,' wird fragelos in den Annalen Asurbanipal's an der bekannten Stelle als Ni-ku-u sar ir Mi-im-pi u ir TYY V d. i. Sa-ai "König von Memphis und Sais" bezeichnet (s. KAT2 357), trotzdem der betreffende ägyptische Zischlaut im Namen Sai ein -- d. i. ein s ist, wofür im Ninivitischen ein W (nin. sa) zu erwarten gewesen wäre. Es giebt ja keine anderen Könige des Namens "Necho" als solche der sa it isch en Dynastie, und die von HAUPT postulirte Stadt des Namens Sa-a-a = Sa-a, Sha'a existirt überhaupt nicht. Auch HAUPT, der doch schliesslich selbst seinerseits Ausnahmen von der Regel für sein "Assyrisch" d. i. für unser "ninivitisch Assyrisch" zugeben muss, würde eine solche seinen Satz in keiner Weise ernstlich tangirende Ausnahme ohne Weiteres statuirt haben (die Möglichkeit einer Ausnahme giebt ohnehin hier auch er zu), hätte er damit nicht zugleich einer andern von ihm vorgetragenen Theorie stillschweigend den Abschied geben müssen, der nämlich, dass assyrisches nicht ai, wie wir älteren Assyriologen bisher glaubten annehmen zu müssen, sondern vielmehr à zu sprechen sei: eine Stadt des Namens Så konnte ja freilich niemals die ägyptische Stadt Sais sein. - Dass Dr. ERMAN, nachdem er über den wahren Thatbestand, betreffend die Aussprache des Zeichens wund die Bezeichnung der Stadt Sai bei Asurb. als Königsstadt Necho's, das Nähere in Erfahrung gebracht, nicht ferner mehr

nun aber der Schreiber dieses in dem citirten Aufsatze auf eine zweite nicht minder feststehende, von HAUPT völlig übersehene Thatsache hin, dass nämlich in den uns überkommenen babvlonischen Inschriften sich die Sache gerade umgekehrt verhalte: dass in ihnen vielmehr einem hebräischem w auch ein babylonisches s d. i w und einem hebräischen D ein babylonisches s d. i. D gegenüberstehe, und in diesem Umstande fand derselbe dann weiter auch die Erklärung ebensowohl des scheinbaren Schwankens in der Wahl der Zischlaute bei fremden Eigennamen in den - nämlich einerseits ninivitischen, anderseits babylonischen - assyrisch-babylonischen Inschriften, als auch der Discrepanz der Aussprache der betr. Zischlaute im Hebräischen und Assyrisch-Babylonischen d. i. aber in Wirklichkeit lediglich des ninivitischen Assyrisch. Ich wies nach, dass zwischen dem Babylonischen und dem Hebräischen bezüglich der betreffenden Zischlaute eine Discrepanz gar nicht bestehe, dass wie babylonisch & durch hebräisch w, so babylonisch s durch hebräisches D wiedergegeben werde und vice versa. Mit Nothwendigkeit drängte sich so die Ansicht auf, dass erst innerhalb des Babylonisch-Assyrischen jener seltsame und zu dem ganzen sonstigen lautlichen Typus des Babylonisch-Assyrischen so wenig sich fügende Lautwandel, wie er im ninivitischen Assyrisch vorliegt, sich vollzogen habe. Bei der Wichtigkeit der Sache und da HAUPT, der zuletzt diese Frage behandelt hat, diesen Unterschied der Aussprache zwischen Niniveh und Babylon als einfach nicht existirend betrachtet - auch nicht die leiseste Anspielung auf diese zu Tage liegende Thatsache findet sich in seiner ange-

die Identität des assyrischen Sai und des ägyptischen Sai, koptisch Cal, bezweiselt, versteht sich. Die Widerlegung der beregten Theorie, betr. die Aussprache des Zeichens sür ai aus Grund der Wiedergabe frem der Eigennamen durch die Assyrer-Babylonier und umgekehrt s. in: Monatsberichte der Berliner Akad. d. Wiss. 1880. S. 271—284. — Vgl. unten S. 14.

zogenen Abhandlung —, mag es mir verstattet sein, das bezügliche Beweismaterial hier nochmals in Kürze und erneut geprüft vorzulegen.

Dass — umgekehrt als in Niniveh und der assyrischen Landschaft — in Babylon und der babylonischen Landschaft die in babylonisch-assyrischen Wurzelwörtern auftretenden und in den hebräischen Wurzeln erscheinenden bezüglichen beiden Zischlaute in beiden Sprachen conform und auf dieselbe Weise ausgesprochen wurden, dass somit einem hebräischen w im Babylonischen ein s=w und einem hebräischen v im Babylonischen v im gegenüberstand, ergiebt sich, wie wir meinen, mit Sicherheit

1) aus den seitens der Hebräer zur Zeit des Exils entlehnten babylonischen Monatsnamen י). Dem hebr. בַּשָּ "Schebâț" steht ein babylon.  $\Psi$ -ba-țu d. i. Ša-ba-țu; dem hebr. ניסן, "Nîsân" ein babyl. Ni-m-an-nu d. i. Ni-sa-an-nu; dem hebr. npp "Sîvân" ein babyl. ► -va-nu (Var. ►)van-nu) d. i. Si-va-(van-)nu; endlich dem hebr. לְסָלוֹ, Kislev" dem hebr. הְשֶׁרֵי, "Tischri" entsprechende babyl. Name אבן, ri-tav (-tuv) d. i. Taš(tiš?)-ri-tav (-tuv) muss ausser Betracht bleiben, da das die anhebende Sylbe tas wiedergebende Zeichen auch mit dem Lautwerthe tas vorkommt, in diesem Falle also an sich beide Aussprachen zulässig sind, so lange nicht eine Variante über die wirkliche Natur des betreffenden Zischlautes Aufklärung giebt. Eine Ausnahme von der Regel liegt vor bei dem Namen des achten Monats: hebr. מְרַחֶשְׁוַן "Marcheschvan", babyl. A-ra-ah sa-am-nu (mit - Var. sam-na), als dessen hebräisches Aequivalent man ein מַרַהְבַּוּן erwarten sollte, eine Ausnahme, die aber ihre Beleuchtung durch den Umstand erhalten dürfte, dass das Babylonisch-Assyrische hier auch wurzelhaft eine

<sup>1)</sup> Vgl. KAT 2 379 ff. — Für die keilschriftliche Wiedergabe s. HAUPT, ASKT 44. 64.

Ausnahme gegenüber den verwandten Sprachen repräsentirt; denn einem hebr. מְמִינְה, arab. מִבֹי, aram. מִבּיא, aram. u. s. w. sollte — wie immer man die Aussprache des betreffenden babylonisch-assyrischen Schriftzeichens bestimmen mag — als Ordinaladjectiv ein \(\bar{\psi}\)-am-nu d. i. nach unserer Transscription sa-am-nu entsprechen, nicht — wie der Fall — ein \(\bar{\psi}\)-am-nu d. i. sa-am-nu. Das Hebräische kehrt mit seinem מְבְּחַלְּשִׁ gewissermassen zu dem zunächst zu erwartenden regelrechten Lautwechsel zurück, indem es bei dem Fremdworte den der Wurzel nach entsprechenden Zischlaut wieder einführt. Ob das mit Bewusstsein geschehen, d. h. im Hinblick auf die dem ja lautlich stark veränderten, aber seinem Sinne nach vielleicht noch richtig erfassten Namen inwohnende Bedeutung, mag dahin gestellt bleiben.\(\bar{\text{1}}\) — Das Ausgeführte bestätigt sich

2) durch die hebräisch-talmudische Wiedergabe der babylonischen Windenamen, welche nur durch die Babylonier, nicht durch die Assyrer zu den Juden gekommen sein können. Wir haben talmud. איריא "Südwind" = babylon. ביי "וייא לשריא d. i. śū-u-tav und talmud. שריא "Ostwind" = babyl. Ψ-du-u d. i. ša-du-u (II R 29, 1-4gh; vgl hiezu F. Delitzsch, Assyr. Studd. I, 139 ff.); desgleichen

<sup>1)</sup> Beiläufig begegnet uns noch bei einem andern Zahlworte eine merkwürdige Abweichung von dem — wie immer man transscribiren mag — sonst regelrechten und festen Lautwandelgesetze, dieses bei dem Zahlworte für "sieben", assyr.-babyl. אוֹרָים לֹשׁ d. i. (nach unserer Transscription) si-ba, während man, gemäss dem hebr. אוֹרָים לֹשׁ etc., ein babyl.-assyr. אוֹרָים לֹשׁ d. i. si-ba erwarten sollte. — Ob gleiche Incongruenzen bei den Zahlwörtern für "acht" (assyr. su-ma-[nu] "ein Achtel", wofür su-ma-[nu] zu erwarten wäre), sowie bei su-du (? —),, ein Sechstel" (anstatt su-du vorliegen (s ABK. 237), wird erst durch genaue Collation der betreffenden Originaltäselchen zu erhärten sein. — Das Zahlwort für "zwei", assyr.-babyl. si-na — hebr. ביושי etc., ist mit dem sonstigen wurzelhasten Lautwandel in Uebereinstimmung.

3) durch die den Hebräern durch die Babylonier bekannt gewordenen babylonischen Personennamen, nämlich einerseits: hebr. בְּלְשׁרְאָצֶּר = babyl. Nirgal-sar-uṣur¹); hebr. בֵּלְשׁאצר = babyl. Nabû-si-zib-an-ni; hebr. בּלְשׁאצר = babyl. Nabû-si-zib-an-ni; hebr. בלשׁאצר = babyl. Bil-sar-uṣur; endlich בלשׁאצר = babyl. Balâṭa-ṣu-uṣur²) (s. hierzu KAT² 416. 421. 433); anderseits בַּבָּבֶּים = babyl. Sin-uballit (Neh. 2, 10 u. s. f.).³)

Eine Ausnahme würde vorliegen bei dem Eigennamen סְּמָנֶּר־עבוּ, falls dieser mit Oppert einem babylonischen Šumgir-Nabû gleichzusetzen ist (KAT² 416. 417). — Die These erhält ihre Bestätigung nicht minder

- 4) durch den Ländernamen win "Kusch, Kesch", wie nämlich wir ihn bei den Babyloniern wiedergeben
- 2) Bei diesem Namen eine Ausnahme zu statuiren, da ja Balátsu-uşur zu transscribiren wäre, liegt kein Grund vor, da das Nominalsuffix im Assyrisch-Babylonischen bald mit, bald ohne Bindevocal angefügt wird. Die letztere Aussprache würde übrigens beiläufig auch das Vortreten einer Präposition nicht absolut ausschliessen (gegen P. HAUPT, Sum. Fam. Ges. I, 9 Anm. 5: "Im Assyrischen werden die Casusvocale der von Präpositionen abhängigen Nomina mit Suffix niemals syncopirt"). S. Asurn. II, 135 u. ö. und vgl. ABK 249.

- sehen, welche  $K\hat{u}su$  (also mit s = hebr. w), nicht, wie die Assyrer,  $K\hat{u}su$  (mit s = hebr. D) schrieben. S. Nakschi-Rustam 19: (\*) F d. i. [mát Ku-] u-sú;
- 5) des Ferneren durch den Stadtnamen Susa, hebr. אייש, babyl. ir Šu-sa-an. Dass dieses die babylonische Aussprache des Namens war, wird uns indirekt an die Hand gegeben und verbürgt durch das Šu-si-na-ak der elamitischen Inschriften; vgl. noch das aram. איישיביא Ezr. 4, 9. S. darüber KAT² 610 ff. Die Schreibung Šu-sa-an ist alsdann als "historische" und seitens der Assyrer von den Babyloniern herübergenommene (s F. Hommel a a. O. 24) auch auf den ninivitischen Inschriften beibehalten. Bei der Haupt'schen Ansicht ist diese Incongruenz der ninivitischen Inschriften in der Schreibung des Namens gegenüber der Wiedergabe desselben in den alttestamentlichen Schriften schlechterdings nicht zu erklären.
- 6) Das Gleiche folgt aus dem zwar ebenfalls nicht gnesio-babylonischen, aber durch die Babylonier uns übermittelten, den Assyrern gänzlich unbekannt gebliebenen'), fremdländischen Namen Parsu, Parsai "Persien, Perser" (durchweg mit s=0 s. KAT² 372), welcher im Hebräischen als פרסי, פרסי, פרסי, פרסי

<sup>1)</sup> Anders liegt die Sache bei den ins Hebräische des A. T.'s herübergenommenen Würdenamen: מְבָּוֹלֵים — assyr-babyl. dupsarru (dipsarru) und מַבּוֹלִיף?) Plur מַבְּוֹלִיף — assyr-babyl. sakan, saknu, Plur. saknûti (s. KAT² 424, 7; 617; — 372 Anm; 4111. Von denselben ist jenes sicher (vgl. Nah. 3, 17), dieses wahrscheinlich ebenfalls zu den Hebräern durch die Vermittlung der Assyrer gekommen, bei deren Inschriften wir von der Bestellung gerade von "Statthaltern" als saknûti so unzähligemal lesen. Nachdem der Titel nun aber einmal in der assyrischen Aussprache sich bei den Hebräern eingebürgert hatte, blieb er in dieser auch in der babylonisch-persischen Epoche (Jeremia, Ezechiel, Jes. II, Ezra und Nehemia, Daniel). — Ueber die Schwierigkeit, die assyrisch-ninivitische Aussprache des Zischlautes bei dem Worte dupsarru (dupsarru?) festzustellen, s. KAT² 424, 13 ff.

Aussprache des betreffenden babylonischen Zischlautes ist uns hier noch anderweitig und zwar in doppelter Weise verbürgt: durch die Perser selber nämlich und durch die Aegypter. Dieses führt uns

- 7) auf die in den Achämenideninschriften uns überkommenen Eigennamen in ihrer persischen Aussprache und Schreibung einerseits, in der der Babylonier, Hebräer und Aegypter anderseits. Wir haben:
- babyl. Ku-ra-as (Var. Ku-ur-su), hebr. פֿוֹרֶשׁ = pers. K'ur'us (ohne ägypt. Aequivalent);
- babyl. Da-a-ri-ja-a-vuš (mit Varr.), hebr. דְרְיֵוֹש, ägypt. Ntruš, Nilša etc. = pers. Dârajavuš;
- babyl. Hi-si-'-ar-su (Var. sa, si), hebr. אַחַשְׁוֵרוֹשַ, ägypt. Xsiar(l)sa = pers. Khsajarsa;
- babyl. Ar-ta-'-ḥa-sa-is-su'), auch Ar-tak-sat-su, hbr. אַהְסְשְׁהָּחָא, ägypt. Ar-tak-sat-su pers. Artakhsatra;
- babyl. Par-su, (Gent. Pa·ar-sa-ai), hebr. DJB (s. vorhin), ägypt. Prs = pers. Pârça;

babyl. [Ku]-u-šu, hebr.  $V^{12}$  (s. o.), äg.  $Kc\tilde{s} = pers. K'u\tilde{s}ij\hat{a}$ .

Man sieht, die Concordanz ist eine vollständige und die Schreibung der Zischlaute resp. Aussprache derselben in den verschiedenen Sprachen eine sich gegenseitig controlirende: dass die babylonische Aussprache der betreffenden Laute eine der ninivitisch-assyrischen direct entgegengesetzte, dagegen mit der hebräischen durchaus sich deckende ist, dürfte zu Tage liegen.

Und das bestätigt sich schliesslich, wie zu erwarten, auch durch die Wiedergabe griechischer Wörter in babylonischen Texten selbst der spätesten Zeit. Entspricht babylonisches s dem hebräischen breiten w, babyl s dem geschärften, spitzen D, so steht zu vermuthen, dass das griechische scharfe Sigma auch werde durch ein babyl scharfes s wiedergegeben sein, und dem ist so. Das griechische Σέλειχος wird transscribirt als Si-lu-ku, also mit D;

<sup>1)</sup> So = .... is-su der Text der Vase von Venedig, s. C. Bezold, Achämenideninschrr. 96; beachte die ägyptische Wiedergabe des Namens!

desgl. Arriozog durch An-ti-'-i-ku-su; endlich Δημήτριος durch Di-mit-ri-su (s. diese Namen bei Oppert, E M. II, 357). <sup>1</sup>) Beachte schliesslich noch die Schreibung des Namens Αλέξανδρος auf babylonischen Täfelchen als A-lik-sa-an-du-ru-su (s. Μέναντ, Babylone et la Chaldée, Paris 1875 p. 279). Die Differenzirung der Zischlaute ist hier in derselben Weise zu erklären wie bei dem Namen Šalmánu-uššir = hebräisch שלמנאסר (s. o. S. 4 Anm. 1).

Steht hienach die Discrepanz der Aussprache der betreffenden Zischlaute zwischen Niniveh und Babylon ausser Zweifel, so fragt es sich nunmehr, welche von beiden ist die ältere und ursprüngliche innerhalb des Assyrisch-Babylonischen, und welche haben wir demnach bei unseren Transscriptionen zu Grunde zu legen? Um eine solche Entscheidung nämlich kommt man schliesslich nicht herum, wenn man nicht eine babylonische Verwirrung anrichten will. Denn etwa auf Grund des gewonnenen Resultats bei den specifisch assyrischen Inschriften da die Zeichen s und s zu wählen, wo man in den babylonischen s und s geschrieben, oder umgekehrt, geht, abgesehen davon, dass in vielen Fällen gar nicht mehr zu entscheiden sein würde, ob wir es mit einer assyrischen oder mit einer babylonischen Inschrift zu thun haben, schon deshalb nicht an, als ja sei es die Assyrer, sei es die Babylonier die alte Schreibung der Wörter, unbeschadet der veränderten Aussprache der betreffenden Zischlaute, etwa in derselben Weise beibehalten haben, wie das bei uns geschehen ist, wenn hier local da ein sch gelesen und gesprochen wird, wo noch immer nach alter Weise ein scharfes s geschrieben wird. Das graphische Bild der Inschriften würde nur ein gänzlich unklares werden. So haben wir uns nothgedrungen zur Beantwortung der vorhin aufgeworfenen Frage nach der grösseren Ursprünglichkeit der einen oder der andern der beiden Aussprachen zu wenden.

<sup>1)</sup> Vgl. auch Strassmaier, Texte altbabylonischer Verträge, Nr. 111, S. 139. — Die Red.

Wie nun zuvörderst rein aprioristisch sich das Urtheil in beregter Hinsicht gestalten würde, darüber kann kein Ist überhaupt der ganze lautliche Typus Zweifel sein. des Assyrisch-Babylonischen, was die Consonanten anbetrifft, fragelos in erster Linie ein hebräischartiger, so gilt dieses insbesondere auch von den Zischlauten. Wie immer auch die Aussprache je der Zeichen sa. si etc. einerseits, sa, si etc. anderseits gewesen sein mag: dass durch die vier verschiedenen Zischlaute, welche durch Zeichengruppen in der assyrischen Schrift unterschieden werden, irgendwie dieselben vier Zischlaute wiedergegeben werden sollten, welche im Hebräisch-Kanaanäischen durch die Zeichen i, y, w (w, w) und D ausgedrückt werden, steht fest. Dass dann aber auch wie die Laute i und 3, so auch die anderen w und D in den beiden Sprachen bei denselben Wurzeln ursprünglich dieselben waren, diese Vermuthung drängt sich unmittelbar auf. Da wo wir sonst in den semitischen Dialekten Abweichungen in der Correspondenz der betr. Laute (w und D) von Sprache zu Sprache begegnen, wie im Aramäischen oder Südsemitischen, begegnen wir solchen Abweichungen auch bezüglich des i und y. Gerade dieses hat aber hier nicht Statt: der Schluss liegt nahe, dass auch bezüglich dieser beiden Laute (w und D) das Babylonisch-Assyrische ursprünglich mit dem Hebräischen auf derselben Stufe stand, eine Stufe, welche für das Assyrisch-Babylonische eben durch das Babylonische im Gegensatze zu dem Ninivitisch-Assyrischen bezeichnet wird. Wir werden so zu der Annahme geführt, dass die babylonische Aussprache der betreffenden Zischlaute auch werde die ursprünglich assyrisch-babylonische ausdrücken.

Zu derselben Ansicht gelangen wir durch eine andere Betrachtung. Dass die Assyrer sich von den Babyloniern abgezweigt und von Babylonien ihren Ausgang genommen haben, wird ja wohl als sicher stehend angesehen werden. War aber Babylonien das Mutterland, so wird auch der dort

gesprochene Dialekt a priori als der ursprünglichere angesehen werden können: erst nach der Trennung vom Mutterlande ging die Umsetzung der Aussprache vor sich und dieses sogar nicht ohne dass man, noch jetzt nachweisbar, wie ich meine, eine Zeit lang geschwankt hätte, ob man der veränderten Aussprache nicht sollte auch in der Schrift Rechnung tragen, wovon man wieder abkam, indem man an der "historischen" Schreibung festhielt. Ich schliesse dieses, wie ich schon früher ausgesprochen, aus Schreibungen wie Sa-am-si-Rammân in einer altassyrischen Inschrift (I R 6 Nr. 1, Z. 1), wofür man ein Ša-am-si-Rammân erwartete, vgl. I R 35 Nr. 3, 9; 4, 2 und sonst (Šam-ši-Rammân). Ein gar nicht so unerhebliches Schwanken in der Schreibung wenigstens fremder Eigennamen, was die Zischlaute anbetrifft, lässt sich gerade bei den Assyrern auch sonst und noch später nicht verkennen. Wie noch Sargon in seinen Inschriften bei dem Namen für das Volk der Móogot zwischen den Schreibungen Muski und Muski (KGF 155 ff.; Hommel 24) schwankt; Asarhaddon und Asurbanipal ferner den Namen der Stadt Χίτρος durch Kitrusi (mit D) wiedergeben, während nach ninivitischer Schreibung Kitrusi (mit w) zu erwarten wäre; dieselben ferner Soli mit Sillu. Tamassus mit Tamisu. Δάμασος mit Damasu, Δάμυσος mit Damusu umschreiben (s. meine Abhandlung: "Zur Kritik der Inschriften Tiglath-Pileser's, des Asarhaddon und des Asurbanipal" Berlin 1880 (1879) S 33, vgl. KAT<sup>2</sup> 355), in welchen Fällen allen man anstatt des s (hier = w) kraft ninivitischer Schreibung ein s (hier = D) erwarten sollte, so giebt Asurbanipal, wie wir oben gesehen haben, den Stadtnamen Sais, der im Aegyptischen ein scharfes s (----) bietet, durch d. i. als Sa-ai wieder, während der ninivitische Tafelschreiber vielmehr  $\Psi$   $\bigvee$   $\bigvee$   $\check{S}a$ -ai (zu sprechen als  $\supset$ !) hätte setzen sollen u.s.f.

Dass die babylonische Aussprache eine verhältnissmässig alte, dürfte auch aus der schon in sehr frühen Zeiten stattgehabten Herübernahme der babylonischen Namen Šumir und Larsa(v) als אַלָּסָר und אַלָּסָר ins Hebräische hervorgehen, falls diese Gleichstellungen, wie wir meinen, richtig sind. Die durch die hebräische Transscription gesicherte Aussprache der Zischlaute ist eben die babylonische. Dafür, dass auch in Assyrien einst dieselbe Aussprache wie in Babylonien herrschte, liesse sich vielleicht noch insbesondere anführen, dass der den Hebräern jedenfalls schon seit Alters bekannte Name für "Assyrien". hebräisch אַשׁוּר. assyrisch Aš-šur, eben in dieser Aussprache und nicht in der gemäss der späteren Aussprache der Zischlaute bei den Assyrern zu erwartenden אסור herübergenommen ist1), während doch der in nachweisbar später Zeit zu den Hebräern gelangte Gottesname Asur (Assur) in Eigennamen wie אָסר־חַדּוֹן יִשַּׁלְמַנְאָסֶר הָנְלָח־פָּלְאָסֶר. auch wohl הָלֶשֶׁר, bezw. הְלַשֵּׁר (Var. הָלֶםֶר) die ninivitische Aussprache der Zischlaute documentirt.

Wie immer man nun aber auch über die Stringenz dieser Beweisgründe denken mag, darüber wird nach dem Ausgeführten kein Zweifel sein, dass für die grössere Ursprünglichkeit der babylonischen Aussprache alles, für die der ninivitisch-assyrischen nichts spricht. Müssen wir uns demgemäss für die eine der beiden vorliegenden Aussprachen der betreffenden Zischlaute entscheiden, so

ו) Dieses nämlich, falls man nicht, entgegen der Auffassung der Assyrer, die beiden Namen, den Landes- und den Gottesnamen, gänzlich von einander trennen und (mit Philippi) zugleich zwar den Gottes-, aber nicht den Landesnamen durch die Hebräer direkt von den Assyrern entlehnt betrachten will. — Den Namen der Göttin Istar Istar, Istarituw = hebr -kanaan. חבור אין, arab ביים, aram. (אַרְעָרָאָרָא, proposition) lassen wir bei Seite, da derselbe verschiedentlich, und auch von Assyriologen, für ein solcher gemeinsemitischen Ursprungs gehalten wird; ebenso istin = hebr ישְּעָיָר, das ja aus dem Akkadischen zu erklären versucht ist. Auch שון babyl.-assyr. sidu mag bei Seite bleiben.

kann für uns kein Schwanken Statt haben, welche wir zu wählen haben. Es kann dieses nur die mit der hebräischkanaanäischen conforme Babyloniens sein.

Zusatz. Zur weiteren Erhärtung unserer These, wenn es einer solchen noch bedarf, mag wenigstens anhangsweise noch auf eine Sippe von in persischer Originalschreibung und in authentischer babylonischer Umschrift uns überlieferten Eigennamen hingewiesen werden, bei denen wir zwar der Controle durch die hebräische oder ägyptische Umschrift entbehren, welche aber darum, was die lautliche Beschaffenheit der in ihnen vorkommenden, uns hier beschäftigenden Zischlaute anbetrifft, nicht minder beweiskräftig sein dürften, als die bisher von uns behandelten Namen. Ich meine die zahlreichen in den Achämenideninschriften uns überlieferten Eigennamen, in denen ein persisches s (sh) einerseits, s (c) anderseits vorkommt. Es stehen uns nun zur Controle, wenn ich keines übersehen habe, für den Lautwerth sh = s vierzehn, für den Lautwerth c = s neun Beispiele zu Gebote. In alle n diesen Fällen aber, ohne Ausnahme, entspricht einem persischen \$ (sh) auch ein babylonisches \$, und wiederum einem pers. c (s) ein babyl. s. Das erstere erhellt aus den nachfolgenden Parallelen: pers. Hakhamanis(ija) = babyl. Ahamanis' (mit Var.)'); Vistacpa = Uštaspa (m. Var.; sonst vgl. unten); Caispis (c = tsch; s. u.) = Šišpiš; Fravartiš = Paruvartiš; Khšathrita = Haša-triti (m. Var.); Uvakhšatara = Uvakuištar²); Imaniš = Im-

<sup>2)</sup> Ich benutze diesen Anlass, die Rektifikation einer Ansicht eintreten zu lassen, welche KAT<sup>2</sup> 418 ihren Ausdruck gesunden hat, dass nämlich die von Herodot uns überlieserten Namen der medischen Königsdynastie (Dejokes, Kyaxares u. s. w.) möchten anarischen Ursprungs sein. Es ist ja richtig, dass es bisher nicht hat gelingen wollen, diese Namen in ihrer Mehrzahl aus dem Arischen in bestriedigender Weise zu erklären;



<sup>1)</sup> Selbstverständlich meine ich hiemit nur diejenigen Varianten in der graphischen Wiedergabe des Namens, die die Natur des Zischlautes nicht berühren.

manī'su; Ard'umanis = Ardimanis; Mag'us = Magusu; Dâlaršis = Dadarsu; Cincikris = Šinsahris (für pers. c = srgl. unten); Paisijāuvādā = Pisi'huvadu; Pātisuvaris = Piddishuris; endlich Thatag'us = Sattagusu (NR. 13; für den Laut th und sein babylonisches Aequivalent s. u.). Das andere ergiebt sich aus den nachstehenden Gleichungen: Vistācpa = Ustaspi (vgl. für s = s oben; für c = s s. unten); Vaumiça = Umissu; Acpacanā = Aspasina (für c = s vgl. u.); Vajacpāra = Uvisparu'; Pārça = Parsu (s. oben); Cparda = Sapardu (Var. da); Çikajauvatis = Si(?)hiuvati?') (für s = s s. o.); Niçaja = Nissai²); Asagarta = Iskartai³).

aber anderseits ist es doch bislang auch nicht möglich gewesen, dieselben as der Sprache der zweiten sog, medischen Keilschriftgattung zu erläutern NÖLDEKE; - gegen die wohl aufgestellte Meinung, dass die "arisirte" Uebersetzung dieser "anarischen" Namen in persischen Namen wie Artaja, Arstibara u. a. vorliege, habe ich mich bereits auf dem Londoner Orientalisten-Congresse im J. 1874 ausgesprochen, s. Second International Congress of Orientalists, Lond. 1876, p. 422), während doch z. B. wenigstens der Name Uvakhiatara (Kyaxares), wenn man Namen wie Uvaçpa u. a. vergleicht, zrischen Typus schliesslich nicht verkennen lässt. Es kommt hinzu, dass bereits Sargon uns eine Liste von Namen medischer Häuptlinge überliesert, unter denen zwar noch manche unverstandene und ihrem Ursprung nach dunkle sich befinden, die aber in den erklärbaren unter ihnen, wie Pharnes (der assyr. Text bietet wohl Parnu? -), Aspabara, Satarparnu, Avariparnu, Arija (s. G. SMITH in Discoveries etc. p. 289, dessen Wiedergabe der Namen wir natürlich allein zu Grunde legen können) entschieden arischen Typus aufweisen; und da unter ihnen auch zwei mit Iste d. i. doch wohl Bti zusammengesetzte (Istisuki und Istiliku) sich finden, zu welchen vermuthlich auch der Name Istuvigu = Astyages zu stellen ist, so wäre wenigstens auch bei diesem Namen für die Annahme arischen Ursprungs desselben ein indirecter Anhalt gewonnen. Auch die beiden von Asarhaddon (Cyl. IV, 13) uns überlieferten Namen medischer Häuptlinge: Sidirparna und Iparna weisen unverkennbar arischen Typus auf. -

- 1) Das erste Zeichen könnte vielleicht auch das Zeichen sik sein; jedenfalls ist es nicht das andere: 3i. Sonst s. in textkritischer Beziehung zu diesem Namen C. Bezold, Achämenideninschriften p. 64.
- 2) Das Persische lehrt beiläufig abermals, dass das bekannte Doppelzeichen ai und nicht  $\hat{a}$  zu sprechen ist. Vgl. ob. S. 5 fig.
- 3) Dass auch hier so zu sprechen und nicht etwa Iskartā zu transscribiren ist, lehrt der sog. medische Text, der col. II, 59 unmissverständlich Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

Zu dem Ausgeführten stimmt durchaus, dass der persische palatale Laut c = tsch im Babylonischen durch s. die dentale Spirans th durch babyl. s wiedergegeben wird. Ich führe an: Caispis = Šispis (vgl. schon oben); Cincikris = Šinsahris (vgl. ob.); Acpacanâ = Aspasina (vgl. ob.); Ci. trantakhma = Sitrantahma einerseits, Thatag'uš = Sattagušu (vgl. ob.) und Thukra = Suhra' anderseits '). — Eine Ausnahme würde lediglich das babylonische Aequivalent des pers. Athurâ "Assyrien" machen, für welches man nach dem Dargelegten ein Asur (mit s = D) erwarten würde, während sich vielmehr Assur geschrieben findet (Beh. 5). Diese Ausnahme indess bestätigt, genauer betrachtet, nur ihrerseits die Regel Das pers. Athurà ist einfach das aramäische אחור אחור. Zur Zeit der Achämeniden gab es weder ein Land, noch ein Reich Assur mehr, vielmehr lediglich eine jenen aramäischen Namen führende Landschaft, ein Name, der dann sofort, wie Kiepert nachgewiesen hat, in einem weiteren, umfassenderen Sinne (= Mesopotamien - Syrien, s. KAT<sup>2</sup> S. 37, 118) genommen wurde. Die Babylonier aber kannten kraft der Tradition natürlich von Alters her nur ein mat Assur: so gaben die babylonischen Uebersetzer der persischen Inschriften consequenterweise das persische Athurâ einfach durch dieses mát Assur wieder, obgleich geographisch die betreffenden Ausdrücke sich keineswegs mehr deckten und die Laute selber im Einzelnen theilweis differirten.

FE W ETT, d. i. Assagartija bietet. Beide Aussprachen stehen geschlossen der persischen gegenüber, die mit ihrem kurzen auslautenden a unter allen Umständen allein steht.

<sup>1)</sup> Dem eigenthümlichen pers. Laute tr, wie er in Atrina vorliegt, entspricht in diesem Namen (= babyl, Asina) ein babylonisches 3.

## The Origin of the Persian Cuneiform Alphabet.

By A. H. Sayce.

The only scientific theory yet put forward to explain the origin of the Persian cuneiform alphabet is the ingenious one proposed by Dr. Oppert (Journal asiatique 1874, pp. 238—245). Its fault is that it is too ingenious. It is difficult to believe that the inventor of the alphabet would have had recourse to so complicated a method of obtaining the characters he required when the Babylonian syllabary offered him such a choice of symbols which represented simple syllables. Moreover a wide field is left open by the theory to the caprice of the modern scholar who admits that the original forms of the characters have been changed, and at the same time seeks to determine the precise Persian word which was chosen to denote one out of several ideographic values possessed by what he assumes to be the primitive character.

I am convinced that this elaborate and questionable hypothesis is unnecessary, and that it is possible to derive the letters of the Persian alphabet from those Babylonian characters which had corresponding phonetic powers, just as the characters of the Second Akhæmenian (Amardian) or Vannic syllabaries can be derived from those of the Assyro-Babylonian system of writing. Indeed Dr. Oppert himself allows that in certain cases the Persian characters were obtained in this ordinary and natural manner. He himself points out that the ideographs, for example, of "the earth" or of "a province", are merely modifications of the corresponding Assyrian ( ( and \* \*. admission is destructive of his whole theory. theory were right, the Persians would have borrowed no ideographs at all. That they did so, shows pretty clearly that the mode of procedure they adopted in forming their

system of writing was the same as that adopted by the people of Van or of Khapirti.

But furthermore the Persian alphabet is not really an alphabet in the strict sense of the term. In many instances the characters vary according to the vowel that follows them. In fact, the alphabet is still partly a syllabary, and the only three vowels which are recognised are the only three also which are recognised in the Assyro-Babylonian syllabary. There is actually one character which represents two consonants, or rather the syllable tr. Wherein does this differ from the Assyrian tar?

A comparison of the Persian ideographs with the corresponding Babylonian ones makes it plain that the framer of the Persian system of writing endeavoured to simplify the forms of the characters he borrowed in two ways. Two short wedges were combined into the single (, while a wedge was rejected from a group of two or more long ones. Now and then, also, a desire of symmetry was allowed to modify the form of the character still further; thus an upright wedge might become a horizontal one, or the place of two wedges might be transposed Bearing these two principles of simplification in our minds, I think we shall not have much difficulty in referring a good many of the Persian letters to their corresponding Babylonian originals. No doubt there are still some which I cannot explain; but I believe that quite a sufficient number admit of analysis to prove the correctness of my method, and that the explanation of the others is only a question of time.

Let us begin with the vowels. To express these, the Persian required symbols which in Babylonian denoted only long vowels. Consequently to express  $\hat{a}$  he would naturally choose  $\forall \forall \forall \forall \forall b$  which, as Dr Haupt has shown,

represented  $\hat{a}^*$ ; for  $\hat{i}$  he would take which in Babylonian stands to i in the same relation as that in which  $\hat{a}$  stands to a; while for  $\hat{u}$  he would select which frequently represents we rather than the simple  $\langle$ . Now with, or as it is written on the cylinder of Antiokhos would become who by throwing away one of the upright and one of the horizontal wedges; and will is exactly the Persian  $\hat{a}$ . Similarly would be reduced to  $\hat{A}$ , and  $\hat{A}$  would be reduced to  $\hat{A}$ , and  $\hat{A}$  would be reduced to  $\hat{A}$ , and then  $\hat{A}$ . Now the Assyro-Babylonian closely resembles with and if my theory is right the Persian symbol for  $\hat{a}$  ought in the same way to closely resemble that for  $\hat{a}$ . I need not say that this condition is exactly fulfilled by  $\hat{A}$ .

<sup>\*</sup> Compare, however, SCHRADER on pp. 5. 17. — Ed.

<sup>†</sup> Instead of that sign in the MS. the Babylonian form is used which resembles the sign \( \begin{align\*} \begin{align\*} \begin{align\*} \begin{align\*} Ed. \end{align\*} \end{align\*}

selected to express it\*.  $G(i) \vdash (E \text{ ought to be } \vdash (V))$ since the two characters correspond in the name of Kambyses; but if so, two long wedges have been treated as if they were short ones. I can make nothing of - 14. The dentals | | | and | | are | and | | | | tho' an assimilation has taken place in the case of the second character, contrary to rule. The is in or in which has been treated as if it were  $\vdash_{\overline{III}}$ .  $P \not\models_{\overline{II}}$  seems to be  $\fine \fine \fin$ Babylonian syllabary possessed no f, in order to express it a character had to be chosen which denoted a labial preceded by a vowel. A similar mode of procedure was adopted in the case of v.  $B 
ightharpoonup is clearly <math>\sum_{i=1}^{n} f_i$ , and stands for b(a) as well as for b(i) on account of its resemblance to  $\square$ .  $N \bowtie$  has been transformed from  $\triangleleft$  owing to the resemblance of the latter (when subjected to the Persian rules of changes of form) to N(u) ( must be ( where the upright wedge has been treated as it has been in **\( \)** ( and made horizontal for the sake of symmetry.  $M(a) \vdash [1]$  is of course  $\vdash [-], m(i)$  [a] is  $\langle E \rangle$  and  $m(u) \rangle = \langle -is \rangle$ . These all conform to the rules. Y - seems to be - or -, where a horizontal wedge has been changed into an upright one.  $R \not \models I$ cannot explain, since it is difficult to believe that it has been contracted from  $E_{x}$ , but r(u)  $\leftarrow \langle$  is quite correctly  $\{\{1\}, L \rightarrow [1], \text{ the discovery of which is due to}\}$ Dr. Oppert, is obviously the Babylonian -E. viding symbols for the consonant v the Persians had some difficulty, since the Babylonian syllabary made no

<sup>\*</sup> Can it be Ty, sh really being derived from

distinction between m and v, and the characters which denoted these sounds had already been employed to express m. The most natural solution of the difficulty was to adapt the syllables am, im and um to the representation of the semivowels v(a) etc., and accordingly we find the Persian  $v(a) \vdash \bigvee$  answering exactly to the Babylonian . This origin of the letter explains why it is that  $\vdash$  not only denotes v(a) and v(u), but also v(i)altho' this sound had another special symbol assigned to it. Of this last, however, I am able to offer no explanation. I am equally unable to explain the symbol for d(a)  $\overline{\uparrow}$ . D(i) EY, however, would be the Babylonian EYEY, tho' we should rather have expected EY. But this form was already appropriated to express ra, and accordingly one of the two long upright wedges belonging to the character was not dropped, as according to strict rule it ought to have been. D(u) (E) is the Babylonian form of E, where the two upright wedges at the beginning of the character are treated as if they were two short ones. The sibilant s is, I believe, the plural sign ves which is sometimes written | E; sh a seems to be III as in Vishtaspa, tho' it is strange to find the two long wedges at the end of the character treated as if they were short. Of  $z \mapsto$ I can give no account.  $H \iff$  is evidently  $\iff$  he, the only character which could have been used to express the Persian aspirate, since in the Akhæmenian period A>>> had become a simple  $\aleph$ . As for tr  $\frac{1}{\sqrt{1}}$ , that appears to be E which when having the value of tur was differentiated from the simpler form to which the value of ku was confined.

It will be seen that there are 7 characters which I am unable to explain, and 4 of which the origin is doubt-

ful: whereas there are 25 which can be easily reduced to their Babylonian originals. These originals are the forms belonging to the Babylonian syllabary found on the clay tablets of the epoch of Kyros and his successors. It was at this epoch that Dareios and his predecessors first became acquainted with the cuneiform system of writing. and recent discoveries have shown that Kyros himself caused his records to be inscribed in the Babylonian language and the Babylonian script. There is no evidence that the Persian cuneiform alphabet was invented before the accession of Dareios; on the contrary everything tends to show that the invention of it signalised the rise of the new dynasty and the foundation of a true Persian Empire. It was natural to provide this empire with a national script, in which the deeds of Dareios might be publicly inscribed. Consequently the earliest inscriptions in which the Persian cuneiform alphabet is used are those of Dareios, and after his death it fell more and more into disuse. The so-called tomb of Kyros at Murghab offers no proof of its earlier employment. The inscription there must in any case have been engraved after the death of Kyros, and the Egyptianising decoration by which it is accompanied points to a period subsequent to the conquest of Egypt. We can hardly suppose that this was while Kambyses was in Egypt or during the troublous time that followed his death; and the fact that Kyros is represented not as a man but as a deity proves plainly that it must really have been in later days when the king of Anzan had not only come to be regarded as the founder of the Persian Empire, but had also been deified and honoured with a special cult. I cannot help suspecting that the incriptions of Van first suggested to Dareios the idea of devising a Persian cuneiform alphabet for monumental purposes. The inscriptions on the rock of Van. where Dareios also prepared a tablet for himself, seem to have given him the idea of inscribing a similar chronicle

of his own achievements on the rock of Behistun, and the idea of an alphabet may have been suggested by the Vannic cuneiform system of writing, in which some of the characters were used alphabetically. Along with these, the Vannic scribes had also borrowed a certain number of ideographs; and the Persians did the same. Before concluding this Paper, I must say a few words about the origin of them.

Dr. Oppert has already pointed out that the ideograph for "king" 📉 is the Babylonian 😂. We ought to have had 📉, but the Babylonian forms 💢 and 🚉 seem to have been in the mind of the inventor of the Persian cuneiform system. The ideograph of "province", which Rich's copy shows ought to be \{\text{\textit{T}}\rangle rather than \{\text{\text{\text{T}}}\right\}, is not 🔷 but 🖎 🕇 or 🖎 🕂 ሩ Dr. Oppert's explanation of the ideograph ( is impossible, since the Babylonian character with which he compares it means "lady" (beltu), not "earth". The real Babylonian equivalent is The ideographs of "name", "Persian", "strong" (franâ), and "son". Dr. Oppert obtains from the seal of Nandakhya, now in the British Museum (see Mélanges d'Archéologie égyptienne et assyrienne I. p. 29). He is clearly right as to the last of these; ( must be putra "son" and the regular equivalent of the Babylonian or \ Franâ, however, is due to a false reading of the first character on the seal, which is really  $\triangleright (n(a))$ as Dr. Oppert originally read it. The ideographs of "name" and "Persian" are both doubtful, the second especially so. The second line in which they are supposed to occur is injured: all that is visible is: <

Here the first character certainly resembles **((())** which analogy would require us to read nâma "by name".

Dr. Oppert is doubtless correct in making the Babylonian original of it; the more usual Babylonian ideograph of "name" had already been used for the character m(u). This fact can alone explain why it should not have been employed in its ideographic sense, and furnishes an additional confirmation of the truth of my theory. The character in which Dr. Oppert discovers Parsa "a Persian" it too mutilated to be restored. It probably represents the first letter of the following name. As for \( \) which Dr. Oppert gives as the ideograph of Auramazda, it is obviously \( \bigsim \setminus \cdot \).

The ideograph of "king" does not occur on the seal of Arsakes, as Dr. Spiegel conjectures. Dr. Oppert is right in reading the 7th line of the legend h-y-(a). The first 

Two more Persian inscriptions may be added to those already known. They come from Shuster and the south of Persia and are found on seals which have been published by the Count de Gobineau in the Revue archéologique 1874, pl. 5. If the Count's copies are accurate they each contain the new form apparently for ...

As Dr. Oppert has perceived, the forms of the characters which the Persian scribe had before him when framing his alphabet were those termed Neo-Babylonian. Dr. Oppert's conclusion on this point has been abundantly verified by recent discoveries which show that the system of cuneiform writing used by Kyros was that of Babylonia in its cursive form. It is, therefore, to the clay tablets of Babylonia in the 6th century B. C. that we have to look for the prototypal forms of the Persian letters. If the arguments I have advanced in my Memoir on the Cunciform Inscriptions of Van (p. 677) are sound, these letters will have been invented between B. C. 518 and 513 when the Behistun inscription seems to have been inscribed.

Additional note. Dr. Deecke in the Z.D.M.G. XXXII. 2. (1878) has already very acutely endeavoured to derive the Persian cuneiform characters from those of Babylonia, tho' he has ascribed too early an origin to them and has admitted too many suppositious forms. But le has anticipated me in discovering the origin of the letters a, i, g(i), t(a), n(u), m(i), m(u) and r(u).

Quelques remarques sur la prononciation et la transcription de la chuintante et de la sifflante en Assyrien.

Par M. Stanislas Guyard.

Dans un savant article paru au commencement de l'année 18831), un jeune mais déjà éminent assyriologue, M. PAUL HAUPT, s'est efforcé de démontrer qu'en assyrien tous les mots où l'on admettait jusqu'ici l'existence de la chuintante s (ch français, sch allemand, sh anglais) présentent au contraire la sifflante s, et qu'inversement tous les caractères assyriens transcrits jusqu'à ce jour par la sifflante contiennent en réalité la chuintante. M. HAUPT orthographie donc sinà »deux« et isqul »il a pesé« les mots qu'avant lui on écrivait sinà et isqul; par contre, il écrit sibitti »sept« ce que nous étions accoutumés à prononcer sibitti. Je me propose d'établir en quelques lignes que la théorie de M. HAUPT n'est nullement fondée; que les caractères TT, FI, FATT, FI, MINING être prononcés respectivement sa, si, su, as, is, us, et que les signes  $\Psi$ ,  $\langle V_{\vdash}, \times, E \rangle$ ,  $V_{\vdash}, V_{\vdash}, V_{\vdash}, V_{\vdash} \rangle$  représentaient originairement sa, si, se, su, as, is, us. Je me propose également de montrer que la chuintante primitive

<sup>1)</sup> Nachrichten de Göttingen, No. 4.

s en est venue à se prononcer comme le arabe (th fort anglais) et que plus tard elle s'est amincie en sifflante.

Le premier argument à faire valoir pour établir que les signes to et to et to, par exemple, doivent être lus as, is, us et non as, is us, c'est que ces caractères nous représentent en même temps les syllabes az, iz, uz et as, is, us. Le z et le s sont de même nature que le s, car le z est la douce du s et le s en est l'emphatique. Il est donc bien naturel que le même signe ait été employé pour les exprimer tandis qu'un signe spécial était réservé pour la syllabe as. La chuintante, au contraire, n'est pas du même ordre que le s et le z, et il paraît invraisemblable que le même caractère ait pu représenter as, az et as, par exemple, comme le voudrait M. Haupt, tandis qu'un caractère spécial aurait été réservé pour la syllabe as.

A cet argument déjà bien fort, on peut ajouter les considérations suivantes, desquelles nous tirerons la conclusion que la chuintante assyrienne a dû se changer de bonne heure en 😀 (th fort anglais):

Prenons le verbe assyrien \( \psi \), que nous transcrivons sakânu, mais que M. HAUPT lit sakânu et formons-en la première personne de l'Ifta'al. Cette forme devrait être régulièrement astakan (astakan pour M. HAUPT); au lieu de cela, nous avons en assyrien altakan, avec le changement de notre s (le s de Haupt) en l. Semblablement, devant un z, notre chuintante (la sifflante de HAUPT) va se transformer en l; ainsi la forme primitive ušziz (usziz pour HAUPT) deviendra ulziz. Or, admettons un instant la réalité de la théorie de HAUPT, comment expliqueronsnous que s devienne l devant z? Dans le contact de s et de z il ne'saurait y avoir qu'une assimilation; l'on comprend très-bien que le groupe ss se change en ss: on ne voit pas quelle nécessité phonétique amènerait le changement de la sifflante en linguale. Semblablement, on ne voit pas, phonétiquement parlant, en vertu de quelle loi

dans la forme astakan de HAUPT, le s serait contraint de se changer en l devant le t, ou, tout au moins, si cette transformation était constatée pour s, il faudrait l'admettre également pour les sons de même ordre z et s. Or que se passe-t-il, au contraire, dans les verbes primæ z et primæ s? Que c'est le t qui s'assimile au s et au s. On a ainsi izzakkar pour iztakkar et işşanûdu (présent iftana'al de sâdu) pour istanûdu. Le s étant de même ordre que le s et le s, nous devons nous attendre à voir le groupe st devenir lui aussi ss: c'est précisément ce qui a lieu. Par exemple Ju W Sahâru fait au présent de l'iftana'al issanahhuru pour istanahhuru. Ici comme plus haut nous voyons donc qu'en assyrien le s, le z et le s forment un groupe à part, tandis que le s subit un traitement spécial. Nous sommes ainsi autorisés à repousser définitivement la théorie de HAUPT; mais il nous faut maintenant justifier le changement apparent de la chuintante en / dans les formes altakan et ulziz. C'est précisément la grande distance qui sépare phonétiquement la chuintante 3 de la linguale /, c'est précisément cette grande distance qui nous suggère des doutes sur la prononciation réelle du 3 assyrien et qui nous fait penser qu'il devait en être venu à se prononcer comme le i arabe ou le th fort anglais. Il est bien démontré aujourd'hui que les dentales ont la plus grande affinité avec la linguale /; en sanscrit védique le  $d(\mathbf{z})$  se change régulièrement en  $l(\mathbf{z})$ ; dans la comparaison des langues indoeuropéennes entre elles, on constate souvent la permutation du t en l (tear, lacryma; tongue, lingua). Si donc au lieu d'écrire astakan et usziz, nous écrivons et prononçons athtakan et uthziz, nous saisissons de suite pourquoi ces dernières formes sont devenues altakan et ulziz; c'est qu'il est extrêmement difficile de prononcer un th devant un t ou devant un z, et que dans ces conditions la spirante th passe sans effort et, on peut dire, d'elle-même au son le plus voisin qui

est l. Nous expliquons tout aussi facilement la transformation bien connue du groupe assyrien t-th (ancienne transcription t-s) en s-s, par exemple dans qassu >sa main < pour qat-thu (qat-su). Le groupe t-th est presque impossible à prononcer; nous supposons donc que le th s'amincit d'abord en s puis que le t précédent s'assimile au s.

En face de ces observations qui touchent au fond même de la phonétique assyrienne, le témoignage, invoqué par HAUPT, des transcriptions de l'assyrien en hébreu et en égyptien, ou de l'hébreu en assyrien, ce témoignage, disons-nous, paraît bien fragile. Monsieur HAUPT, observant par exemple que le nom de Jérusalem, écrit par un schîn dans le texte massorétique, est transcrit par un my en assyrien, en conclut que my devait se prononcer ša. Qui nous dit qu'à l'époque où les Assyriens transcrivaient ainsi le nom de Jérusalem, les Hébreux ne le prononçaient pas Yerousalaim? Car il faut bien ajouter que la même lettre peut changer plusieurs fois de son dans le cours des siècles. Ne savons-nous pas qu'en assyrien il est arrivé une époque où la chuintante et la sifflante ont fini par se confondre? Ne savons-nous pas que dans des textes de Sennachérib (R. III, 4, Nº. 2, 1, 7 et a, l. 41) les causatifs usesi et usamris sont formellement écrits useșî et usamris? N'avons-nous pas dans des textes babyloniens (R. IV, 37 passim) samsuiluna pour šamšuiluna, et ne trouvons-nous pas souvent les mêmes mots tantôt écrits par la chuintante et tantôt par la sifflante et cela dans les mêmes textes? Ne trouvons-nous pas dans les textes assyriens de basse époque les formes asakan et asarap, lesquelles supposent nécessairement que les verbes šakânu et šarâpu en étaient venus à se prononcer sakânu et sarâpu, de telle sorte que leur ifta'al astakan et astarap était traité comme plus haut la forme issanahhuru et se transformait d'abord en assakan et assarap, puis par allègement en asakan et asarap? M HAUPT n'a nullement

touché à cette question. Il paraît croire que la prononcation du s et du s n'a jamais varié en assyro-babylonien, alors que l'orthographe trahit de nombreuses fluctuations. Avant d'étayer une théorie sur de simple transcription il semble que M. HAUPT aurait dû retracer l'histoire de la prononciation tant chez les Assyro-Babyloniens que chez les Hébreux. Il ne l'a pas fait, et nous ne pouvons nous empêcher de trouver bien téméraire l'assertion par laquelle il termine son mémoire: Die Frage über die Aussprache des assyrischen D und w dürfte hiermit endgültig entschieden sein«.

En résumé nous maintenons contre HAUPT l'ancienne transcription, en y ajoutant toutefois cette observation nouvelle qu'à une époque que nous ne chercherons pas à déterminer la chuintante se changea d'abord en spirante (th, ف), et que, postérieurement, ce th finit par s'amincir en s, sauf dans les cas où il s'était déjà changé en l. C'est là pourquoi dans les textes de basse époque, nous relevons les doublets altakan et asakan. Peut-être même l'assyrien possédait-il comme l'arabe et le s et le th. On le croirait lorsqu'on rencontre des formes telles que Istar et napistu, formes qui auraient dû devenir Iltar et napiltu. Mais il est très possible que nous n'ayons affaire ici qu'à une particularité orthographique: on écrivait Istar et napistu, mais on prononçait Iltar et napiltu.

Nous espérons que ces quelques remarques auront pour résultat de convaincre plusieurs jeunes assyriologues de l'école de HAUPT qu'ils se sont trop pressés de rejeter l'ancienne transcription pour adopter la nouvelle.

## Zur altbabylonischen Chronologie.

Von Fritz Hommel.

M. Jules Oppert hat auf S. 114 f. des tome XI der Comptes Rendus des séances de l'Academie des Inscr. et Belleslettres (Paris 1883) in überaus liebenswürdiger Weise das zweite Heft meiner "Semitischen Völker", Bd. I (Die vorsemitischen Kulturen etc.) besprochen; speciell über das Kapitel "das hohe Alter der babylonischen Kultur" (in meinem Buch S. 326-355) sagt er daselbst (S. 114 unten) ..il fait avec sagacité la part entre les diverses dynasties des princes qui se partagèrent la Chaldée, dont il expose les rôles avec clarté et avec un sens historique marqué", fügt aber dann nach kurzer Wiederholung seiner bekannten Ansicht von der Identität Magan's mit Aegypten auch schon in altbabylonischer Zeit noch hinzu "nous aurions aussi voulu que M. Hommel ne se lançât pas dans les questions chronologiques, car son édifice chronologique, établi sans base certaine, vient d'être modifié par la découverte nouvelle qui place le roi Naramsin à 3800 ans avant Jésus-Christ, tandis que notre auteur place le même roi 1600 ans plus bas". Diese letztere Bemerkung (was das betreffende Datum anlangt, zweifellos richtig) veranlasst mich, hier einige Zusätze zu jenem Kapitel (und besonders zu den Nachträgen, S. 488 f.) zu geben; man wird daraus sehen, dass durch das neugefundene (von mir allzu schnell auf S. 488 beanstandete) Datum "Narâmsin drei mal tausend und zweihundert Jahre vor Nabûnâ'id, d. i. also c. 3750 v. Chr." (vgl. auch unten im Vorwort zum "Sprechsaal") keineswegs die Hauptresultate des diesbezüglichen Abschnittes der "semitischen Völker" (S. 326 ff.) umgestossen werden, für welchen Abschnitt vielmehr die chronologische Einreihung Sargon's und seines Sohnes Narâmsin nebensächlicher ist. Die Hauptsache, auf welche es mir dort ankam, war, wahrscheinlich zu machen. dass Hammuragas im 22. vorchristl. Jahrhundert (genauer

vielleicht 2168-2113) regiert hat, dass seine Dynastie der zweiten historischen des Berosus entspricht, und dass die verschiedenen südbabylonischen Dynastien (von Ur, Nisin und Larsa), die man bei Berosus gar nicht suchen darf, in das vor Hammuragas liegende Jahrtausend (c. 2000-2140) gehören; und das ist mir, wie ich glaube und wie auch M. Oppert zuzugeben scheint (vgl. oben: "il fait avec etc."), vollständig gelungen. Dass aber dann der genannte Gelehrte nicht sagen darf "car son édifice chronologique, établi sans base certaine", liegt auf der Hand. Es ist nicht etwa Empfindlichkeit, was mich veranlasst, dies hervorzuheben, sondern lediglich die hohe Bedeutung einer annäherungsweise richtigen Ansetzung gerade des Hammuragas und seiner Dynastie für die ganze altbabylonische Geschichte und Alterthumskunde und darüber hinaus, da bekanntlich damit auch die Zeit Abraham's 1) bestimmt ist.

Die von Mr. PINCHES in den Proc. of the Soc. of Bibl. Arch. (PSBA.) 1880/81, p. 21 f. veröffentlichte Liste (vgl. auch S. 332 meines Buches), welche ich der zweiten und ersten hist. Dynastie des Berosus gleichsetze und worüber ich S. 334 ff. nachzulesen bitte, lautet:

| Vorderseite:              |               |     |       | Rückseite:                        |  |  |
|---------------------------|---------------|-----|-------|-----------------------------------|--|--|
| Sumu-ab                   | i, König      | 15  | Jahre | [Šišku:] An-ma-an, König          |  |  |
| Sumula-ilu                |               | 35  | ,,    | Ki-an-ni-bi                       |  |  |
| sein Soh                  | n <i>Zabû</i> | 14  | ,,    | Dam-ki-ni-su                      |  |  |
| ,, ,,                     | Apıl-Sın      | 18  | ,,    | Is-ki-bal                         |  |  |
| ,, ,,                     | Sin-muballiț  | 30  | ,,    | Šu-u\$-ši                         |  |  |
| ,, ,,                     | Hammuragas    | 55  | ,,    | Gul-ki-sar                        |  |  |
| ,, ,,                     | Samsu-ilûna   | 35  | ,,    | Kir-gal-dùb-bar, sein Sohn        |  |  |
| ,, ,,                     | [bisum        | 25  | ,,    | A-dùb-kalamma, sein Sohn          |  |  |
| ,, ,,                     | Ammi-ditâna   | 25  | ,,    | A-kur-ul-anna                     |  |  |
| ,, ,,                     | Ammi-di-dugga | 21  | ,,    | Mílam-kurkurra                    |  |  |
| 27 11                     | Samsu-ditâna  | 31  | ,,    | I(?)a-ga-ka (?)                   |  |  |
| Elf Könige einer Dynastie |               |     |       | Zehn (sic!) Könige einer Dynastie |  |  |
| von Tintir (d. i. Babel)  |               |     |       | von Šišku.                        |  |  |
|                           |               | 304 | Jahre |                                   |  |  |

Vgl. dazu ausser andern Stellen meines Buches besonders auch
 473, Anm. — Was den immer noch nicht nachgewiesenen Amraphel
 Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

Dass damit der Anfang der bilinguen (ebenfalls von Mr. Pinches zuerst veröffentlichten) Königsliste

Ur-Damu = Amil-Gula
Babbar-uru = Šamaš-násir
Ur......la = Amil-Sin
Ur-Babbar = Amil-Šamaš
Iŝ-ki-bal = Sápin-mát-nukurti
Gul-ki-ŝar = Mu'abbit-kiŝsati
A-dub(?)-kalamma = Apil-Ia-ŝar-mâti
A-kur-ul-anna = Apil-Bil-usum-ŝami
Lugal-gi-rin-na = Šarru-kinu
Azag-Ba'u = Ba'u-illit

Dies sind die Könige, welche (von denen) nach der Flut in (chronol.) Reihe unter einander nicht gereiht sind: Hammuragas = Kimta-rapastu

Ammi-di-dugga = Kimtum-kittum etc. etc. (noch circa 140 Namen, wovon 75 erhalten)

in irgend welchem Zusammenhang stehen muss, wenn auch in letzterer von Hammuragas an ja keine chronologische

(LXX: 'Αμαρφάλ) von Sinear anlangt, so kann den historischen Verhältnissen nach kein anderer darunter verstanden sein, als der damalige König von Babel, und hier kann wiederum nur entweder Hammuragas, bevor er Larsa eroberte, also in seiner ersten Regierungszeit (dann etwa doch Hammurabi zu lesen?) oder vielleicht besser sein Vater Sin-muballit in Betracht kommen: letzterer heisst in der Kanalinschrift des Hammuragas zweimal Um(?)-mu-ba-li-it (geschr. -mu-ba-ni-it, während das erste Zeichen verwischt ist, aber den noch sichtbaren Spuren nach kaum das gewöhnliche Ideogramm für den Mondgott darstellen kann). Nun ist amar (geschrieben ( ) ein Epithetum des Mondgottes (z. B. IV R 9, 19/202) und kommt geradezu mit Sin verbunden im Eigennamen eines der späteren Könige von Ur, des Amar-Sin vor (Semiten I, 352); wenn wir deshalb eine Aussprache Amarmuballit neben Sin-muballit für den Vater des Hammuragas annehmen dürsten, dann wäre 'Αμαρφάλ, אמרפל, eine leicht sich ergebende Verkürzung (nicht einmal Verstümmlung) daraus. Ariokh von Ellasar ist ja zweifellos Iri(v)-Aku (oder Irivag) von Larsa, Kedorlaomor von Elam ein vorauszusetzender Kudur-Lagamar (ein Name echt elamitischer Bildung), vielleicht sogar nur ein zweiter Name des Vaters des Iri-Aku, des Kudur-Mabug (dann Mabug und Lagamar Synonyma einer elamitischen Gottheit), und Tid'al endlich (LXX: Θαργάλ) ein sonst nicht nachgewiesener sumerischer Name Tur-gal "Grosser Sohn" (so LENORMANT).

Ordnung mehr beabsichtigt ist, steht mir wenigstens ausser Frage, und aus der neuen Ueberschrift geht zudem deutlich hervor. dass die vor Hammuragas aufgezählten Könige nicht etwa vorflutliche, sondern ebenfalls nachflutliche (arki abūbi), aber nur in chronologischer (allerdings durch Lücken unterbrochener) Reihe, sein müssen; und auch noch Hammuragas und Ammididugga, die beiden ersten der nichtchronologischen Reihe, müssen geschichtlich mit den vorhergenannten in Beziehung stehen, da es sonst überhaupt keinen Sinn hätte, gerade mit Hammuragas die im wesentlichen nur lexicalisch angeordnete Reihe zu beginnen. Noch klarer wird der Zusammenhang der beiden Listen durch folgende Ineinanderschiebung (vgl. schon S. 337 f. meines Buches), wobei ich die von der bilinguen liste ausgelassenen Könige in eckige Klammern setze:

```
Ur-Damu = Amil-Gula
                                  Babbar-uru == Šamat-nāsir
                                  Ur . . . . . . . . la == Amil-Sin
                                  Ur-Babbar = Amil-Šamas 1)
              Die Šišku - Dynastie: ([An-ma-an]
                                  [Ki-an-ni-bi]
                                  [Dam-ki-ni-ni-su]
                                  Is-ki-bal<sup>2</sup>) = Sápin-mát-nukurti
                                  Gul-ki-sar = Mu'abbit-kissati
                                  [Kir-gal-dub-bar]
                                  A-dub-kalamma = Apil-Ia-sar-mâti
                                  Akur-ul-anna = Apil-Bil-usum-šami
                                  [Milam-kurkurra]
   Könige von Tintir (Babel):
[Sumu-abi 2280-2265 v. Chr.]
                                 [[(?)a-ga-ka(?)]
                                  Lugal-girinna = Šarru-kínu
[Sumula-1lu 2265-2230]
[Zabii 2230-2216]
                                  [Apil-Sin 2216-2198]
                                  Azag-Ba'u = Ba'u-illit
[Sin-muballit 2198-2168]
```

<sup>1)</sup> Bis hieher können Lücken sein; der Analogie nach sind wohl auch hier die sumerischen Namen die ursprünglichen.

<sup>2)</sup> Mit dieser Hervorhebung zeige ich an, dass diese Namensform die gebräuchliche ist (vgl. nur die Liste mit den zweimal elf Königen) und das zemitische Aequivalent erst Uebersetzung des gelehrten Zusammenstellers der mehr sprachlichen Erläuterungen dienenden bilinguen Königsliste.

```
[Hammu-ragas = Kimtu-rapastu 2168 - 2113 (König von Gesammtbabylonien)]

[Samsu-ilúna 2113-2078]

[Ibišum 2078-2053]

[Ammi-ditâna 2053-2028]

Ammi-didugga = Kimtum-kittum 2028-2007

[Samsu-ditâna 2007-1976]
```

und nun würden 1976—1518 v. Chr. die 49 Könige der nächsten Dynastie (dritten historischen des Berosus) folgen (vgl. S. 338 meines Buches).

Was nun die scheinbar herrenlos zwischen der Šisku-Dynastie (Meder des Berosus, in Wirklichkeit wohl Sumerier) und der zweiten historischen des Berosus schwebenden Namen Lugal-girinna und Azag-Ba'u (letzteres Name einer Königin) anlangt, so scheinen dieselben Gegenkönige der ersten Herrscher der mit Sumu-abi beginnenden Dynastie gewesen zu sein und würden also in das 23. vorchr. Jahrhundert gehören, in dieselbe Zeit, für welche uns jener Einfall der Elamiten in Mittelbabylonien (Erech) bezeugt ist (nemlich 1635 Jahre vor Assurbânîpal d. i. circa 2200 v. Chr.), wie im Einklang damit ihre Hegemonie über ganz Babylonien als Herren von Larsa (Kudurmabug und sein Sohn Irivag und die merkwürdige Uebereinstimmung dieser ganzen politischen Constellationen mit Gen. 14). werden in den astrologischen mit dem Namen Sargon's von Agadî mehr oder minder direct verknüpften Sammlungen der Babylonier fast die gleichen Zustände geschildert (S. 348 f. meines Buches), zumal in den Vorbedeutungen IV R 34 (übers. Rec. of the Past V, 60), welche geradezu eine Geschichte Sargon's und seines Sohnes Narâm-Sin enthalten, die der geschilderten Zeit (eben jenem 23. Jahrhundert) wie aus dem Leib geschnitten scheint. Was Wunder, dass ich, da wir bis vor kurzem sonst über Sargon von Agadî (Akkad) keinerlei chronologische Notiz hatten, durch obiges Lugal-gi-rin-na = Šarrukînu (Sargon) der bilinguen Liste noch bestärkt, mit Sicherheit Sargon c. 2250-2210 ansetzen zu dürfen, ja zu müssen, glaubte? Als dann Mr. PINCHES in einer neugefundenen Inschrift des Nabû-nâ'id für Narâm-Sin, den Sohn Sargon's, das Datum 3750 vor Chr. entdeckte, was meine kühnsten Erwartungen betreffs des von mir postulirten hohen Alters der babylonischen Kultur in ungeahnter Weise zu bestätigen schien, und nun wirklich bestätigt hat, da standen mir dennoch jene Erwägungen so fest, dass ich danach (vgl. S. 488 f. meines Buches) die klar und unzweideutig bei Nabû-nâ'id stehende Zahl "dreimal tausend und zweimal hundert Jahre vor mir" zu corrigiren oder wenigstens anders zu deuten versuchte.

Zum Glück aber wurden mir noch gerade vor Abschluss des ersten Bandes meiner "Semitischen Völker" mehrere Thatsachen bekannt, welche die innere Wahrscheinlichkeit der Treue jenes Datums 3750 v. Chr. nur bestätigten, und ich konnte am Schluss der Vorrede dieselben noch kurz andeuten und das S. 488 f. vorgebrachte zurücknehmen und als gegenstandslos bezeichnen. Diese Thatsachen sind folgende: Erstlich stimmt die noch halb bilderähnliche Schrift der bekannten, I R 3, Nr. VII veröffentlichten, von mir unten im Vorwort zum "Sprechsaal" transscribirten und übersetzten Vasen-Legende Narâm-Sin's vortrefflich zu jenem hohen Alter, da auch die ältesten Inschriften der Sarzec'schen Collection aus Sir-til-la (Sir-BUR-la) - vgl. S. (V) meines Buches in der Vorrede -, welche ich dem vierten vorchristl. Jahrtausend zugewiesen (S. 364 meines Buches), dieselbe alterthümliche Schrift aufweisen: dazu kommt zweitens, dass, wie Oppert mittheilt. (in den schon oben genannten Comptes rendus, S. 80) eine grössere Vase als die der Expéd. en Mésop. (I R 3, Nr. 7) gerade in Tello (Sir-til-la) von Mr. SARZEC gefunden wurde mit der Aufschrift "Naram-Sin, roi des quatre régions", und zwar, wie ich nachträglich von Mr. Oppert selbst hörte, ebenfalls in den archaischen Charakteren (und ebenfalls semitisch?, das vergass ich leider zu fragen, und bitte M. OPPERT, dies gefälligst im "Sprechsaal" des 2. Heftes mittheilen zu wollen). Endlich drittens, fast das wichtigste,

wurde, wie Mr. Boscawen in der Times, Aug. 2<sup>nd</sup> 1883 schrieb, eine kleine archaische (also wohl gleichfalls sog. hieratische?) Inschrift Sargon's, die erste gleichzeitige dieses alten Herrschers, die bis jetzt bekannt wurde, "together with statues similar in style to those discovered at Tell-Loh" in Abu Habba (Sippar, bezw. Agadî) gefunden, von der nur dringend zu wünschen ist, dass sie möglichst bald in genauer Transscription oder noch besser gleich facsimilirt in den *Proceedings* der bibl.-archäol. Gesellschaft veröffentlicht werde.

Dann kann aber Lugal-gi-rin-na ( The First Lugal-gi-rin-na geschrieben), welcher durch Sarru-GIN-NA ( d. i. Sarru-kînu (Sargon) in der bilinguen Königsliste erklärt wird und c. 2250 v. Chr. regiert haben muss, nicht mit dem alten Sargon von Agadî identisch sein. Letzterem wurde wohl in der Folgezeit alles mögliche zugeschrieben, so die Begründung des grossen astrologischen Werkes von 70 Tafeln und ähnlicher Sammlungen, die aber aus verschiedenen Gründen (vgl. vor allem S. 515 oben und S. 342 meines Buches!) nicht vor Mitte oder Ende des dritten Jahrtausends entstanden sein können, ferner weite Kriegszüge bis zum Land Martu (Phönizien) und dem "Meer der untergehenden Sonne" (A-AB-BA ša šamši ŠU-A), Kämpfe mit Elam und Su-ídin etc. (so in den Omina Sargon's und Narâm-Sin's IV R 34, vgl. auch den S. 348 f. meines Buches geschilderten politischen Hintergrund, den das Sargon zugeschriebene astrologische Werk voraussetzt); dass jedoch der grösste Theil dieser nicht gleichzeitigen 1) Urkunden und Berichte romanhaft und als spätere Ausschmückung und Legende zu betrachten sind, geht schon aus dem gesagten wie noch mehr aus der bekannten Aussetzungsgeschichte Sargon's III R 4, Nr. VII (vgl.

<sup>1)</sup> Vgl. nur die Unterschrift der Omina IV R 34: [abgebrochen]

Delitzsch's Paradies, S. 208 f., für den III R fehlenden Schluss Rec. of the Past V, 57) zur Genüge hervor. Auf die Möglichkeit dieses Sachverhaltes hatte ich übrigens schon S. 488, Zeile 11—13 meiner "Semiten" zögernd hingewiesen; jetzt steht mir derselbe so fest wie irgend etwas.

Man wird nun leicht sehen, dass mein chronologisches System mit seinen festen Ausgangspunkten (Hammu-ragas nach Berosus und der kleinen babylonischen Liste 2168 bis 2113; dann rückwärts die südbabylonischen von Berosus nicht berücksichtigten Dynastien.von Larsa, welcher Hammuragas ein Ende machte, von Nisin und von Ur: Ur-Ba'u von Ur mindestens c. 700 Jahre vor Hammuragaš; die patisi von Sir-BUR-la schon des Götterkultus halber früher als Ur-Ba'u von Ur, wenn auch die Namen Ur-Ba'u und Dungi selbst noch auf jene ältere Phase der sumerischen Religion hinweisen; die Könige von Sir-BUR-la endlich früher als die patisi von S.) durch das neugefundene Datum Sargon's in nichts erschüttert, im Gegentheil, meine Aufstellung von dem hohen Alter der babylonischen Kultur nur in erfreulicher Weise bestätigt worden ist. Denn wenn schon zu Anfang des vierten vorchr. Jahrtausends die Semiten in Nordbabylonien (Akkad) sassen und zwar, wie allein die Ideogramme und der Gottesname der kleinen Legende Narâm-Sin's lehren, bereits im Besitz der fertig ausgebildeten, von ihnen adoptirten sumero-akkadischen Kultur, dann muss die letztere, die noch dazu in ihrem Auftreten in Akkad ein Ableger von Südbabylonien her scheint, ja noch viel, viel älter sein und also mindestens im fünften Jahrtausend schon abgeschlossen vorgelegen

rabu-ú sarru dan-nu sar kissati] sar måt Assur [sa Šamas u Rammánu uznā rapas-]tum ú-sa-ḥi-su-su-ma etc. (ergänzt nach II R 43). Auch ist zu beachten die spätere Schreibung Na-ram- (( IV R 34 gegenüber der alten Na-ra-am- ( Babel) — vgl. S. 340, Anm. und S. 508 meines Werkes — hieher gehören.

haben, in welche Zeit ich nun auch ohne Bedenken den Kern der (uns allerdings nur in späterer, nordbabylonischer Aufzeichnung überkommenen) südbabylonischen Beschwörungsformeln setze. Das Datum Sargon's (bezw. Narâm-Sin's) ist eine Zeit, welche noch vor der Erbauung der grossen ägyptischen Pyramiden liegt, das fünfte Jahrtausend eine Periode, an deren Ende sich die Aegypter ihren ersten, noch ziemlich in Sage gehüllten Herrscher lebend gedacht haben! Und nun vergleiche man die Ausführungen und Andeutungen S. 215, Anm., 467 und besonders 401 (oben) im ersten Band meines Werkes einerseits und die religionsgeschichtlichen Beweise S. 363 f. anderseits. Ich habe, ohne noch das Datum 3800 v. Chr. für Sargon zu kennen, die Behauptung aufgestellt und durch verschiedene Gründe zu stützen gesucht, dass die altbabylonische Kultur, deren erstes historisches Auftreten man durch falsche Deutung der berosischen ja nur für die Stadtkönige von Babel geltenden Zahlen bisher nicht viel vor 2000 v. Chr. zu setzen wagte, auch an Alter der ägyptischen ebenbürtig wenn nicht noch älter sei, und ich habe ferner, ebenfalls noch vor Bekanntwerden jener Zahl, den Nachweis geführt, dass schon wegen der Götternamen die neuausgegrabenen chaldäischen Funde von Tello im Louvre in Paris älter als Ur-Ba'u von Ur (c. 2800 v. Chr.) und jünger als die ältesten sumerischen Zauberformeln sind.

Lediglich für die nordbabylonische (speciell akkadische) Religions- und Kulturentwicklung wie für das erste Auftreten der Semiten daselbst, ein Thema, das im Zusammenhang erst im zweiten, noch ungeschriebenen Band meiner "Semitischen Völker" behandelt wird, corrigirt das besagte Datum unsere bisherigen Anschauungen in erheblicher Weise, wie das zum Theil schon zu Eingang dieses Aufsatzes sich gezeigt hat. Es würde für heute zu viel Raum in Anspruch nehmen, alle die wichtigen hier zu ziehenden Consequenzen des einzelnen auszuführen, aber

nur eines möchte ich zum Schluss noch berühren, nämlich die annäherungsweise zeitliche Bestimmung der sog. İmi-21-Texte Nordbabyloniens. Auf S. 358 meines Buches habe ich als wahrscheinliche Vermuthung ausgesprochen, dass diese Hymnen und Busspsalmen (religionsgeschichtlich, wie S. 316 ff. gezeigt wurde, von hoher Bedeutung) noch vor Hammuragas' Zeit entstanden sind 1), und S. 508 wies ich auf das merkwürdige Factum hin, dass in den uns bis jetzt zugänglichen dialektischen Texten (eben den Hymnen und Busspsalmen), welche doch gerade gegenüber den Zauberformeln mit ihrem einzigen Uru-dugga oder Nunki (Eridu) an Ortsnamen so reich sind, nie Agadî-(Akkad) vorkommt. Daraus geht hervor, dass die betreffenden Texte (die religiöse Literatur Nordbabyloniens) zwischen die Zeit Sargon's und Narâm-Sin's und die des Hammuragas, wohl der des letzteren näherliegend, gehören, also etwa c. 3000-2500 entstanden zu denken sind; die Macht Agadi's war damals schon von den Königen von Ur (und ihren Erben, denen von Nisin) gebrochen (daher diese sich "Könige von Kingi und Akkad" nennen, ein Titel, den die Könige und patisi von Sir-BUR-la noch nicht führen), die von Babel aber im Emporstreben. Auch ist es vielleicht kein blosser Zufall, dass mehrere Namen von Königen der Šisku-dynastie, welche ja der Dynastie, zu der Hammuragas gehört, unmittelbar vorhergeht, wie Is-ki-bal (= Sâpin-mât-nukurti "Ueberwältiger des Feindeslandes"), Gul-ki-šar (= Mu'abbit-kiššati ,, Vernichter der Volksschaar"), Milam-kurkurra (vgl. zu letzterem z. B. HAUPT's Keilschrifttexte, Nr. 18, Obv. 10/11) deutliche Anklänge an die nordbabylonischen Nirgal-hymnen in sich tragen, also die Existenz derselben bereits voraussetzen, was uns wiederum auf c. 2500 v. Chr. und vorher für diese Hymnen führt.

<sup>1)</sup> Dem dort bemerkten möchte ich bestätigend noch beifügen, dass Babel bei Hammuragas wie in der sehr späten Hymne IV R 12 bereits Ka-dimir-ra, in den übrigen Imi-sal-Texten dagegen noch stets Tintir heisst.

Nachschrift. Es ist gewiss auch für andere als mich von höchstem Interesse, in folgendem kurz das chronologische Bild der ältesten babylonischen Geschichte kennen zu lernen, welches vor wenigen Wochen ein so hervorragender Forscher wie FRIEDRICH DELITZSCH entworfen hat.1) Danach gab es von Herrschern, welche sich "Könige von Sumir und Akkad" nennen, in ältester Zeit solche von Ur, Larsam, Zirlab, Nippur und Agade;2) es wird also Sir-BUR-la (vgl. auch im gleichen Artikel "Gudea von Zirlab"!) dem öfter vorkommenden Zirlab gleichgesetzt, und ferner die Könige von Nisinna als solche von Nippur (vgl. Semiten I, 231 unten), eine wie mir scheint nicht glückliche Neuerung, bezeichnet. All diese Könige nun gehören nebst den "elf alten Königen der Babeldynastie" (vgl. oben S. 33) nach Delitzsch zur ersten (vorhistorischen) Dynastie des Berosus, zu den 86 Königen mit 33001 (lies 34001) Jahren. Zur zweiten (ersten historischen) Dynastie gehört nach ihm der elamitische Eroberer Kudurnanchundi (siehe oben S. 36), der c. 2280 ein Götterbild aus Erech nach Elam schleppte, und da derselbe nicht der erste dieser Dynastie gewesen sein wird, so setzt Delitzsch als muthmasslichen Anfang der Dynastie c. 2300 v. Chr. an, was dann 2300 - 2076 für diese Elamiten (wie er für Meder einsetzt) ergähe. Ueber die dritte (zweite historische) Dynastie hinweggehend (da er die 11 Könige von Tintir schon bei den 86 mythischen Königen untergebracht), fährt er fort: "Für die vierte Dynastie (c. 1983-1525) sind uns in einem neuerdings gefundenen Königsverzeichnis wol die Königsnamen meist überliefert (doch eben nichts weiter als die Namen)."3) Ueber die fünfte (vierte histori-

<sup>1)</sup> Im Artikel "Babylonien" der eben erschienenen 1. Lieferung des "Calwer Bibellexicons" (Calw u. Stuttg. 1884).

Soviel ich sehe, legen sich indessen die Fürsten von Sir-BUR-la (wofür Delitzsch Zirlab setzt) und von Agadt niemals diesen Namen bei.

<sup>3)</sup> Wir wären Mr. PINCHES zu ganz besonderem Dank verpflichtet, wenn er diese Liste uns bald in Transscription zugänglich machen würde. — Die Red.

sche) Dynastie herrscht zwischen Delitzsch und mir (vgl. Semiten I, S. 330) keinerlei Meinungsverschiedenheit, ebenso wenig über die folgende, nur dass Delitzsch geneigt ist, hier den Agu-kak-rimi und seine Vorgänger unterzubringen, welche seltsamer Weise bei MÜRDTER die Reihe der babylonischen Könige eröffnen, von mir dagegen provisorisch in die vierte (dritte historische) Dynastie, in der wir sicher elamitischen Namen begegnen (vgl. Note 210, S. 484 meines Buches) gestellt wurden. Ueber Nebukadnezar I. (Semiten I, S. 330 unten) erfahren wir von Delitzsch nach einer neuerdings gefundenen Schenkungsurkunde dieses Herrschers, dass er wahrscheinlich nur 2 Jahre regierte, Elam, das Westland und die Kossäer besiegte, und c. 1130 die Entscheidungsschlacht gegen den Assyrerkönig Assur-rîs-isî verlor: nach der gleichen Urkunde (siehe den Artikel Anammelech) wird die kaum 1/2 Stunde von Sepharvajim entfernte babylonische Stadt Dîr ausdrücklich als "Stadt des Gottes Anu" bezeichnet, wie auch Akkad darin als Stadtname erwähnt wird, in einem Zusammenhang, der es als eine der beiden Stadthälften von Sippar fast sicher (als neue Bestätigung der Smith'schen Gleichung A-ga-di = Akkad) hinstellt.

Dagegen ist nun folgendes einzuwenden: Zirlab (bezw. Zarilab), welchem Delitzsch in seinem Paradies S. 225 f. (ebenso ich, Delitzsch folgend, Semiten I, S. 234) Kul-unu (Kalnoh) gleichsetzte, ist allerdings nach der Hammuragas-Inschrift I R 4, Nr. XV. 1 die Stadt, in welcher der Tempel der Dingirri (oder Istar) von Zarilab, genannt I-si-kalamma ("Haus der Seele der Welt") sich befand; daraus folgt aber nicht, dass Sir-BUR-la, wo ebenfalls die Dingirri verehrt wurde, und Zarilab identisch sind, wie Delitzsch zu folgern scheint. Im Gegentheil, der Hauptverehrungsort dieser Göttin war Erech, und da ein Beiname Erech's, Illag nur in jüngerer (dialektischer) Form Illab als Beiname von Zirlab (siehe Delitzsch's Paradies, S. 222 u. 226) wiederkehrt, so gilt es mir jetzt als ausgemacht, dass Zirlab

nur ein anderer Name für Erech war; gegen die Gleichung Zirlab = Kulunu (nur, weil KUL im semitischen zîru "Same" heisst) hatte ich ohnehin schon längst leise Bedenken. Dass es ferner ein alter Irrthum ist, bei Berosus südbabylonische (statt nur die nordbabylonischen in Babel selbst residirenden) Könige zu suchen, habe ich nun schon des öfteren hervorgehoben und begründet; am allerwenigstens aber dürfen die 11 Könige der Tintir-Dynastie mit ihren durchaus historischen Zahlen zu den 86 Königen, deren einer nach Berosus durchschnittlich fast 400 Jahre regiert haben müsste, gestellt werden. Ebenso unannehmbar ist es, den Kudurnanchundi, der doch nur ein elamitischer, kein babvlonischer König war, der zweiten (ersten historischen) Dynastie, die vielmehr ungezwungen der Šiskudynastie sich gleichstellt, einzureihen. Im übrigen kann ich mich nur freuen, meine Ansetzung des Hammuragas, den man bisher nie höher als c. 1500 v. Chr. zu stellen wagte, durch Delitzsch indirect bestätigt zu sehen. Ich schliesse diese Nachschrift mit der Bitte, es möchten Prof. Delitzsch wie Mr. Pinches doch nächstens mit weiteren und ausführlicheren Mittheilungen, welche auf das interessante Kapitel der altbabylonischen Chronologie neue Schlaglichter werfen, uns erfreuen; und auch wo ihre Aufstellungen zum Widerspruch herausfordern, kann für die Wissenschaft, welcher jede ernste Forschung, auch wenn dieselbe hie und da von unhaltbaren Voraussetzungen ausgehen sollte, heilig ist, ja nur neuer Gewinn erwachsen, 1)

<sup>1)</sup> Ich wäre beispielsweise nie so schnell auf die mir jetzt als die einzig richtig erscheinende Gleichsetzung von Zirlab und Erech gekommen, wenn mich nicht die Aufstellung Delitzsch's: Zirlab = Sir-BUR-la zu erneuter Prüfung der früheren Zir-lab = Kul-unu, und damit zur Verwerfung beider geführt hätte.

## Un acte de vente conservé en deux exemplaires.

Par M. Jules Oppert.

Je livre au public un contrat babylonien qui, en dehors de son importance capitale pour résoudre une question métrologique intéressante, a cela de fort curieux qu'il nous est parvenu en deux exemplaires. L'un de ces documents a été copié par moi à Paris le 4 mai 1880; il venait à temps pour me permettre de corriger une erreur assez grave que i'avais commise dans l'évaluation toute hypothétique d'une mesure fort souvent citée dans les textes judiciaires et commerciaux. Cette valeur cubique, le pi, avait été assimilée à l'amphore, et je l'avais prise constamment dans mon Etalon des mesures assyriennes, ainsi que dans les Documents juridiques pour le triple de l'épha ou du bath; le texte dont on va lire la teneur, prouve que le pi dont la prononciation nous est encore inconnue n'est pas trois fois, mais trente-six fois plus grand que l'unité fondamentale des mesures cubiques, l'épha.

Cette rectification avait pu être signalée déjà dans mes Tablettes juridiques du Babylone, petit écrit ayant paru dans le cahier de Juin 1880 du Journal asiatique. Dans ce mince traité j'ai donné quelques traductiones dont plusieurs peuvent être regardées comme interprétant définitivement ces documents obscurs. Auparavant, M. Sayce avait tenté, avec une sagacité digne d'un meilleur succès, l'examen de ces textes: depuis, M. Boscawen et surtout M. Pinches avaient, avec une désinvolture étrange, proposé des traductions qu'ils ne pouvaient regarder sérieusement comme exactes. Je crus donc devoir donner, une fois pour

toutes, le vrai sens de toute une classe de textes dont l'un justement compris inaugure l'interpretation de tous les documents analogues.

Le 2 Novembre 1882 je copiai au Musée britannique un texte que je croyais déjà connaître quoiq'on me prouvât que je n'avais pu le voir. Le calcul identique dont je me souvenais me fit soutenir le contraire: mais vérification faite sur la copie faite à Paris, je m'apperçus qu'il existait un autre, exemplaire du même contrat. L'un n'était pas une contrefaçon de l'autre, faite par des faussaires de Bagdad: tous les deux documents portaient l'empreinte de leur authenticité: les lignes ne coïncidaient pas exactement et le document de Londres était mutilé dans plusieurs endroits que l'exemplaire de Paris pouvait restituer. Le document copié en premier lieu portait en outre des empreintes que l'autre ne montrait pas.

C'est donc au double titre de la conservation en deux exemplaires et de l'importance considérable au point de vue métrologique que je livre le texte au public. Il s'agit d'une vente de champs et de jardins effectuée par les héritiers d'un nommé Kudurru de la tribu des tisserands à un homme de la tribu Egibi assez connu par ces textes, et nommé Nabu-aluè-iddin, fils de Sulaï.

En voici le texte et la traduction:

- 1. 1. PI. se-zir. kiri. (IZ.SAR) . . . . . (IZ.... i). zaq-pi.
   Unum dodecartabium segetum, in hortis . . . phoenicibus
- a-qar (limit). babi. nahar. Barsip. (BARA.SAP.KI). pi-hat. Baprope portam fluminis Borsipporum in finibus Babili (DIN.TIPeKI). bylonis.
- 3. 457. U. US. elis (AN.TA). sūtū (IM.SI.DI) emidu (US.ŚA.DU) 457 ulnas longitūdinis, supra, meridiem versus, contiguum (latus)
- 4. Mu-se-zib-Bel. abilsa (TUR.SU.SA ou abilsu-sa) E.SAG.GILMusesib-Bel, filio E-saggil-

saduru. TÜR. Nur-Sin saduru, homini Nur-Sin;

- emidu. Ibni-zir. abilsu-sa. Naïd-Marduk. TUR. nis. usbar.
   contingens Ibnizir, filio Naid-Marduk, textori.
- 450. U. Us.(KI.TA.) saplis. iltana URU.LU. emidu.
   450 ulnas longitudinis, infra, septemtriones versus, contiguum
- Nabu-ahē-iddin ma-hi-ir. ikli.
   Nabu-akhē-iddin, emtori agri.
- 22½. U. hāsu (sak.) elis. aharrā. (IMMARTU). emidu. Marduk-22½ ulnas large patens, supra, occidentem versus, contiguum Mardukiddin-zir. iddin-zir,
- 9. abilsu-sa. Iskun-sum (SA.MU). nis. mālahi (MĀ.du) filium Iskun-sum nautam.
- 10. 22. U. hāsu. saplis. sadā (IM-KUK.RA) emidu. harranā. (Kas. II.) sarri.
   22 ulnas large patens, infra, orientem versus, contiguum biviis regiis.
- 11. napharis. 1. 2. QA. 7. SAHIA. sezir. 11 (ihit). mi-si-ih-tiv e-la-an Summa 1 tricorium, 2 epha, 7 omer segetum prioris mensionis supra, harranā. sarri. bivia regia.
- 12. 57<sup>1</sup>/2. U. Us-f. sūtā. emidu. Ibni-zir. 57<sup>1</sup>/2 ulnas longitudinis, et meridiem versus contigua Ibni-zir,
- iltana. emidu. Nabu-aḥē-iddin. ma-ḥi-ir. ıkli.
   et septemtriones versus contingens Nabu-akhē-iddin, emtori agri.
- 21½. U. hāsu. elis. aḥarra (IM.MAR. sic!) emidu. ḥarranā. sarri.
   21½ ulnas large patens, supra, occidentem versus, contigens bivia regia,
- 15. 21. U. hāsu. saplis. sadā. cmidu. raq-qa-ta.
   21 ulnas large patens, infra, orientem versus, contingens terras exundatione fecundatas,
- 16. sa kisad (TIK.) nahar. UT.KIP.NUN.KI.
  ad ripam Euphratis.
- 17. napharis. 3. QA. 3. SAḤIA. sezir. sa-ni-tuv. mi-si-ih-tuv. sap-la-an.

  Summa 3 epha, 3 omer segetum alterius mensionis, infra

  harrana. sarri.

  bivia regia.
- 18. naphar-napharis. 1 PI. sc-zir. mi-si-ih-tuw. ikli. sū-a-tiw Summa tota: Unum dodecartabium segetum est mensura agri illius.

- Itti Marduk-zir-iddin. abilsu-sa. Nabu-mudammiq (mu.SI.PIR.IK). Cum Marduk-zir-iddin, filio Nabu-mudammiq TUR. nis. usbar. textore,
- sal. Qu-da-su. hirati-su. u. Mu-se-zib-Marduk. ha-ta-ni-su. femina Qudasa, uxore eius et Musezib-Marduk, leviro eius
- 21. abilsu-sa. Ku-dur-ru. TUR. nis. usbar.
  filio Kudurru textore:
- 22. Nabu-aḥē-iddin. abilsu-sa. Su-la-a. TUR. E-gi-bi.
  Nabu-ahē-iddin, filius Sulaī, ex tribu Egibi,
- ki-i. 3. SA.HIA. 3. ri-ba-a-ta. sezir. a-na. 1. TU. kaspi.
   3 omer 3 quartis segetis constantibus unam drachmam argenti.
- 24. ma-hir. (KI.LAM.) im-bi-e-va. 11/2, ma-na. 6. TU. kaspı. i-sam. emtorem sese proclamavit, sesquiminam, 6 drachmas pretium constituit.
- 25. a-na. simi-su. ga-am-ru-tav. au. 61/2. TU. kaspi. ki-i. pi-i. at-ra ad perficiendum pretium totum, et 61/2. drachmas sicut superfluum id-di-ii-5-u-nu-tiv. solvit iis.
- napharis. 1<sup>2</sup>/<sub>3</sub> ma-na. 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> TU. kaspı. sibir. (KU.PAD.DU).
   Summa tota, una mina besque et 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> drachmae argenti, apocha (est)
- I-na. qa-tiv. Nabu-aḥē-iddin. abil-su. sa. Su-la-a.
   in manibus Nabu-akhē-iddin, filii Sulaï,
- TUR. E-gi-bi. Marduk-zir-iddin. abil-su. sa. Nabu-mudammiq ex tribu Egibi. Marduk-zir-iddin, filius Nabu-mudammiq,
- 29. TUR. nis. usbar. sal. Qu-da-su. hirati-su. sa. Mu-se-sib-Marduk.
  textor, mulier Qudasu, uxor eius et Musezib-Marduk
- 30. ha-ta-ri-su. abil-su. sa. Ku-dur-ru. nis. TUR. usbar. levir eius, filius Kudurru, textor,
- 31. sim. ikil-su-nu. kaspa, ga-mir-tuv mah-ru. ap-lu ru-gum-ma-a pretio agri sui in argento toto pensati reque destituti sunt. Vindicationem
- ul. i-su-u. ul. i-tur-ru-va a-na. a-ha-mi-is. non habebunt, neque exercebunt mutue,
- 33 ul. i-rag-gu-mu. ma-ti-ma. 1-na. ahē. maruti non vindicabunt. Quandocunque, de fratribus, filiis
- 34 ki-im-tiv. ni-su-tav. au. sa-la-tiv. TUR. nis. usbar. tribus, maribus sive feminis tribus textoriae

- 35. sa. i-rag-gu-mu.
  si quis vindicatoriam actionem intendet,
- 36. um-ma. iklu. sa-a-tiv. ul. na-din. va. kaspu. ul. ma-hi-ir.
  ita dicens: "Ager ille non venditus est et argentum illud non impensum est",
- 37. pa-ki-ra-nu. kaspa. im-hu-ru. a-di. 12. ta-a-an. i-ta-nap-pal.
  repetitor argentum praestabit et ad maximum duodecies pretium multae
  instar solvet
- 38. i-na. ka-nak. purustu (IM-DUP ou SIT [ Su-a-triv. Ad confirmandam sententiam illam
- 39. Pan sa. Ea-bani-zir. abil-su. sa. Şil-la-a. tur. nis. su-tam
  Coram Ea-bani-zir, filio Sillaï, ex tribu arbitrorum,
- 40. Nabu-gi-na. TUR.US. abil-su. sa. Su-la-a. TUR. Sip-pi-c.
  Nabu-yukin-habal, filio Sulaï, ex tribu Sippē.
- 41. Nirgal-zir-ibni, abil-su, sa, Nabu-gi-na, TUR-US, TUR, DA-Nergal-zir-ibni, filio Nabu-yukin-habal, ex tribu Da-Marduk.

  Marduk.
- 42. Ba-lat-su, abil-su, sa, Sin-na-din, MU, TUR, Na-na-hu,
  Balatsu, filio Sin-nadin-sum, ex tribu Nanahu.
- 43. TUR.US.a. abil-su. sa. Nabu-ki-si-ir. TUR. Ir-an-ni.
  Habliya, filio Nabu-kisir, ex tribu Ir-anni.
- 44. i-na. a-sa-bi. sa. Ra-mu-u-a. binti-su. sa. Samas-SE.NA.
  assidente Ramūa, filia Samas-nadin,
- 45. TUR. Sin-tab-ni. ummi-sa. Marduk-zir.MU. u. sal. Qu-da-su.
  ex tribu Sintabni, matre Marduk-zir-iddin et feminae Qudasu,
  na-di-ni-e. ikli.
  venditorum agri.
- 46. Kabti. ilē-Marduk. tup-sar. TUR. Nis. AT. SAK. Kabti-ilē-Marduk, tabellio, vir......
- 47. Nabu-zir-lisir (Śi.DI). tup-sar. TUR. Samas-ba-a-ru. Nabu-zir-lisir, tabellio, ex tribu Samas-bāru.
- 48. DIN.TIR.KI. Addaru. (sc-qi-tar.) yum. 6. kam. sanat. 4. kam. Nabu-Babylone, mense Adar, die 6<sup>to</sup>, anni quarti Nabo-IM.TUK. sar. DIN.TIR.KI. nidi regis Babylonis.
- Şu-pur, Marduk-zir-MU. u. sal. Qu-da-sū. ablē.
   Unguis Marduk-zir-iddin et feminae Qudasu, filii
   Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

- sa. Nabu-mudammiq. TUR. nis usbar. kima. kunukki-su-nu.
   Nabu-mudammiq. textoris, pro sigillo eorum.
- 51. na-di-ni-e, ikli.

En haut sur le champ à gauche: kunuk (TAR.SIT) Kabti-ile-Marduk.

Sigillum

Kabti-ilē-Marduk,

En haut sur le champ à droite: kunuk Sigillum Nabu-zir-lisir. Nabu-zir-lisir

## Traduction.

Champ d'un triple muid (36 épha) de blé ensemencé, jardin d'arbres fruitiers, dont il s'agit, près de la porte du fleuve de Borsippa, du domaine de Babylone.

- 457 brasses, en long, en haut, vers le Nord, attenant à Musezib-Bel, fils de E-saggila-saduru, tribu Nur-Sin, et attenant à Ibni-zir, fils de Naïd-Marduk, le tisserand;
- 450 brasses, en long, en bas, vers le Midi, attenant à Nabu-akhē-iddin, l'acheteur du champ;
- 221/2 brasses, en large, en haut, vers l'Ouest, attenant à Marduk-sakin-zir, fils de Sakin-sum, le pilote;
- 22 brasses, en large, en bas, vers l'Est, touchant à la route royale.
- Ce qui fait 1 trentain, 2 épha 7 omer de semence pour le premier mesurage, en haut de la route royale.
  - 57'/2 brasses en long, et vers le Nord, attenant à Ibni-zir, et vers le Midi, attenant à Nabu-akhē-iddin, l'acheteur du champs;
  - 21'/2 brasses en large, en haut, vers l'Ouest, touchant la route royale;
  - 21 brasses en large, en bas, attenant les terres fécondées par l'inondation qui sont sur les bords de l'Euphrate;
- Ce qui fait 3 épha, 3 omer de semence pour le second mesurage, en bas de la route royale.
- Au total, un triple muid, de semence, mesure de ce champ.

Contractant avec Marduk-zir-iddin, fils de Nabumudammiq, le tisserand, et la dame Qudasu, épouse de ce dernier, et Musezib-Marduk, beau-frère, fils de Kudurru, le tisserand: Nabu-akhē-iddin, fils de Sulaï, de la tribu Egibi, s'est proclamé acheteur. à raison de 3 omer trois quarts pour une drachme d'argent, ce qui fait une mine et demie et 6 drachmes d'argent, pour la valeur totale, et il leur a concédé en guise de son supplémentaire 61/2 drachmes:

Au total, une mine deux tiers et 2½ drachmes, dont quittance a été remise entre les mains de Nabu-akhē-iddin, fils de Sulaï, de la tribu Egibi. Marduk-zir-iddin, fils de Nabu-mudammiq, le tisserand, et Qudasu, femme de ce dernier, et Musezib-Marduk, le beau-frère, fils de Kudurru, le tisserand, ont été payés et ont été destitués de leur propriété par le versement intégral du montant du prix. Il n'y aura pas d'action vindicatoire, ni retour: et mutuellement, ils ne s'actionneront pas. Si jamais parmi les frères, les hommes de la tribu, hommes ou femmes des tisserands, quelqu'un faisait une revendication en disant: «Ce champ n'a pas été vendu, ce champ n'a pas été versé«, alors le recriminant payera le prix entier, et sera, en surplus, passible d'une amende de douze fois plus grande.

Pour la confirmation de ce jugement:

En presence de Ea-banu-zir, fils de Sillaï, de la tribu des l'arbitres.

Nabu-kin-habal, fils de Sulaï, tribu Sippē, Nirgal-zir-ibni, fils de Nabu-kin-habal, tribu Da-Marduk,

Balatsu, fils de Nabu-nadin-zir, tribu Nanahu.

Hablia, fils de Nabu-kisir, tribu Iranni.

Avec l'assistance de Ramua, fille de Samas-nadin, de la tribu de Sin-tabni, mère de Marduk-zir-iddin, et de dame Qudasu, les deux vendeurs du champ:

Kabti-ilē-Marduk, actuaire, de la tribu des at. sak, Nabu-zir-lisir, actuaire, tribu Samas-baru.

Babylone, au mois d'Adar, le sixième jour, de la quatrième année de Nabonid, roi de Babylone.

Coup d'ongles de Marduk-zir-iddin et de Qudasu, les cnfants 1) de Nabu-mudammiq, le tisserand, pour remplacer leur sceaux, vendeurs du champ.

En haut à gauche se trouve: Cachet de Kabtiile-Marduk, actuaire, et en haut à droite se trouve: Cachet de Nabu-zir-lisir, actuaire.

## Notes.

Les remarques que nécessiterait la traduction et l'interprétation de ces textes, sont si multiples, si variées et exigent une telle masse de connaissances diverses, que le commentaire, sans être suffisant, devrait être extrèmement étendu. Les étroites limites de ce travail n'autorisant pas un pareil agrandissement du mémoire qui pourrait facilement enfler à la grosseur d'un volume, je dois me borner aux points les plus marquants, et je le ferai avec la plus grande concision possible.

Les observations de l'ordre juridique, sans être très-compliquées, ne laissent pas d'être très-intéressantes. Le document n'est pas un contrat de vente pur et simple: l'instrument est confirmé par jugement, ou homologué, comme nous disons. C'est le juge qui préside à son enregistrement, effectué par les *Tupsar*, qui le confirment par leur cachet. Cette cérémonie s'apelle le kanāk. Les vendeurs ne mettent que leur ongles aux quatre coins de la tablette. Au point de vue de la situation des femmes, nous voyons ici, comme ailleurs, la mère assise pendant la consécration du marché, et cette assistance porte un terme spécial: ina asabi, in assessione, tandis que pour les hommes on emploie le terme: pani, en présence de. La

<sup>1)</sup> C'est à dire, fils et belle-fille.

mère du vendeur et la femme vendent elles mêmes. D'après la fin du texte, on pourrait croire que Qudasu ait été la fille du père de son mari. La dame Qudasu est souvent mentionnée dans ces textes. On ne pourra conclure de ce qui précède que le mariage entre frère et soeur était toleré: car les mots: hable Nabu-mudammiq, doivent s'entendre non de la filiation, mais de la situation d'alliée. Le caractère de Musezib-Marduk n'est pas clair, hatanu signifiant à la fois beau-père et beau-frère. préférons l'acception de beau-frère, parcequ'elle nous paraît la plus rationelle. Qudasu et Musezib-Bel sont frère et soeur, et enfants de Kudurru, et Marduk-zir-iddin n'agit que comme mari de la copropriétaire. La femme Ramūa est nommée en effet la mère (ummu) du mari et de la femme; nous croyons que ce terme doit désigner ici la belle-merè: les époux n'étaient pas des consanguins, car cette qualité de soeur aurait été expressément énoncée, et elle ne figure que comme épouse.

La vente se fait dans les formes ordinaires, et avec les circonstances que j'ai le premier exposées dans mon article du Journal asiatique (Juin 1880). La vente est conclue: le prix (sīmu) en totalité (gamirtu) est payé au vendeur, et l'acheteur reçoit sa quittance (sibir). Les vendeurs ou leurs agnats ne peuvent élever aucune plainte, et n'intenter aucune action en revendication (rugummū). Celui qui se décide à cette plainte (ragam), l'impétrant, paqiran, doit payer une amende pouvant monter jusqu'à douze fois du montant de la somme payée, ce qui rendrait l'éviction de l'acquéreur presqu' illusoire.

Le traité se passe entre un homme bien connu de la tribu Egibi, un personage apparemment riche qui figure souvent comme acquéreur sous le règne de Nabonid. Les vendeurs appartiennent à la tribu des tisserands: ainsi j'ai traduit le mot nis us bar (dès Juin 1880), et je crois avec raison. Nous nous sommes déjà expliqué sur les noms de ces chefs de tribus: Egibi est l'un de ceux-la, et non pas

l'aïeul d'une famille de banquiers. Comme tous les personnages de son espéce, il ne figure qu'après le nom du père véritable: mais il n'est pas le grand-père. On ne pourrait prétendre à la joie d'avoir des petits-enfants pendant deux ou trois cents ans. En effet, Egibi figure dans la qualité indiquée depuis les derniers rois d'Assyrie jusqu'à quelques années avant Alexandre.

Nous entrons dans les détails:

Ligne 1. 1 pi sczir. La mesure du pi nous est révélée par ce texte: la prononciation m'est encore inconnue. Puisqu'on vend 3<sup>3</sup>, omer (sahia) pour 1 drachme, et l'acheteur paye 96 drachmes, le pi vaut 360 omers, ou 36 epha (qa). J'ai déjà fait justice de mon ancienne erreur qui voyait dans le pi l'oreille, l'amphore, l'artaba de 3 éphas. Le pi vaut 12 artaba: 5 pi font un gur<sup>1</sup>).

Comme l'étalon très antique de Gudea nous donne pour le U 0,27 m, tenant ainsi le milieu entre nos évaluations pour Babylone et pour Ninive de 0,2625 m et 0,27425 m, nous pouvons sans crainte, comme sans pédantisme, fixer le *cpha* à 20 litres et le *omer* à 2 litres. Le *pi* équivaudrait donc à 720<sup>1</sup>, entre  $051^1$  et  $742^1$ .

La question s'il s'agit pour sezir, »blé« en semence, du produit de champ ou de la quantité nécessaire pour l'ensemencement, est également resolue par notre texte. La drachme forte vaut à peu fr. 3.75, la drachme faible fr. 1.875. Le pi valant 96 drachmes ou 180 francs, le litre de blé équivaudrait à 25 centimes ou 20 pfennig. Ce prix serait énorme, vu la haute valeur de l'argent. Il est vrai que Nabu-akhē-iddin achète très-cher en 552 (9,449): six ans auparavant, dans la premiere année de Nériglissor, 558 (9,443), il avait eu pour une drachme, dans un même contrat, 6²/3, 20 et 60 omers (voir Journ. as. l. c.) L'omer qu'il paye en 552 16 soixantièmes de drachmes, avait été acheté  $\sqrt[9]{00}$  sous Nériglissor; car les marchandises payées par 3 et 1 soixantièmes sont d'une autre nature.

<sup>1)</sup> Le gur vaut donc 180 épha, 1800 omer.

Sesir se rapporte donc sûrement au blé d'ensemencement.

Le mot kira est écrit is. sar. L'idéogramme set encore inconnu: je propose le sens de dattiers, en reminiscence de ce que j'ai vu sur l'emplacement même de Babylone.

Le mot zaqpi ou zaqpu est difficile: on pourrait l'entendre d'une plantation. D'autres textes nous feraient plutôt penser à une expression juridique, ayant du rapport avec le verbe zaqap, se planter devant le juge, comme je l'ai expliqué dans Records of the Past t. VII p. 116 et dans les Documents juridiques, p. 142.

L. 2. Le fleuve de Borsippa, connu des textes de Sorgon, se trouve souvent cité dans ces textes.

Pihat, territoire, est ailleurs écrit nam, p. e. R. I, 70, 6.

L. 3. Après l'énoncé de l'objet vendu se trouve la désignation topographique. Le premier champ, le plus grand, mesure avec des côtés 457, 450, 22 ½ et 22 U. Cet U n'est pas l'empan linéaire, mais le U agraire. J'ai exposé dans la Revue égyptologique de M. Revillout (1881) et dans les bulletins de la Société philologique 1880, p. 51 que cet U était composé de 24 doigts (susi, ubanu) et que 7 U formaient une canne, gi, qanu.

Cette valeur agraire ne s'énonçait pas par les carrés de 24 et de 7, mais par ces chiffres mêmes: on évaluait par des rectangles dont les deux côtés étaient constants; cette valeur était la canne même, de 7 mesures (U) et de 168 doigts. J'y ai été amené par des considérations purement mathématiques, en me posant le problème suivant: Etant donnés les quatre côtés d'un quadrilatère et la surface, trouver les autres élements. La formule très compliquée conduisant à une équation du quatrième degré, réductible à une autre du second, m'a conduit à la solution très-simple d'un problème qui paraissait à différents savants inextricable.

Le U ne peut être ici l'empan ordinaire. Nous aurons pour le premier champ a peu près 10,000 U carrés, nécessitants 327 omers ou 654 litres, pour le second 1200 U carrés, correspondants à 33 omers on 66 litres. Les surfaces sont comme 8 1/3 à 1, les quantités de blé comme 10 à 1; la différence s'explique par celle de la bonté des deux champs. On emploie donc un omer ou 2 litres pour l'ensemencement de 30 et de 36 U carrés, ou de 2 à 2 1/2 mètres carrés, ce qui conduit à une absurdité: même dans nos contrées, on compte un litre par are, ou 100 mètres carrés. En prenant pour base les données de la métrologie hebraïque, trois beth-sea équivalent à 1000 mètres carrés: le champ d'ensemencement du pi, ou de 108 beth-séa, serait 36,000 mètres carrés. Les valeurs comparatives des mesures de capacité et des surfaces varient beaucoup dans les textes: mais prenant comme à peu près normales celles de notre document, nous aurions la proportion de 11,200 Ucarrés et de 360 ares, ce qui donnerait pour le U carré une valeur approximative de 1,7 m de côté, ou 6 U ordinaires.

Si ces données peuvent servir de base, le U agraire serait la canne linéaire de 6 empans ou de 1<sup>m</sup>6, un peu moins que l' δργυιά des Grecs. Le doigt serait le quart de l'empan, 0,067<sup>m</sup>, une mesure assez petite, du moins au point de vue agraire: mais elle ne saurait être taxée de beaucoup moindre, car dans les textes on trouve souvent la mention de demi-doigt.

Dans cette supposition, le grand champ occupait 2 hectares et demie environ, et le second un peu moins que le tiers d'une hectare. Dans cette évaluation, tout doit être approximatif, car il nous manque la notion exacte des surfaces quadrilatères, dont les côtés seuls sont donnés, ce qui est insuffisant.

Nous traduisons U par brasse.

L. 3 ss. Les noms des Voisins sont assez connus. Musezib-Bel "Bel sauveur", est un nom commun, son père E-sag-gatu-saduru porte le nom de la Pyramide, aujourd'hui

Babili, le second élément est obscur. Le nommé Ibni-zir avait ses propriétés au midi: vers le nord s'étendait un autre domaine du riche acheteur de la tribu d'Egibi, et cette circonstance nous explique son désir d'acheter les biens de la famille Kudurru. Il est certain que l'Euphrate separé d'elles par une bande de terrains inondés coulait à l'Est des propriétés de Nabu-akhē-iddin. C'est là que se trouvait la porte de Borsippa, identique, quoiqu'en dise M. Duncker, au Birs-Nimroud de nos jours, situé en effet sur la rive ouest de l'Euphrate. Les deux champs étaient divisés par la voie royale, ou comme c'est exprimé par les deux voies royales [1] E. On désigne donc le grand champ comme étant en haut de la route (clan), tandis que le petit, parfois baigné par le fleuve, est situé en bas (saplan). Cette voie venant du nord, coupait aussi les propriétés de l'acheteur, ainsi que celle du voisin Ibni-zir.

Voici donc le plan des immeubles, représentant probablement un quadrilatère presque rectangulaire, et où la proportion 23 fois plus longue des côtés sud et nord ne sont pas exactement rendus.

| n-zir | Propriété d  | ribu         | d'Egibi, l'achetur |       |                   |       |
|-------|--------------|--------------|--------------------|-------|-------------------|-------|
| iddi  | 22 1/2       | 457          |                    | 22    | 57 <sup>1/2</sup> | hrate |
| duk-  | :            | 450          |                    |       | 57 1/2            | Eup   |
| Mar   | Propriété de | Musezib-Bel. | Fonds d'           | Ibni- | zir               |       |

- L. 5. *Usbar* est la navette; *nis usbar*, le tisserand (comp. R. IV 7,50<sup>b</sup>), *emidu*, déjà expliqué en 1856.
- L. 6. Us signifie ridā, en long, sakki: hāsu (sak.ki II R. 27,12°) large. Quand deux côtés sont égaux, on l'exprime, comme l. 12, par le Us avec le signe du pluriel. Pour fixer la situation, on n'oublie jamais les deux termes elis (AN. TA), en haut et saplis (KI. TA), en bas.
- L. 10. Le terme [ ], les deux chemins, ne semble désigner que la route en les deux sens.

L. 11. Le signe indique l'addition simple, napharis; la sommation totale est exprimée par in comme souvent par in qui est un simple signe et n'a rien de commun avec le signe kur, pap. C'est un signe numéral, comme +, la moitié. Ainsi le signe assyrien in la douzaine de in chiffre in qui est une le signe sa. Il provient de in le double de in le sa est une lettre différente:

L. 13, comme l. 7, mahir signifie l'acquereur, le preneur, comme emtor, dans notre sens l'acheteur: nadin est le donneur, le vendeur. En assyrien, l'idée d'acheter est généralement exprimé par laqu, hebreu

Le signe est un caractère spécial: il indique 3 as, ou 30 qa. Nous avons en effet le compte suivant.

Nous ne reviendrons pas ici sur la valeur du qa, d'une prononciation encore inconnue: c'est l'épha, le cube de l'empan de 0,27 m. Le dixième en est le Ψ ΑΨ, peut-être: nourriture suffisante; le γομός de Bible, le γομός des Septante. Faudrait-il lire 4 hia, comme on a: us hia, 10 hia? Nous ne connaissons non plus pas, jusqu'ici du moins, la prononciation assyrienne.

- L. 15. Le mot raqqat est expliqué par l'arabe ¿;, qui désigne une bande de terrain, inondée periodiquement par un fleuve, et fécondée par lui.
- L. 17. Le mot misihtu s'emploie ici, comme dans les textes de Sargon, de la mesure superficiaire: il n'exprime pas les valeurs cubiques. Car mesurer une quantité de grain ne se dit pas nuo, mais no.

Les termes clan et saplan de la route royale, s'appliquent à la situation par rapport au fleuve.

Nous omettons ici d'autres remarques s'attachant à des choses très-connues: le nom de l'acheteur Nabū-ahē-iddin (ou idin) "Nabo a donné (ou veuille donner) des frères", s'écrit pour le troisième élément soit par ŚENA, soit par MU.

La ligne 18 recapitule la valeur du pi, qui résultera aussi du compte.

Avec la ligne 19 commence la formule ordinaire, que nous avons interprétée pour la première fois. *Itti*, avec, signifie contractant avec. Les vrais propriétaires sont la femme *Qudasu* qui est souvent mentionnée dans les actes et son frère Musezib-Marduk. L'époux n'intervient que comme investi de la puissance maritale et comme assistant.

Le sens de *Qudasu* nous est inconnu: probablement il ne signifie pas »la sainte«, mais quelqu'animal aimable, ou quelque fleur, comme nous avons *Susannu*, lis, *Habasiltu*, rose, usités comme des noms féminins.

L. 23. Ki indique toujours le prix: 3 omer et 3 ri-bata, ce qui fait  $7^{1}/_{2}$  litres, pour 1 drachme, donc le litre
à 25 centimes, en drachmes faibles, bien entendu. En
drachmes fortes, ce serait 50 centimes.

Quant au tu, drachme, on n'en connait pas la prononciation, ce n'était pas siklu, seqel. Le mot drachme, receip en hebreu, nous conduit juste au darag mana, degré, c'est à dire soixantième de la mine, ainsi que nous l'avons expliqué il y a longtemps (Etalon p. 83.).

Le mot kaspu, argent, forme un signe cursif, fait de \*\*\formall \formall \f

Le 24. Les mots mahir imbic souvent écrits K1.LAM (II. R 13, 27 cd ff.; Documents juridiques p. 12) peuvent aussi signifier: il a proclamé comme prix: mais le sens de prix a la forme expresse de sīmu.

Une mine et demie et 6 drachmes fait 90 drachmes: 96 multiplié par 3<sup>3</sup>/<sub>4</sub> donne 360 omer, ou 36 épha.

Le mot isam est ici écrit \text{\text{\text{E}}} \text{\text{\text{III}}}, souvent i-sa-am.

L. 25. Le mot simu est écrit avec le monogramme que M. Schrader a expliqué il y a très-longtemps: c'est le prix complet.

En dehors de ce prix, on paye une somme supplémentaire atru, quelquefois écrit atar. C'est le יחר hébreu, le superflu, le pourboire.

La syllabe dis du mot iddissunuti (au singulier quand il n'y a qu'un seul vendeur, iddissu), est souvent écrit par din, qui a donc la valeur de dis. La forme iddinsunuti étant très-irrégulière, on peut se demander, s'il y a ici réellement le verbe nadan, ou s'il ne faut pas penser à un autre spécialement affecté à ce sens, et signifiant ajouter.

L. 26. Les 6½ drachmes ajoutées au prix donnent 102½ drachmes, qui sont exprimées par une mine, deux tiers et 2½ drachmes. De cette somme le reçu, la quittance est remise entre les mains de l'acheteur. Le reçu est rendu par 🚧 🖤 🛒, sibir (II R. 13,24°); Doc. juridiques, p. 15 où j'ai donné un sens incorrect). Quelquefois ces documents montrent au lieu de l'idéogramme le mot sibir qui est l'hébreu w, quittance, littéralement rupture, destruction de la créance.

Cette interprétation est on ne peut plus juste. Quelquefois, le mot est rendu par ( ). Si M. PINCHES croit que cet idéogramme est identique à celui d'argent, et que le a été seulement ajouté pour renforcer la terminaison du cas (to strengthen the case-ending), il commet en grammaire une erreur pareille à celle qu'il fait en jurisprudence quand il affirme, que dans une transaction inventée par lui et si compliquée qu'elle devient impossible il y a »très peu d'une nature légale« 1).

<sup>1)</sup> Cela se trouve imprimé en toutes lettres dans les *Proceedings of the Society of Biblical archaeology* 1883, p. 153. Les Babyloniens avaient des reçus, n'en déplaise à M. PINCHES.

En quoi l'idéogramme de quittance a-t-il un rapport avec le nir-pad-du, ayant probablement l'acception de mânes des morts?

L. 30. hatanisu: nous traduisons par beau-frère; là où un beau-père intervient ce terme n'est pas employé.

L. 31. mahru, aplu; quand il n'y a qu'un vendeur, on lit mahir, apil, ce qui prouve que ces verbes se rapportent à la personne, et non au prix. Je traduis: mahru (pour immahiru), ils ont été mis en possession de la somme totale, et aplu pour inapilu, ils ont été destitués de tout droit de propriété. Ce sens devient évident par l'emploi du même verbe itanappal qui implique une perte d'argent.

Rugummā ul isū: "vindicationem non habebunt". Le mot rugummū (cité II R 40, 28), synonyme de puqurrū, signifie la revendication d'une chose acquise par le vendeur et est le contraire de l'action intentée pour vice redhibitoire, paqūru, par l'acheteur. Ce mot a pourtant acquis un acception plus générale et désigne plus tard l'action en rescission quelqu'en soit l'auteur.

La syllabe gum est exprimée ici, comme ailleurs, par le signe  $\{k\}$ , ordinairement lum et lum.

Iturru ana ahavis signifie: ils ne la feront valoir mutuellement. On peut remarquer la façon d'écrire a-ha-vi-is, mot pris pour un idéogramme au commencement des études assyrioloques, à cause de la forme

Le 33. Il est évident par ces jugements que la tribu était constituée d'une façon un peu communiste, puisque partout on voit non pas seulement les agnats, mais même tous les gens de la tribu investis d'un droit de revendication de la propriété et d'éviction de la personne possédante. Ces tribus dont est faite mention incidemment par le Herodote (I, 200) et qu'il nomme narquai, semblent avoir été trèsnombreuses; nous connaissons de plus de cinquante, soit designées par le métier, soit par le nom de l'aïeul commun.

- L. 34. Kimti est souvent écrit im-ri-a (II R 7, 48 cd). 1)
  Nisutu u śalati hommes et femmes: le mot śalati est évidement un emprunt du sumérien.
- I.. 36. Iklu ul nadin, pour innadin, ainsi mahir pour immahir, kanik pour ikkanik (Doc. jur. p. 142; G.G. A. passim).
- L. 37. Pakirānu de paqar, écrit souvent pa-qa-a-ru, littéralement celui qui intente une action pour vice redhibitoire, ensuite le réclamant en général. La forme est comme celle de masihānu, l'arpenteur (R. III, 41, 14), et d'autres. Nous y comptons tariṣānu, prononcé peut-être taricānu, l'interprète, d'où s'est formé le sanscrit comme (drēshkāna), altéré en grec à δεκανός. Chacun de 36 décans gouvernait un période de dix jours, et la corruption grecque a cru exprimer ce sens. D'après Diodore (II, 30), les planètes étaient nommées interprètes, εξυηνείς, par les Chaldéens.

Imhuru ne signifie pas ici recevoir, mais le contraire. L'amende de douze fois la valeur est généralement appliquée; souvent on désigne l'émploi de l'argent pour un but réligieux.

Itanappal, Itanaphel de apal, perdre.

Le mot ta-a-an, écrit aussi  $\longrightarrow$ , est à prononcer ina istin.

- L. 38. Suit la formule ana kanak purustu suativ, pour confirmer cette sentence: le purustu est quelquefois écrit en lettres. Elle précède les noms des assesseurs et de juge. Le collège est présidé par le sutam, le juge, dont les chefs s'appellent sutamsak (voir mon Commentaire sur la grande inscription de Khorsabad p. 67). Nous les croyons investis du droit d'arbitrage, et nous traduisons par arbitre. Les deux termes tur. nis semblent indiquer une caste.
- L. 39. L'exemple d'*Ea-bani-sir* (non pas *ibni*, ce qui serait mis à la fin: »Ea donne de la semence«), le fils de *Sillai*, l'arbitre, montre que le troisième nom dans les

I) = ki-im-tum sur la tablette 80-11-12, Nr. I du Musée britannique, col. I, 11. — Rid.

lignes suivantes n'est pas celui d'un grand-père. Les noms des tribus Sippē, Da-Marduk (si le nom est bien lu), Nanahu ne sont pas très-usités; mais en revanche, celui d'Ir-anni (Ir-a-ni) est représenté par un très-grand nombre de personnages.

La tribu de Sin-tabni se trouve assez fréquemment: c'est à celle qu'appartient le grand-père maternel de de l'époux de Qudasu, Marduk-zir-iddin. Elle est admise au jugement en qualité de mère: le respectus parentelae veut qu'elle y assiste assise, ce qu'indique le terme ina asabi. Ramūa, c'est son nom, est aussi qualifiée de mère de sa bru. Mari et femme sont appelés nadine ikli, les deux vendeurs du champ.

L. 46 et 47 donnent les noms des deux tupsar nou ou actuaires: ils figurent souvent dans les actes de cette épopue. Le premier élément de Kabti-ilē-Marduk est ici écrit par le signe .

Quant au nom de second, le dernier composant est expliqué par son cylindre: L'idéogramme sidi commence par li, ce qui ne nous laisse pas de choix. Il faut le lire Nabu-zir-lisir "Que Nebo fasse prospérer la race".

L. 48. La date nous rapporte au février 552 (9,949).

L. 49. Le coup d'ongle (supur) est apposé par le mari et la femme seulement, pourtant le beau-frère (hatanu) est nommé dans l'acte comme copropriétaire. Leur coup d'ongle équivaut à leur cachet: l'honneur du cachet, le jus sigilli, est reservé aux concipients de l'acte judiciaire.

Le mot de kunukku "cachet" est exprimé par pierre à empreinte comme à l'ordinaire. Le dernier signe sit, EM, est quelquefois employé comme désignant seul le cachet.

Nous citons cette circonstance, pour finir par l'exposition de la preuve éclatante de notre opinion sur l'origine de l'alphabet perse. Trente-six signes idéographiques furent choisis et simplifiés de manière à rendre impossible toute confusion. Les Perses les prononçaient dans leur langue, et ajoutèrent au caractère le son de la première lettre.¹) Jusqu'ici ce fut une supposition soutenue par des exemples saisissants, pour me servir d'une expression employée à cette occasion par Jules Mohl. Aujourd'hui c'est une chose prouvée: Un cylindre porte: Ma. Khsarāsiyā. Ma formant un mot seul ne peut signifier que cachet. L'inscription dit: Cachet de la femme Khsarasi.

Cela s'appelle une preuve²). Ainsi le babylonien bracelet, anneau, s'est déformé en \( \), et puisque mizda indique cette notion, le signe nouveau a reçu la valeur de mi. \( \) en babylonien signifie "poignet", dont il retrace encore la forme: et comme musti en perse veut dire la même chose, le signe nouveau \( \) eut le son de mu. Nous n'émettons plus d'hypothèse quand nous disons que \( \) cinq, \( \) maison, \( \) monde, \( \) soleil, \( \) corne, ont donné naissance aux caractères perses \( \) nonde, \( \) soleil, \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \

<sup>1)</sup> Comp. l'exposition de M. SAYCE, p. 19 ss. - Réd.

<sup>2)</sup> C'est surtout à l'adresse des opinions arbitraires et fantaisistes qui ont été émises à ce sujet par plusieurs savants, dont quelques uns ont frisé l'absurde (Comparez mon article, *Journal asiatique* 1874, t. III, p. 238 ss.).

## Sprechsaal.

# An die Leser und Fachgenossen statt eines Vorworts.

Wenn man die Quellen der semitischen Sprachund Alterthumswissenschaft dem Alter nach ordnet. so mussten bis vor wenigen Jahrzehnten (um hier nur das wichtigste herauszuheben) einige alttestamentliche Stücke, aus der 2. Hälfte des 2. vorchr. Jahrtausends stammend, als das älteste gelten, und diese nicht in gleichzeitiger Aufzeichnung; ihnen reihen sich dann die Mesa-Inschrift, die alttestamentliche Literatur in ihren Hauptwerken, die sabäischen Inschriften (wenigstens ein guter Theil derselben) und vielleicht einige phönizische Inschriften für die grössere Hälfte des 1. Jahrtausends an; dann erst kommen in ziemlichen Zwischenräumen die aramäische Literatur (der Hauptsache nach erst nach Chr. Geb., die Targumîm nicht lange vorher) und die älteste arabische Literatur (6. und 7. Jahrh. nach Chr.), von der eigentlich islamischen hier gar nicht zu reden.

Diese Quellen haben durch die babylonisch-assyrischen Denkmäler eine ungeahnte Bereicherung erfahren. Nicht nur sind für die Zeit von c. 1100 vor Chr. (also 100 Jahre vor David) bis zum babylonischen Exil und drüber hinaus durch die assyrischen und neubabylonischen Königs-In-

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

schriften eine Menge grösserer historischer Texte<sup>1</sup>), die an Umfang den historischen Abschritten des alten Testaments nahezu gleichkommen, wieder aufgedeckt worden, sondern auch für das dritte vorchristliche Jahrtausend sind uns eine ganze Reihe altbabylonischer Literatur- überreste (wozu nicht nur die sog. Weltschöpfungslegenden und das Nimrodepos, sondern höchst wahrscheinlich auch die semitisch-babylonischen Uebersetzungen der ebenfalls

Die Inschriften Tiglatpileser's I [c. 1100 v. Chr.] in transskr.-assyr. Grundtext mit Uebersetzung und Kommentar von WILH. LOTZ, mit Beigaben von Friedr Delitzsch (Leipzig 1880, 224 S. in 80.) — Keilschriftexte Sargon's, Königs von Assyrien (722 — 705 v. Chr.), nach den Originalen neu herausgegeben von Prof. Dav. Gord. Lyon (Leipz. 1883, XVI, 93 S. in 40). — Das sechsseitige Prisma des Sanherib [705 — 681] in transser. Grundtext u. Uebers. von Reinh. Hörning (Leipz. 1878, 25 S. in 40). — L'inscription de Bavian (ebensalls Sanherib's), texte, trad. et commentaire philol. par H. Pognon (Paris 1879, 100 S. in 80 ohne das Glossar und die Excurse; vgl. Friedr. Delitzsch im Lit. Centralbl. 1882, S. 1192—94). — Die grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezar's [604—562] in transscrib. babyl. Grundtext nebst Uebersetzung und Commentar von Joh. Flemming (Diss., Göttingen 1883, 61 S. in 80). — Die Achämenudeninschriften [c. 558—361], Transscription des babyl. Textes nebst Uebers. von C. Bezold (Leipzig 1882, XVI, 96 S. in 40).

Von diesen Ausgaben ist die Arbeit HÖRNING's in einigen unwesentlichen Punkten veraltet; bei Lyon's und Flemming's Transscription ist, wie mir scheint, in der Längenansetzung manches ansechtbare; auch ist die Zusammenziehung der Silben des Originals keine glückliche Einführung, das beste dürste eine doppelte Transscription, mit Silbenabtheilung und im Zusammenhang, sein, wie eine solche in Haupt's die sum. Familienges., in meinen zwei Jagdinschr. Asurbanibal's und in Bezold's Achämenideninschr. versucht worden ist. Ueber die Wiedergabe von Wund Tyy u. s. s. s. (in Flemming's Nebukadnezar) vgl. die obigen Ausführungen Schrader's, S. 1 ff. und Guyard's, S. 27 ff. wie meine Bemerkungen, Semiten I, S. 509 ff. Für Ansänger bleibt zunächst das beste, die Tiglathpileser-Ausgabe von Lotzdelitzsch zur Hand zu nehmen und mit den Originalen (im 1. und 3. Band des Londoner Inschristenwerkes) durchzuarbeiten.

<sup>1)</sup> Als wirklich gute und brauchbare, fast durchaus auf der Höhe der neuesten wissenschaftlichen Forschungen stehende Ausgaben einzelner derselben können folgende bezeichnet und zugleich dem Anfänger zur geeigneten Einführung in das schwierige Studium der Lesung der Keilschriftdenkmäler überhaupt empfohlen werden:

in späteren Copien auf uns gekommenen sumero-akkadischen Formeln und Gesänge gehören) wie auch einige historische Inschriften (z. B. die des Hammuragas, c. 2150 v. Chr.) erhalten. Ja bis zum Anfang des vierten Jahrtausends können wir jetzt das semitische Idiom des Zweistromlandes zurückverfolgen, da der König auf der kleinen Inschrift I R 3, Nr. VII, welche lautet: Na-ra-amdingir İN-ZU | LUGAL | ki-ib-ra-tim | ar-ba-im | BUR [A-pi-] ra-ak | Mà-gan ki (das ist: Narâm-Sin šar kibrâtim arba'im pašsur Apirak Magan "N., König der vier Gegenden; Schale von Apirak und Magan") nach der chronologischen Notiz Nabunid's¹) c. 3750 vor Chr. anzusetzen ist.

Da nun besagtes Inschriftenmaterial nicht nur sprachlich sondern auch sachlich mit den sonstigen ältesten Literaturdenkmälern der Semiten, vor allem den hebräischen, in mannigfacher Beziehung steht, - man denke nur an die Urgeschichten der Genesis und die Traditionen über Abraham, wie später im helleren Licht der Geschichte an die israelitisch-assyrischen Kriege etc. - so leuchtet es von selbst ein, dass wenigstens an den gesicherten Resultaten der Keilschriftforschung heutzutage kein Semitist mehr ohne Notiznahme vorbeigehen kann. Ein Hauptzweck dieser unserer Zeitschrift ist es nun, diese Antheilnahme jedem, - er mag die historische und philologische Methode an dieser oder jener semitischen Sprache geübt haben - zu erleichtern und ihn in den Stand zu setzen, gewisse schwierige Fragen, die noch sicherer Lösung harren, mitzuentscheiden.

Ueber die Sicherheit der Entzifferung der gewöhnlichsten Keilschriftzeichen (der sogenannten einfachen Silbenzeichen) wird hier allerdings nicht mehr discutirt werden. Seit sich die richtige Lesung derselben, die mit Hilfe der trilinguen Inschriften seiner Zeit erschlossen wurde, auf's vollständigste und befriedigendste durch die reichen Zeichen-

<sup>1)</sup> Vgl. darüber meinen Aufsatz: "Zur altbabylonischen Chronologie", S. 32 ff.

sammlungen der assyrischen Gelehrten (die sog. Syllabare) wie auch durch die vielen Varianten von Parallel-Texten und -Stellen geradezu mit der Sicherheit algebraischer Gleichungen erhärten lässt, ist eine solche Discussion hier unnöthige Wiederholung und Zeitverschwendung. Wer an dieser Basis rütteln will, muss auch so consequent sein, um die babylonisch-assyrischen Inschriften als gänzlich unentziffert zu betrachten, und es noch offen lassen, ob dieselben eine indogermanische, hamitische, semitische oder eine diesen drei Stämmen fremd gegenüberstehende Sprache repräsentiren.

Eine Menge anderer Probleme und brennender Fragen, oft noch elementar genug, sind es, welche in diesen Spalten in solcher Klarheit und Ausführlichkeit zur Sprache kommen sollen, dass auch einem Nichtassyriologen es ermöglicht sein wird, sich ein Urtheil über dieselben zu bilden, ja durch diese oder jene Bemerkung und Meinungsäusserung zur Lösung des betreffenden Problems mit beitragen zu helfen. Dass unsere engeren Fachgenossen an solchem Verfahren Anstoss nehmen oder darin eine unnütze Raumverschwendung erblicken sollten, glaube ich nicht befürchten zu müssen; es liegt eine alte Wahrheit in dem Satze, dass man sich selbst erst dann über vieles klarer wird, wenn man es andern klar zu machen gezwungen ist. Einige solcher Fragen sind in dem vorliegenden Hefte schon in besonderen Artikeln in Angriff genommen worden, wie die für die semitische Lautlehre so bedeutende Erörterung, ob die Zeichen W und mit Recht durch sa und sa wiedergegeben wurden, oder ob Stade, Philippi und neuerdings HAUPT mit der umgekehrten Aufstellung (Wiedergabe durch sa und sa) das richtige treffen. Andere Probleme, wie die Frage, ob die Keilschrift von Haus ein i und e unterscheidet (was keineswegs so sicher ist als man annimmt), sollen in den nächstfolgenden Blättern des "Sprechsaals" angeregt werden, um dann in den nächsten Heften eingehender in Untersuchung und Debatte zu kommen.

Auch der wichtigsten aller dieser Streitfragen, die dahin geht, ob das sog Sumero-akkadische blos eine "allographie hiératique assyrienne" sei, oder ob wirklich ein nichtsemitisches Volk der Gründer der babylonisch-assyrischen Kultur ist, soll keineswegs aus dem Wege gegangen werden. Wenn es auch der überwiegenden Mehrzahl der Assyriologen feststeht, dass die letztere Ansicht die allein richtige ist, so erfordert doch schon die Autorität von Namen wie HALEVY und GUYARD, dass man sich wenigstens die Mühe nehme, zusammenhängend und schlagend ihre Gegengründe zu widerlegen. Sicher wird auch dadurch die Assyriologie, insbesondere durch die Erforschung der bilinguen Texte, nur Vortheil und Nutzen haben, und es wäre sehr irrig, solches Eingehen von vornherein für rein verlorene Mühe erklären zu wollen. Denn wenn auch jene Gelehrten im Unrecht sind, so bleibt ihnen doch das Verdienst, manche schwache Punkte aufgedeckt zu haben. welche entweder zu berichtigen oder besser als es bisher geschah zu begründen eine unserer wichtigsten Aufgaben ist.

Aus all dem Gesagten erhellt, dass wir ein Recht zu der Bitte haben, es möchten auch über den engeren Kreis der assyriologischen Fachgenossen hinaus sich die übrigen Semitisten, die Theologen, welche sich mit der alttestamentlichen Exegese befassen, die Geschichtsforscher und Kulturhistoriker an unserm Unternehmen in reger Weise betheiligen. Wie schon in unserm "Prospect" ausgesprochen war, hoffen wir "durch Correspondenzen, Anfragen, Aeusserungen von Zweifeln, Bitten um Aufschluss etc auch seitens der Nichtassyriologen unterstützt zu werden" und glauben besonders dadurch und durch eingehende Beantwortung oder Besprechung solcher Zuschriften den Inhalt dieser Zeitschrift anregend und lebendig gestalten zu können, so dass keiner von jenen Gelehrten dieselbe als trockenes Fachblatt aus der Hand legen und dessen Lectüre den wenigen Assyriologen überlassen wird.

F. Hommel.

### Aus einem Briefe des Herrn J. N. Strassmaier

an Dr. C. Bezold.

Ditton Hall, near Widnes, Lancashire, England, 7 Nov. 1883.

- In einem Vertrage im Britischen Museum vom 8. Jahre des Nabonidus, vom 8. Tage des Monats Sivan findet sich: | HEIE E FAT EIIIE E FAT\*) 三二十二世 回 田 江下二十二十三十二 \$\$\, Nabû-šu-um-u-ki-in aplu-šu ša Bêl-i-ki-šu apil Nu-u-bu; und 1. c. rev. 图 当40日11日日日1149 国当149 Nabû-su-um-ib-ni aplu-su sa I-ki-sa-a apil A-bi-ul-i-di. Daneben findet sich in einem Vertrage im Louvre, MNB. b., vom 11. Jahre des Nabonidus, 12. Sivan, Zeile 15: 🖎 💹 → ►▼▼, amelu šangû Nabû-šum-ibnî aplu-šu ša Iki-ša-a apil Abi-ul-idi. Hiernach ist wohl auch bei Esarhaddon in I. Rawl. pl. 46. l. 53<sup>2</sup>  $\bigvee \leftarrow \bigvee \leftarrow \bigvee \bigvee$ , Bêl-iki-sa zu lesen, und der Name erinnert an den babylonischen Königsnamen Akises bei Berossus (RICHTER, p. 62; NIEBUHR, Gesch. Assur's und Babel's, p. 41). Es ist nämlich  $\Rightarrow k \hat{a} \sin k$ nach II. Rawl. 11, 29: First Street, i-ki-is, und nach V. Rawl. 11, 3:

<sup>\*)</sup> Die mit Sternchen versehenen babylonischen Zeichen konnten im Drucke nicht genau wiedergegeben werden; es ist statt ihrer die assyrische Form gewählt worden. — Die Red.

In II. Rawl. 29, 43 lesen wir:  $\{V \vdash V\}$   $\{V \vdash V\}$   $\{V \vdash V\}$   $\{V \vdash V\}$  a-ri = marti e-me; auf dem Fragment  $\{V \vdash V\}$  235, Z,9:  $\{V \vdash V\}$  das wahrscheinlich zu mar-[ti e-me] oder mar-[tum] zu ergänzen ist; da darauf folgt:

Somit wäre  $\{V \vdash |V|\} = \{V \nmid V\}$ , oder  $\{V \mid V\} = ri$ . Jedenfalls würde dieser Werth in das bekannte Wort  $\{V \mid V\} = \{V \mid V\} = ri$ . II. Rawl. 50, 60 passen, und man könnte M  $\{U \mid V\} = ri$ . II. Rawl. 50, 60 passen, und man könnte M  $\{U \mid V\} = ri$ . Usen und an Syrien denken. Die gewöhnliche Erklärung von Syrien aus Assyrien ist für mich nicht ganz befriedigend.

Für das Zeichen  $\begin{align*}{0.5\textwidth} \end{align*}, tur, liegt ein anderer Werth in II. Rawl. 19, 66 vor, wo <math>\begin{align*}{0.5\textwidth} \end{align*} \end{align*} \end{align*} \begin{align*}{0.5\textwidth} \end{align*} \end{align*} \begin{align*}{0.5\textwidth} \end{align*} \end{align*} \begin{align*}{0.5\textwidth} \end{align*} \begin{$ 

## Zur Lautbestimmung von \( \subseteq \forall \).

Von Fritz Hommel.

Einmal nämlich sind es die zahlreichen Varianten der bilinguen (zumal der so oft phonetische Schreibungen aufweisenden imi-sal-) Texte und der Nationallexica, z. B. ► I inim (Sa 2, 33, bestätigt durch die häufige Schreibung KA-ma der Schlusszeilen der Beschwörungsformeln) verglichen mit i-ni-im = amâtu der imi-sal-Texte - etc. etc; ferner Fälle wie ASKI Nr. 21, 39/402 4-gi und seine Uebersetzung durch das entlehnte i-gi (Bezold) u. s. w. Zweitens ist es die innere Unmöglichkeit und Unwahrscheinlichkeit von rein linguistischem Standpunct aus, die uns entgegentreten würde bei der Transscription von Formen wie E - [ ] \ (= liskun) durch \ gen-gar (statt durch gi-in-gar d. i. gin-gar) etc. verglichen mit den übrigen Precativbildungen und den Verbalpräfixen überhaupt; ebenso bei einsilbigen Wortstämmen, wie zêb (so HAUPT statt sib oder vielleicht besser sib) dialektisch aus dug, sêr aus sur, wo natürlich sib(ba), sir(ra) das einzig begreifbare ist. Endlich beweisen Formen, in denen mit mehr oder weniger Wahrscheinlichkeit der erste Vocal

nominalbildend und schliesslich nur eine Wiederholung (bezw Vorschlag) des Vocals der Wurzelsilbe ist, wie idin (Haupt êdin) "Feld", itil "Herrscher" (dial. für utul), igir "hinten" (Haupt: êgir), inim "Himmel" (eigtl. "Höhe" von nim "hoch sein"; Haupt ênim) etc. etc., dass die ursprüngliche und allein richtige Aussprache solcher Wörter nur idin, itil, igir u. s. w. (vgl. auch išib "Beschwörung" von sib, wo zufällig i-si-ib statt i-si-ib geschrieben ist) gewesen sein kann. Gleich unmöglich sind in meinen Augen Aussprachen wie ziddēš, duggės etc. statt ziddis, duggiš etc. (geschr. zi-ni-is, A-gi-is), oder wie gimê, Postpos. "wie" (z. B. ASKT, Nr. 7, 4 obv., Glosse) statt gim-mi (spr. gimmi, statt des einfachen gim, mit derselben Verlängerung wie bei Nin-lil-li statt Ninlil oder Nin-lil-là).

Damit steht durchaus in Einklang, dass bab.-ass. iru "Stadt" (aus dialekt. ir für ur), amīlu "Mensch" (späterhin gespr. avîlu), ikallu "Palast" (aus i-gal "domus magna") ins Hebräische als הִיבֶל ,עיר und (מ") übergingen; הִיבֶל übergingen; הִיבֶל ist deshalb kein Beweis für êkallu, da hier das i gemäss den hebr. Lautgesetzen in offner Vortonsilbe nothwendig zu é werden musste '). Fälle ganz anderer Art sind: Bílu zu בָל, Bŷlos, da hier ursprünglich ein Ajin stand (cf. בעל), und hier allerdings die semitischen Babylonier mit Vorliebe die Silbenzeichen mit i für den durch den Hauchlaut getrübten (in der Aussprache daher nach e hinneigenden) i-Vokal anwandten; nur νη̃φος (aus nir, niru) könnte als Stütze der Lesung nêru angeführt werden, wenn dies Wort. da wo es zum erstenmal vorkommt, nicht doch vielleicht schon nach späterer Weise nîros gesprochen wurde. Das Paradigma K 5423 schliesslich (veröffentlicht von Delitzsch. AL2, S. 72 und in V R 27, Nr. 5) mit seinem mi-in-zi-in, un-, an-, in-, in-, ub-, ab-, ib-, ib-zì-in, sämmtliche dem semitischen at-tu-nu (so ergänze ich) gleichgesetzt, beweist weder für noch gegen, da von vornherein hier die

ו) Aehnlich ist es mit נְרָנֵל u. a.

# Bemerkungen zu der obigen Mittheilung Dr. Hommel's.

Von C. Bezold.

Dass jedes babylonisch-assyrische oder auch nichtsemitische e der Keilinschriften als ê zu fassen sei, habe ich in meinem. im October 1880 der philosophischen Facultät zu Leipzig vorgelegten, bisher aber ungedruckten Commentar zur Behistûninschrift bezweifelt. Ich schrieb damals: "Zeile 20 ..... 'ikkimu von 'ekêmu "nehmen"; Haupt (SF. p. 18 Anm. 2) schreibt êkimu¹); es ist aber kaum zu beweisen, dass bei den Verbis primae & die erste Sylbe des Infinitivs lang sei. Auch im Sumerischen wird es wohl ein è gegeben haben; denn wie sollte ê mit ŭ wechseln??" Deshalb hat mir denn auch in meiner Inauguraldissertation, S. 22 šarru (das ist doch wohl šărru?) aus sêr Bedenken erregt (vgl. Achämeniden, S. X), das ich trotz Haupt, Beiträge zur assyrischen Lautlehre, S. 100 Anm. 1 aufrecht erhalten muss.

Der erste, der meines Wissens die Richtigkeit von Haupt's und Delitzsch's ausnahmsloser Ansetzung von ê im Assyrischen öffentlich bezweifelte, war Th. Nöldeke; er schrieb ZDMG. XXXVI, 183: "Sollten die Assyrer wirklich den Namen "Amêdi" mit ê gesprochen haben?"— Eine kurze Geschichte der Transscription von den Zeichen Tet. (von Rawlinson-Oppert herab bis zu Lyon) sowie einige weitere Erörterungen der oben von Hommel angeregten interessanten Frage behalte ich mir für eines der nächsten Hefte dieser Zeitschrift vor.

<sup>1)</sup> Das Fehlen der Längebezeichnung auf dem Vocal der zweiten Sylbe befremdet.

## Notes de lexicographie assyrienne.

Par J. Halévy.

#### 1. Punu.

Le verset 35 de la 2e colonne du récit babylonien concernant le déluge, a été diversement lu et interprété. GEORGES SMITH: sa immi attari bunasu vin the day I celebrated his festival«. Fr. Lenormant: ša yumi attari punašu odu jour j'atteignis son soir«. De même M. Paul Haupt (Die Keilinschriften und das alte Testament de M. Eb. Schrader, p. 58 et 62): sa ûmi attárî punâsu »mit Bangen sah ich dem Sonnenuntergang entgegen an (diesem) Tage (?) « et en note: >Wörtlich: von dem Tage fürchtete ich (ירא) seinen Sonnenuntergang (פּניֵא). Ces traductions ont pour corellaire une diversité de conceptions relativement aux deux versets suivants. G. Smith: \* the day of watching fear I had. I entered to the midst of the ship etc. \* Fr. Len.: »le jour pour se tenir sur ses gardes, crainte j'eus; j'entrai dedans le vaisseau etc. « HAUPT: »dem Tage, (der) für die Einschiffung (bestimmt war), Furcht hatte ich. (Doch) trat ich ein in das Innere des Schiffes u. s. w. J'ai montré depuis longtemps que le verbe naplasu ne signifie ni »to watch« ni »se tenir sur ses gardes« ni »sich einschiffen«, mais »voir, regarder«. Le synonyme de naplasu étant notoirement națalu, on peut être presque certain que le verbe lu attari qui est en parallélisme avec naplusi, doit se lire attatal »j'ai regardé, vu«. Dès lors, le sens de punasu, régime direct de ce verbe doit étre »sa face«, l'hébreu בנין. Mais, la face de qui? La locution biblique רַאָּה פָּנִים s'emploie tout particulièrement dans le sens d'être en présence d'un personnage important, surtout de dieu. »Voir la face de dieu« est une formule religieuse exprimant l'idée d'un acte d'adoration ayant pour but l'exaucement de prières. Ici de même, il y a lieu de penser que la »vue« de Hasis-adra avait pour objet la »face« d'un dieu qu'il espérait pouvoir fléchir par sa dévotion et faire rapporter ainsi le décret relatif au déluge. Cela nous ramène aussitôt au dieu Soleil, Šamas, mentionné aux lignes 30—34. Šamas, en sa qualité de juge suprême, proclame devant le patriarche la fatale sentence (adânna Šamas iškunamma) une première fois avec calme et une seconde fois avec plus de force (adânna su iqrida). C'est ce dieu que le pieux patriarche cherche encore à apitoyer sur le sort des hommes. Pendant combien de temps? Le verset 35 y donne une réponse précise, car, au lieu de sa ûmi, il faut sans aucun doute transcrire 4 ûmi »quatre jours. Mais ces quatre jours écoulés, Ḥasis-adra, désespérant d'obtenir la faveur qu'il sollicite, commence à craindre que le dieu ne soit offensé par son insistance et entre dans le vaisseau. Voilà comment je traduis les passages que je viens de discuter:

- 36. Pendant quatre jours j'ai vu sa face (du Soleil);
- 37. Le jour (suivant) où pour (le) voir j'ai conçu de la crainte;
- 38. J'entrai dans le vaisseau et je fermai la porte.

Cette traduction que je crois définitive a une importance considérable au point de vue des études bibliques. On sait que le récit de la Genèse (VII, 4, 10) admet un intervalle de sept jours entre l'ordre donné à Noé d'entrer dans l'arche et l'accomplissement de cet ordre. Jusqu'à présent on croyait que le récit babylonien ne portait pas trace d'un fait pareil. Maintenant il faut au contraire y voir un nouveau point de similitude entre les deux En effet, comme il est extrêmement probable que dans l'intention du narrateur babylonien les deux proclamations du Soleil n'ont pas eu lieu le même jour, mais dans deux jours consécutifs, on n'a qu'à ajouter les quatre jours d'intervention et le jour suivant où eut lieu l'entrée pour obtenir les sept jours dont parle la Bible. Tout ce qu'on peut dire, c'est que cette dernière relève plus particulièrement le nombre sept sous-entendu par le

narrateur babylonien. L'indifférence de cet auteur pour le nombre en question est passée à Bérose, lequel se tait également sur cette circonstance.

## 2. Ellu, hiératique azag »désert, aride».

La racine sémitique 557 » briller, luire« a en assyrien de nombreux dérivés, entre autres l'adjectif ellu » brillant. pur« et teliltu »éclat, pureté«. Le représentant hiératique en est tantôt le thême même de cette racine: el, tantôt le signe W se lisant azag. Ainsi par exemple: ašru cllu »lieu pur« ou asar telilti »lieu de pureté« est rendu en hiératique par ki el ou ki azag. Il y a cependant des cas où le sens de »pur« ne peu guère convenir, notamment dans la phrase R. IV, 8, col. 1, 43 ainsi conçue: Mamit gasa ana çirim asri elli liseçi »quant à la malédiction, ou'il (Marduk) en fasse sortir le plant aux champs, à un heu ellu«. Ici, il ne peut s'agir d'un lieu »pur ou éclatant« où le plant néfaste peut pousser et produire des fruits abondants de malheur. Ce qu'on doit désirer, c'est plutôt de le voir dessécher et mourir de façon qu'il ne produise pas de fruits. Le célèbre formule qui suit montre de fait que tel était le désir des magiciens assyro-babyloniens (*Ibidem*, 7, col. 1, 51-56):

- 51. Incantation. Comme cet ail on épluchera la malédiction,
- 52. Le feu brûler la brûlera.
- 53. On ne la plantera pas dans un parterre;
- 54. On ne le placera pas dans le lit de canal et de rigole;
- 55. La terre n'accueillera pas sa racine;
- 56. Sa tige ne se levera pas; le Soleil ne l'aura pas en mémoire etc.

Cette considération m'induit à traduire, chaque fois qu'il est question d'un principe mauvais ou nuisible, asru ellu par lieu désert ou aride«. La comparaison des

langues soeurs justifie parfaitement notre point de vue, preuve l'hébreu אָחִיהָה >désert, aridité« qui vient de אַרָּה >clair, pur«. Comparez aussi l'arabe בַּה et l'hébreu בּוֹה du sémitique בור >être éclatant, blancs.

On remarquera que le passage de l'idée de »clarté, éclat« à celle de »désert, aridité« si profondément sémitique a aussi été parallèlement effectué par l'idéogramme \(\formalle \) azag. C'est une bonne note pour l'opinion de ceux qui voient dans les idéogrammes cunéiformes l'oeuvre du génie assyrien. Son synonyme c/ porte encore plus ostensiblement le cachet assyrien et aucun parti pris ne pourra lui enlever ce caractère. Quant à la lecture du premier idéogramme, savoir azag, elle peut bien venir d'un verbe azagu ou asagu qui se constate dans la phrase suivante de l'inscription de Bisoutoun: dinatua atua usaz(s.²)gû »ils ont fait briller mes loix«.

#### Recensionen.

Die Biblische Urgeschichte (Gen. 1—12, 5) untersucht von Lic. Karl Budde. Anhang: Die älteste Gestalt der biblischen Urgeschichte, versuchsweise wiederhergestellt, hebräischer Text und Uebersetzung. Giessen 1883 (J. Ricker). IX und 539 S. Preis: 14 Mk.

Dies für die alttestamentliche Theologie epochemachende Werk sei hiemit auch der regsten Theilnahme aller Assyriologen aufs wärmste empfohlen. Unsere Wissenschaft wird sich nach verschiedenen Seiten hin mit demselben auseinanderzusetzen haben, und ein ausführlicherer über die hebräischen Urgeschichten. nächsten oder übernächsten Heft dieser Zeitschrift erscheinen soll, wird in eingehender Weise dies thun. heute sei nur kurz erwähnt, worin das Hauptresultat der ebenso scharfsinnigen wie gründlichen Untersuchungen des Verfassers besteht. Es wird nämlich im einzelnen nachgewiesen, dass in den Urgeschichten nicht blos zwei Schriftsteller, der Jahvist und der Priestercodex, auftreten, sondern dass der erstere für diese Stücke (wo noch kein E in Betracht kommt) sich wiederum in zwei gesonderte und wol auch zeitlich verschiedene (jedoch beidemal sicher vorexilische) Quellen zerlegt; und da ist das merkwürdige Ergebniss dies, dass gerade der zweite Jahvist (J2), den Budde in die Zeit des Königs Achas von Juda setzen möchte, ungesucht die näheren und specielleren Beziehungen der Urgeschichten zu den Stätten und Mythen des Euphratgebietes

in sich enthält, während solche beim ersten Jahvisten (der ältesten Quelle) sporadischer und dann als von mehr allgemeiner Natur uns entgegentreten.

Es sei hier einstweilen nur angedeutet, dass, wenn schon I2, wie auch wir, durch die Gründe Budde's überzeugt, annehmen, die jüngere Quelle ist, es uns doch unmöglich erscheint, dass zu Achas' Zeit (überhaupt zu den Zeiten der israel. Berührungen mit Assur) ganze Mythenkreise und was damit verbunden ist (wie Budde annehmen muss) sollten von Babylonien her (denn von dort, nicht von Assyrien, müssten sie stammen) den Israeliten zugekommen sein; die Quelle J2 mag zu dieser Zeit (oder wenigstens nicht viel früher) in der vorliegenden Gestalt codificirt worden sein, jene Kenntnisse und Berührungen aber sind aus viel, viel früherer Zeit, und sind wahrscheinlich nur in andern Kreisen erhalten geblieben, als denen, in denen der älteste Quellenschriftsteller, J', lebte und webte. Das wird in dem versprochenen Aufsatz ausführlich zu zeigen versucht werden, wie ich auch dort wahrscheinlich machen will, dass unter Japhet ursprünglich nicht die Phönizier, sondern vielmehr die Hethiter verstanden worden sind.

F. H.

Die grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezars II in transscribiertem babylonischen Grundtext nebst Uebersetzung und Commentar. Inaug.-Diss. d. Univ. Leipz. von Johannes Flemming. Gött. 1883. VIII und 61 S.

Was die äussere Gewandung dieser tüchtigen Arbeit (nach der lexicalischen Seite unbedingt zu den besten Proben Delitzschischer Schulung und Methode gehörig) anlangt, so ist es in hohem Grade zu bedauern, dass durchweg nach Art von rîmânî ärî äkdûtum u çirä äzzûti säzuzûti ina sippäsina usziz (statt rîmâni irî ikdûtum u şiri

izzāti sizusāti ina sippisina usziz (Col. 6, 16—18) transscribiert ist. Es läge deshalb im Interesse des neuen Fachgenossen, die als Dissertation ohnehin nicht jedem zugängliche Broschüre noch einmal — denn sie verdient es in vollem Masse — drucken zu lassen und dann aber ja ein Glossar, in welchem die Wörter nach Silben abgetheilt sind, beizugeben, etwa in der Art wie in den eben erschienenen Sargontexten D. G. Lyon's.

Von sonstigen Aussetzungen und Bemerkungen finde hier nur folgendes Platz: zu 1,40 ninum vgl. die trefflichen Bemerkungen Amiaup's im Journ, as. (wonach hier wahrscheinlich gar kein Verbum, sondern nur eine Partikel "als, da" vorliegen würde). Dachte Verfasser bei der Auseinandersetzung zu 3,7 (auf S. 38) nicht, dass die interessante Mittelform ušalbiš-su (von ihm vgl. mit ulziz-sunûti V R 3, 91, ipušu-sunûti Ass. Sm. 44, 47) bei seiner Zischlauttransscription nur schwer begreifbar ist, während Formen wie die angeführten die allein richtige Transscription ( $\Psi = sa$ ) nur bestätigen (vgl. bes. Guyard's Aufsatz, oben S. 27 ff.)? In 4, 30 ist wohl sa hammâmi salmu damku ina tirti'a zu lesen "für Samas, den erhabenen Richter) der Welten als ein Bild günstig auf meine Weisung (baute ich den betr. Tempel)", wozu man Oppert's Aufsatz: Die franz. Ausgrabungen in Chaldäa, S. 245 (Abh. des Berl. Orient.-Congr.) wie den Ausdruck alan nin-sag-illa gerade in Sonnenhymnen (z. B. ASKT, Nr. 7, cf. ferner den Namtartext K. 1284 alan nin-sag-illa-a-ni šà-mí-nigim = şalam 🕌 🖾 -ni-šu binî-ma) vergleiche. In 4, 61 ist saddu nach den Bemerkungen Lyon's und Delitzsch's in den Sargontexten, S. 73 zu erklären (etwa: "Sin, welcher das Seil meines Wohles hält", da "Schlinge, Fallstrick" hier weniger passen würde).

Schliesslich sei noch ein Doppelfehler erwähnt, der bei genauerer Kenntniss der sumerischen Texte und bei einiger Vertrautheit mit alttestamentlicher Philologie leicht Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

hätte vermieden werden können. Auf S. 36 (zu 2, 51) ist nämlich in der Transscription der Stelle IV R 27, 25/62 Ama gal Nanâ lilig (?) Ä-sara = ummu rabîtu, Bälit, bâlti (משב) Äsara« zweierlei grundfalsch. Erstens gehört li in lilig (bezw. li. ur) als Verlängerung zum vorhergehenden lil, während ur = baltu bezw. bultu, aus mehreren andern Stellen (z. B. ASKT, Nr. 10, 9/10<sup>b</sup>; IVR 2, 17/18<sup>c</sup>; IIR 60, 39 ►► I = Nabû ilu bal-ti, wodurch auch Sm. 954, letzte Zeile der Unterschrift seine Erklärung findet) bekannt ist; es ist also amma gal Nin-lil-li ur İ-šar-ra zu lesen. Und zweitens kann baltu (das in Lyon's Sargonstexten, S. 60 mit "strotzende Fülle", "Ueberfluss" übersetzt wird) unmöglich aus bastu = DWD erklärt werden, da ja letzteres, wenn es mit בעל vertauscht wird (vgl. im N.T., wie Dillmann kürzlich in den Berichten der Berl. Akad. nachgewiesen,  $\eta' B\alpha'\alpha\lambda$ , d. i.  $\eta' \alpha i\sigma \gamma i\gamma \eta$ ), ganz anders aufzufassen ist, auch nie "Verehrung", wie bei Flemming übersetzt wird, bedeutet.

F. H.

### Bibliographie.

- Babylonian Architecture: Builder, No. 2117, 1. Sept. 1883, p. 273-4.
- Babelon, Ernest. Chimère, bas-relief de la collection de Luynes: Gaz. archéol., Année 8, 1883, No. 9 p. 237—9, pl. 41.
- Bezold, Carl. Ueber Keilinschriften: Sammlung gemeinverständlicher Vorträge, herausgeg. von Rud. Virchow und Fr. von Holtzendorff. XVIII. Serie, Heft 425. Berlin (Habel) 1883. 8°.
- Keilschrifttypen der Akademischen Buchdruckerei von F. Straub in München, zusammengestellt von C. Bezold. (Otto Schulze in Leipzig) 1884. 40.
- Brown, Francis. The Sabbath in the Cuneiform Records: Presbyterian Rev., Vol. III, Oct. 1882, No. XII, p. 688—700.
- Budge, E. The Fourth Tablet of the Creation Series, relating to the fight between Marduk and Tiamat: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1883—84, p. 5—11.
- Il Cilindro e la genealogia di Ciro: Civiltà Cattolica, Ser. 12, vol. 3, quad. 797, 1. sett. 1883, p. 526-36.
- Cosquin, Emmanuel. Le livre de Judith et les documents assyriens: Précis hist., T. 32, No. 6, Juin 1883, p. 328—333.
- Curtiss, Samuel Ives. A Symposium on the Antediluvian Narratives. Lenormant, Delitzsch, Haupt, Dillmann: Biblioth. Sacra, Vol. XL, No. 159, July 1883, p. 501—533.
- Delattre, A. Salomon, Assurbanipal, Balthasar: Précis hist., T. 32, No. 7, juillet 1883, p. 361—367.
- Cyrus d'après une nouvelle méthode historique. Extrait du Muséon, juillet 1883. 18 S. in 8°.
- Esquisse de géographie Assyrienne. Extr. de la Revue des Questions scientifiques, juillet 1883. Bruxelles 1883. 55 S. in 8°.
- Le peuple de l'empire des Mèdes jusqu'à la fin du règne de Cyaxare, mémoire couronné par l'acad. roy. de Belgique. Bruxelles 1883. 200 S. in 4°.
- Delitzsch, Friedr. The importance of Assyriology to Hebrew Lexicography: Athenäum 1883, 5. 12. 26 May, 9. 21. July, and 25. Aug. (im ganzen VII Artikel); auch separat ersch. u. d. T.: The Hebrew Language viewed in the light of Assyrien research. Lond. (Will. & Norg.) 1883.

- Delitzsch, Friedr. Die Artikel Accad, Adrammelech, Anammelech, Asarhaddon, Askenas, Asnaphar, Assur, Babel, Babylonien, Bel, Belsazar, Benhadad, Buz und Chaldäa im "Calwer Bibellexicon, Bibl. Handwörterbuch illustrirt, . . . . redig. von P. Zeller und her. von dem Calwer Verlagsverein. Calw und Stuttg. 1884. gr. 8., Lief, 1".
- Evans, George. An essay on Assyriology. Published by the Hibbert Trustees. Lond. (Will. & Norg.) 1883. 2 Bl., 75 S. nebst 5 S. Tafeln. 8°.
- Evers, E. -- Ueber die von Rawlinson und Pinches entzifferten Inschriften, welche sich auf die Zeit des Cyrus beziehen: Mitt. aus d. hist. Litt., Jg. XI, Heft 3, Beig.: Sitz.-Bericht d. hist. Gesellsch. 1883, No. 3, p. 2-3.
- Flemming, Johannes. Die grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezars II in transscribiertem babylonischen Grundtext nebst Uebersetzung und Commentar. Inaug.-Diss. Göttingen 1883. VIII, 61 S. in 8°.
- Guyard, Stanisl. (Mélanges d'Assyriologie:) Notes de lexicographie assyrienne, suivie d'une étude sur les inscriptions de Van. Paris 1883. 8°.
- Inscriptions de Van: Journ. as., Sér. 8. T. 1, 1883, p. 517-23.
- Nouvelles notes de lexicographie assyrienne (§ 1-19): Journ. as., Sér. 8.
   T. II, 1883, p. 184-98.
- Halévy, J. Mélanges de critique et d'histoire relatifs aux peuples sémitiques. Paris (Maisonneuve et Co.) 1883. 8°.
- Harkness, M. E. Assyrian life and history. With introd. by Reg. Stuart Poole. London, Rel. Tract Soc. (1883) 107 p. kl. 8°. 1 Taf. (By-Paths of Bible Knowledge, Vol. 2).
- Haupt, Paul. Die akkadische Sprache; Vortrag, gehalten auf dem fünsten internationalen Orientalistencongresse zu Berlin mit dem Keilschristexte des fünsspaltigen Vocabulars K 4225 sowie zweier Fragmente der babylonischen Sintstutherzählung und einem Anhange von O. Donner über die Verwandtschast des Sumerisch-akkadischen mit den uralaltaischen Sprachen. Berlin (Asher & Co.) 1883. XLIV, 48 S. in 8°.
- Der ägyptische Feldzug des Assur-bant-pal. Nach dem zehnseitigen Cylinder (RM I) des British Museum Col. I, l. 52—114 und Bruchstücken von Duplikaten desselben. Uebersetzt von Paul Haupt: Zschr. f. ägypt. Spr. 1883, Heft 2, p. 85—87. Adolf Erman, Bemerkungen . . .: ebd., p. 88.
- Haupt, Paul. Beiträge zur assyrischen Lautlehre (vorgelegt von P. de Lagarde): Nachr. v. d. kgl. Ges. d. Wiss. zu Göttingen 1883, 25. April, Nr. 4 (Sitz. v. 3. März) S. 85—115.
- The cuneiform account of the Deluge . . . by Dr. P. Haupt: Old Testament Student, Nov. 1883.
- Himpel. Der geschichtliche Abschnitt Jes. c. 36 39. Erläuterungen desselben durch assyrische Keilinschristen: Theol. Quartalschr. Jahrg. 65. H. 4, 1883, p. 582—653.

- Hommel, Fritz. Die semitischen Völker und Sprachen als erster Versuch einer Encyclopädie der Semitischen Sprach- und Alterthums-Wissenschaft. Erster Band (Allg. Einleitung: Erstes Buch: die vorsemitischen Kulturen in Aegypten und Babylonien). XII. VIII. 541 S. in 8°. Leipzig (Otto Schulze) 1883.
- Kamphausen, Adolf. Die Chronologie der hebräischen Könige. Eine geschichtl. Untersuchung. Bonn 1883. 104 S. 8°.
- Bibl. Commentar über die Psalmen von Franz Delitzsch; 4. überarb. Aufl. Leipz. 1883. Darin S. 891—902: Register der hebr. und assyr. Wörter von Joh. Latrille.
- Lepsius, R. Die Längenmasse der Alten: Sitzungsber. d. kgl. preuss. Akad. d. Wiss. zu Berlin 1883, XLVI (22. Nov.) 15 S. gr. 8°. (1883, S. 1195—1209).
- Lotz, Guil. Quaestionum de historia Sabbati libri duo. (Habil.-Schrift). Lipsiae 1883. IV, 109 S. in 8°.
- Lyon, D. G. Was there at the head of the Babylonian Pantheon a deity bearing the name El?; Amer. Or. Soc. Proc. at. Boston, May 1883, p. XVIII—XXII.
- Keilschrifttexte Sargon's Königs von Assyrien (722-705 v. Chr.). Nach den Originalen neu herausgegeben, umschrieben, übersetzt und erklärt. Leipzig 1883 (Hinrichs, Bd. V der Assyr. Bibl. von Delitzsch und Haupt) XVI, 93 S. in 4°.
- Massaroli, Giuseppe. Phul e Tuklapalasar II, Salmanasar V e Sargon: questioni biblico-assire. Roma, Tip. Poliglotta 1882. 8°.
- Meltzl de Lomnitz. Altpersische Priameln in Keilinschriften: Acta Comparationis, Claudiopoli 1882.
- Monant, J. Empreintes de cachets assyro-chaldéens relevés au Musée britannique sur des contrats d'intérêt privé, classés et expliqués. Paris (Maisonneuve) 1883. 51 p. 8° avec 106 fig. (Extrait des Archives des missions scient, et litt. 3° sér., t. IX).
- Les pierres gravées de la Haute-Asie. Recherches sur la glyptique orientale. P. I. Cylindres de la Chaldée. Paris (Maisonneuve) 1883.
   III, 263 p. gr. 8°. avec. 167 fig. et 6 pl.
- Les sacrifices sur les cylindres chaldéens: Gaz. archéol., Année 8, 1883,
   No. 7—8, p. 214—9; No. 9, p. 239—48.
- Oppert, J. Deux cylindres phéniciens écrits en caractères cunéiformes: Acad. des inscr. et belles-lettres, Comptes rendus 1883, Sér. 4, T. XI, Avr. — Juin, p. 180—4.
  - Contract Tablet from Babylon, inscribed with Unknown Characters: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1883, p. 122-24.
- Patkanoff, K. et Sayce, A. H. De quelques nouvelles inscriptions cunéiformes découvertes sur le territoire russe; Muséon, T. 2, No. 3, 1883, p. 358—64.

- Peters, John. The Akkadian Numerals: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1883, p. 120—21.
- Pinches, Theo. G. Babylonian Tablets relating to House-Holding: Proceed Soc. Bibl. Arch. 1883, p. 67-75.
- Contract Tablet from Babylon inscribed with Unknown Characters:
   ebend. p. 103-7. 152-4.
- On Babylonian Art, illustrated by Mr. H. Rassam's latest Discoveries: ebend. 1883—84, p. 11—15.
- Rassam, H. Recent Discoveries of Ancient Babylonian Cities: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1883, p. 83—4.
- L'ultimo Re babilonese: Civiltà Cattolica, Serie XII, Vol III, 7 luglio 1883, p. 20-33.
- Sayce, A. H. Fresh light from the ancient Monuments. London, Rel. Tract Soc. (1883) 199 p. kl. 8° (By-Paths of Bible Knowledge, Vol. 3).
- Schultze, Martin. Chaldäische Bildwerke im Museum des Louvre: Jahresb. des Realprogymnasiums zu Oldesloe, Ostern 1883. 8 S. in 4° u. e. T.
- A. C. Le site du paradis terrestre: Rev. cath., Louvain, juill. 1883.
- Strassmaier, J. N. Alphabetisches Verzeichniss der assyrischen und akkadischen Wörter im zweiten Bande der "Cuneisorm inscriptions of W. A." sowie mehrerer anderer meist unveröffentlichter Inschriften mit zahlreichen Ergänzungen und Verbesserungen der Texte nach den Thontaseln des Britischen Museums. 2.—4. Lief. (S. 103—768) in 4°. Leipz. 1883 (Hinrichs, Band IV, Lief. 2—4 der Assyr. Bibl.).
- Suess, Ed. Die Sintsluth. Eine geologische Studie. Mit 2 Abbild. Prag (Tempsky) 1883, 74 p. hoch 4°. (Mit Beitr. v. Paul Haupt.)
- Zeugnisse der Steine für die katholische Wahrheit. Der Untergang Ninive's: Kath. Bewegung in unseren Tagen, Hest 14, Bd. XXIII, p. 71—82, 1883.

### Berichtigungen.

S. 9, Anm. 3, Z 7 v. u. l.: Sin-ahi-irba st. Sin-ahi-irba; S. 14, Z. 11 v. u. l.: Damūsu st. Damūsu.

Abgeschlossen am 14. December 1883.

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München.

## FRANÇOIS LENORMANT +

Einen der bedeutendsten Vertreter unserer Wissenschaft hat am 9. December ein allzufrüher Tod uns entrissen. Es ist eine Ehrenpflicht dieser Zeitschrift, ihm, dessen Beiträge eine Zierde derselben gebildet hätten, ihm, dem genialen Begründer der sumero-akkadischen Sprachwissenschaft, dem unermüdlich schaffenden Forscher hiemit kurze Worte dankbarer Anerkennung zu widmen.

François Lenormant wurde am 17. Januar 1837 als Sohn des bekannten Archäologen Charles Lenormant zu Paris geboren. Er studirte zunächst ebenfalls Archäologie, wandte sich aber seit Ende der sechziger Jahre (also nur wenig über dreissig Jahre alt) auch der jungen assyriologischen Wissenschaft zu, welcher er seine besten Kräfte widmete, und hat als selbständiger Forscher für dieselbe, vor allem durch seine Eludes accadiennes und seine Magie und Wahrsagekunst der Chaldäer, in bahnbrechender Weise gewirkt, bis er nun mitten heraus aus dem rüstigsten Schaffen den Seinen und der Wissenschaft entrissen worden ist.

Seine wichtigsten hieher gehörenden Schriften — denn die Assyriologie war nur eine Seite seiner vielumfassenden staunenswerthen Gelehrtenthätigkeit — sind folgende:

Description des antiquités égyptiennes, babyloniennes, assyriennes, mèdes, perses, phéniciennes, grecques, romaines, étrusques et americaines composant la collection de feu M. A. Raifé. Paris 1867. — Essai sur un document mathématique chaldéen, et à cette occasion sur le système des poids et mesures de Babylon. Paris 1868. — Manuel d'histoire ancienne de l'Orient jusqu'aux guerres médiques. P. 1868. 2 Bde — Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose d'après les textes cunéiformes et les monuments de l'art asiatique. Paris 1871. — Lettres assyriologiques sur l'histoire et les antiquités de l'Asie antérieure. Paris 1871 (\*econde série: Etudes accadiennes 1873—75). — Choix de textes cunéiformes inédits ou incomplétement publiés jusqu'à ce jour. Fasc. 1—3. Paris 1873 ff. — Les premières civilisations; études d'histoire et d'archéologie. Paris 1874. — La magie chez les Chaldéens et les origines accadiennes. Paris 1874. — Les sciences occultes en Asie. La divination et la science

des présages chez les Chaldéens. P. 1875. La langue primitive de la Chaldée et les idioms touraniens. P. 1875. — Étude sur quelques parties des syllabaires cunéiformes. Essai de philologie accadienne et assyrienne. P. 1876. — Les syllabaires cunéiformes. P. 1877. — Études cunéiformes. P. 1877. — Études cunéiformes. P. 1877. — Études cunéiformes. P. 1877. — Sudes cunéiformes. P. 1877. — Die Geheimwissenschaften Asiens. Die Magie und Wahrsagekunst der Chaldäer. Jena 1878. — Les origines de l'histoire d'après la Bible et des traditions des peuples orientaux. Bd. 1 & 2. P. 1882 f. — Histoire ancienne de l'Orient jusqu'aux guerres médiques. 9. ed. T. 1—3. P. 1881—83; dazu eine Reihe von Artikeln in der von ihm selbst mitbegründeten "Gazette archéologique" und in anderen gelehrten Zeitschriften.

Es war LENORMANT nicht mehr vergönnt, die zwei letztgenannten grossartig angelegten Werke, die Origines de l'histoire,
wie die 9. Auflage der Histoire ancienne de l'Orient (urspr.: Manuel
etc.) weiterzutühren und zu vollenden. Der vierte Band der
Histoire sollte mit der ältesten Geschichte Babyloniens beginnen,
und gerade diese mit grosser Spannung erwartete Gesammtdarstellung seiner langjährigen Forschungsresultate konnte nicht mehr
zum Abschluss gebracht werden.

Wir legen aus der Ferne diesen Nachruf auf den lorbeergeschmückten Hügel nieder, der die irdischen Ueberreste des grossen Gelehrten birgt, und schliessen mit den Worten:

München, den 17. December 1883.

Die Redaction der Zeitschrift für Keilschriftforschung.

- Die Israeliten und der Monotheismus von Prof. W. HECKER, Prof. der Geschichte an der Universität Gröningen. Vom Verfasser besorgte deutsche Uebersetzung. M. 1.50.
- Prof. an der Landes-Rabbinerschule in Budapest. M. 1.50.
- Der Midrasch Ruth Rabba, d. i. die haggadische Auslegung des Buches Ruth. Zum ersten Male ins Deutsche übertragen von Lic. Dr. Aug. Wünsche. M. 3.—.
- lésus Christ d'après Mahomet ou les Notions et les Dootrines musulmanes sur le Christianisme par Ed. Sayous, Professeuragrégé.

  M. 1.50.
- Der Midrasch Bereschit Rabba, das ist die haggadische Auslegung der Genesis, zum ersten Male in's Deutsche übertragen von Lic. Dr. Aug. Wünsche. Mit einer Einleitung von Rabb. Dr. Jul. Fürst. Noten und Verbesserungen von Demselben, und D. O. Straschun, und Varianten von Dr. M. Grünwald.

  M. 13.—.
- Drei Ideale menschlicher Vollkommenheit. Nach der Mischna, den Satzungen Loyola's und der Ethik des Aristoteles von R. Conder. M. —.75.
- Von Dr. Julius Michael Rabbinowicz. Aus dem Französischen von Sigmund Mayer.

  M. 5.—.
- Comment dans deux situations historiques les Sémites entrèrent en compétition avec les Aryens pour l'hégémonie du monde et comment ils y faillirent, par E. LITTRÉ, de l'Académie française.

  M. 1.—.
- Die Civilprocess Ordnung nach mosaisch rabbinischem
  Rechte von Prof. Moses Bloch.

  M. 3.—.

#### VERLAGS-BUCHHANDLUNG VON OTTO SCHULZE IN LEIPZIG

## DIE ASSYRIOLOGIE

und.

ihre Ergebnisse für die vergleichende Religionsgeschichte.

Von

Prof. C. P. TIELE.

Aus dem Holländischen von Karl Friederici.

DIE

# SEMITISCHEN VÖLKER

UND

## SPRACHEN

ALS ERSTER VERSUCH EINER

ENCYCLOPÄDIE DER SEMITISCHEN SPRACH-UND ALTERTHUMS-WISSENSCHAFT.

VON

#### FRITZ HOMMEL.

Erster Band:

Allgemeine Einleitung (Die Bedeutung der Semiten für die Kulturgeschichte...

Erstes Buch: Die vorsemitischen Kulturen in Aegypten und Babylonien.

Mit zwei Karten ausser und einer im Text.

11 Mark.

## BABYLONISCHE LITERATUR.

Vorträge,

gehalten in der Royal Institution zu London.

von

### PROF. A. H. SAYCE.

Mit Genehmigung des Verfassers übersetzt von Karl Friederici.

2 Mark.

## DIE RÄTHSELWEISHEIT BEI DEN HEBRÄERN

mit Hinblick auf andere alte Völker dargestellt von

LIC, DR. AUG. WUNSCHE.
1 M. 50 Pf.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

## KEILSCHRIFTFORSCHUNG

#### UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. AMIAUD UND E. BABELON IN PARIS, G. LYONGIO CHEROLOGIA.

MASS. UND THEO. G. PINCHES IN LONGON BOOL: LIBR

HERAUSGEGEBEN VON

CARL BEZOLD UND FRITZ HO

PRIVATDOZENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN

| L Danu.                | April 1884.                    |                 |       |
|------------------------|--------------------------------|-----------------|-------|
|                        | INHALT:                        |                 | Seite |
| N, Strassmaier, S. J., | Fünf babylonische Verträg      | e aus der Zeit  |       |
| von Nebukadnezzar      |                                |                 | 87    |
|                        | suméro - accadiennes           |                 | 96    |
| Rud. Dvořák, Ueber "   | tinuru" des Assyrisch-babylo   | nischen und die |       |
|                        | nen der übrigen semitischen    |                 | 115   |
| 🔔 Amiaud, Quelques o   | observations sur les inscripti | ons des statues | •     |
| de Tell-Loh            |                                |                 | 151   |
| Fritz Hommel, Die su   | mero-akkadische Sprache und    | ihre Verwandt-  |       |
| schaftsverhältnisse I  |                                |                 | 161   |
|                        | ntrag zu seinem Aufsatz S. I   |                 |       |
| Ausspr. d. Zischl. in  | n BabAss."                     |                 | 178   |
| cheasl. Mittheilung    | van dar Harran Haldry und      | I Nactio        | 180   |



LEIPZIG
OTTO SCHULZE
11 QUER-STRASSR 11.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

## KEILSCHRIFTFORSCHUNG

### UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

#### CARL BEZOLD UND FRITZ HOMMEL

PRIVATDOZENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN.

Zweck dieses internationalen Unternehmens ist, ein Organ aller Zweige und der Nachbargebiete der babylonisch-assyrischen Sprachund Alterthumskunde ins Leben zu rufen. Die Zeitschrift soll zunächst enthalten:

- a) Kleinere Textveröffentlichungen (wenn auch auszugsweise); Collationen bereits veröffentlichter Texte.
- b) Paläographische, grammatische und lexicalische Aufsätze auf dem Gebiete der nichtsemitischen wie semitischen Keilschriftforschung, nebst einschlägigen sprachvergleichenden Studien.
- c) Beiträge zur Geographie und Geschichte (incl. Chronologie) der Euphrat- und Tigrisländer und der benachbarten Reiche, soweit die der letzteren aus den Denkmälern Beleuchtung erhalt.
- d) Quellenmässige monographische Darstellungen der westasiatischen Religionen, Kunst und Kultur, vor allem der babylonisch-assyrischen.

Die Aufsätze werden in deutscher, englischer, französischer oder italienischer Sprache abgefasst sein, und wird im Interesse der jungen Wissenschaft Sorge dafür getragen werden, jede persönliche Polemik unbedingt auszuschliessen. Die Herausgeber dürfen hoffen, durch Correspondenzen, Anfragen, Aeusserungen von Zweifeln, Bitten um Aufschluss und sonstige kleinere Mittheilungen auch seitens der nichtassyriologischen Fachgenossen unterstützt, am Schluss jedes Heftes eine Art Sprechsaal eröffnen zu können, um auch hierdurch das rasche und gedeihliche Auf blühen der Assyriologie zu fördern. Dem Unternehmen haben die hervorragendsten in- und ausländischen Vertreter unserer Wissenschaft ihre Hilfe zugesagt.

Die "Zeitschrift für Keilschriftforschung" erscheint in Vierteljahresheften zu je 5-6 Bogen 8° zum jährlichen Subscriptionspreis von 16 M.

Man beliebe alles was die Redaction betrifft an Dr. C. Bezold, 34 Brienner-Str. München, alles was die Expedition und den Verlag anbelangt an die Verlagsbuchhandlung von Otto Schulze in Leipzig, 11 Quer-Strasse, zu adressiren.

# Fünf babylonische Verträge aus der Zeit von Nebukadnezzar.

Von J. N. Strassmaier S. J.

Folgende fünf Inschriften aus der reichhaltigen Sammlung des Britischen Museums mögen für die Leser dieser Zeitschrift von einigem Interesse sein, da sie eine kleine Probe bieten aus dem Privatverkehr der alten Babylonier. Es wird immer schwierig bleiben, solche Urkunden genau zu übersetzen, jedenfalls sollten vorher alle diese Texte copirt, edirt und mit einander verglichen werden, ehe die Resultate aus diesem reichen Material verwertet werden können. Daher mag es hier genügen, nur im Grossen den Hauptinhalt anzugeben, und die Transcription der Texte beizufügen.

#### Nr. 1.

Im 7. Jahre von Nebukadnezzar, am 17. Tage des 5. Monats (Abu) übergeben zu Babylon Musezib-Bel und Kudur ihren Schwestern zusammen 4 Mana Silber zur Aufbewahrung (?). Der Text lautet:

- 1) 2 ma-na kaspu ša Mu-še-zib-Bel
- 2) aplu-šu ša Ri-hi-e-tum apil Sin-nașir
- 3) 2 ma-na kaspu ša Kudur aplu-šu ša
- 4) Ikišâ apil E-gi-bi
- 5) napharu 4 ma-na kaspu (šimu ša rašuti?)-šu-nu
- 6) ina lib-bi u-hi-num (?) i-na-aš-šu-u

- 7) a-ha-a-ta-su-nu.
- 8) (amelu) mu-kin-nu: Nabu-na-sir
- 9) aplu-šu ša Bel-u-sa-tu apil . . . . . . .,
- 10) Gi-mil-lu aplu-šu ša Bel-kân (?)
- 11) apil Sin-naşir u (amelu) dupsaru Nabu-zir-ibni
- 12) aplu-šu ša Ri-hi-e-tum apil Sin-nașir;
- 13) Babilu arah Abu ûmu 17 kan
- 14) šanat 7 kan Nabû-kudurri-uşur
- 15) šar Babilu.

#### Nr. 2.

Im 8. Jahre von Nebukadnezzar, am 27. Tage des 10. Monats (Țebitu) leiht Kudur den Söhnen des Rihîtu, Musezib-Bel, Nabu-gamil und Nabû-ahe-šulum 44 Schekel Silber, wofür dieselben  $8/\infty$  als Zinsen zahlen und einen Schuldschein ausstellen sollen. Der Text lautet:

- 1) 2/3 ma-na 4 tu kaspu sa Kudur aplu-su sa Ikisâ
- 2) ina eli Mu-se-zib-Bel, Nabu-ga-mil,
- 3) Nabû-ahe-su-lum aplâni sa Ri-hi-e-ti
- 4) apil Sin-na-şir; ina eli 1 ma-ni-e
- 5) 8 tu kaspu ina eli-su-nu i-rab-bi;
- 6) isten pu-ud ša-ni-e na-su-u, rag(?)-mu-su-nu
- 7) ma-la ba-šu-u, maš-ka-nu ša Kudur
- 8) a-di kaspi-šu-nu i-šal-li-mu,
- 9) u-an-tim (?) ša Nabû-ga-mil ša
- 10) kunukku (?) ša te-la-' hi-bi-ti.
- 11) Ba-la-tu aplu-su sa Na'id-Marduk
- 12) apil Sag-di-di (?), ..... (Kimtu-nasir?) aplu-su sa
- 13) Bel-balit apil amelu dur-ma (? = akru) u amelu dupsaru
- 14) Nabû-zir-ibni aplu-su sa Ri-hi-e-ti
- 15) apil Sin-na-şir; Babilu arah Ţebitu
- 16) ûmu 27 kan sanat 8 kan
- 17) Nabu-kudurri-uşur sar Babilu.

## Nr. 3.

Im Jahre 29 von Nebukadnezzar, am 11. Tage des 11. Monats (Šabaţu) verkaufen Ubartum und Nabû-nadinaţu (?) den Belia und seine Mutter (?) Guzumma an Kaşir für 55 Schekel Silber; bei den nähern Bestimmungen des Verkaufes ist der Text leider stark beschädigt und unverständlich. Der Text lautet:

- 1) (assatu) U-bar-tum û Nabû-nadin(?)-ahu (?)
- 2) apil Mu-ta-(ki?) Beli-ia aplu-su sa Nabû-.....
- 3) apil Man-di-di (?) û (assatu) Gu-zu (?)-um-ma umma (?)-su
- 4) ina hu-di lib-bi-su-nu a-na 55 tu kaspu
- 5) a-na sîmu ha-ri-iş
- 6) a-na Ka-sir aplu-šu ša Ikisâ
- 7) apil Nur-Sin id-din-nu;
- 8) pu-ud si-hu-u û pa-kir-ra-nu . . . .
- Q) ....  $\hat{u}$  (aššatu) Gu-zu(?)-um-ma ....
- 10) .... na-šu-u (?). Tabik-ziru aplu-šu šą
- 11) Ki-na-a apil E-gi-bi,
- 12) Nabû-kin-aplu aplu-su sa Bel-na-şir
- 14) dup-pi a-na dup-pi . . . . na-su-u;
- 15) amelu mu-kin-nu: Ziri-ia aplu-šu ša Bel-ibuš
- 16) apil Nabû-ikisâ, Ši-rik-tum aplu-su sa
- 17) Nur-e-a apil Dan-ni-e-a, Bel-....
- 18) aplu-su sa Nirgal-iddin apil amelu nas paţri, û amelu dupsaru
- 19) Nabû-sum-isiru aplu-su sa Balaț-su apil Dan- . . . . ;
- 20) Babilu arah Šabatu ûmu 11 kan sanat 29 kan
- 21) Nabû-kudurri-uşur sar Babilu.

## Nr. 4.

Im Jahre 36 von Nebukadnezzar, am 9. Tage des 6. Monats (Ululu) leiht Bania dem Šulā und seiner Frau Ramūa 4 Schekel und 4 Drachmen (?) Silber, die er im

Monat Arahsamnu aushändigt; dafür soll Bel-kidru-sarri Bürgschaft leisten und ein Unterpfand geben (?). Der Text lautet:

- 1) 4 tu 4 tu-lal (?) kaspu
- 2) ša Ba-ni-ia aplu-šu ša Ikišâ
- 3) ina eli Šu-la-a aplu-šu ša Ziri-ia
- 4) û (aššatu) Ra-mu-u-a hirati-šu
- 5) ina arah-samna i-nan-di-nu;
- 6) išten pu-ud šani-i na-šu-u;
- 7) kaspu ša a-na Bel-kid-ru-šarri
- 8) a-na eli Šu-la-a û (aššatu) Ra-mu-u-a
- 9) hirati-su Bani-ia i-ti-ru;
- 10) u-an-tim ša 7 tu 4 tu-lal (?) kaspu
- 11) sa Bel-kid-ru-šarri ša ina eli Šu-la-a
- 12) û (aššatu) Ra-mu-u-a hi-pa-a-ti;
- 13) (amelu) mu-kin-nu: Bel-kid-ru-šarri
- 14) aplu-su sa Mu-se-zib-Nabû, Nabû-kin-aplu
- 15) aplu-šu ša Nabû-ķa-na-', Kal-ba-a
- 16) aplu-šu ša Nabû-ahe-iddin apil (amelu) paharu,
- 17) (amelu) dupsaru Bel(?)-bel-ili aplu-su sa Ri-mut
- 18) apil amelu rab .....; Babilu arah Ululu ûmu 9 kan
- 19) sanat 36 kan Nabû-kudurri-uşur
- 20) šar Babilu;
- 21) ûmu 20 kan ša arah Ululu
- 22) 1 tu ina lib-bi
- 23) i-nan-di-nu.

## Nr. 5.

Im Jahre 40 von Nebukadnezzar, am 10. Tage des 3. Monats (Simanu) verpflichten sich Bel-ahe-irba und Marduk-nasir dem Gimillu am 20. Sivan gegen eine Bürgschaft 9 Schekel Silber als Zoll (?) zu bezahlen. Der Text lautet:

- 1) 9 tu kaspu ša ka-a-ri ša šarri
- 2) sa Gi-mil-lu [aplu-su sa] Šamas-zir-ibni
- 3) (amelu) rab-ka-a-ri ša šarri ina eli

- 4) Bel-ahe-irba aplu-šu ša Nabû-naşir (?)
- 5) apil (amelu) paharu û Marduk-naşir
- 6) aplu-šu ša Bel-ahe-iddin
- 7) apil (amelu) ri'û sisî
- 8) ûmu 20 kan ša arah Simanu
- 9) kaspu ša ina 1 tu 5 šu (?) i-nan-din;
- 10) išten pu-ud ša-ni-i na-šu-u;
- 11) (amelu) mu-kin-nu: E-ri-šu aplu-šu sa
- 12) Nabû-ibus apil (amelu) ma-la-hu,
- 13) Šamaš-ibni aplu-šu ša Šamaš-zir-ikišā
- 14) û amelu dupsaru Nabû-sum-isiru aplu-su sa Muse-zib-Nabû
- 15) apil Nabû-se-me; alu Šubat-Gula
- 16) arah Simanu ûmu 10 kan sanat 40 kan
- 17) Nabû-kudurri-uşur šar Babilu.

1. Nebukadnezzar 7 1/5. S.+. 825. 76.11.17.

William 上版 監 監 上版 161 Man 141 Man 141 Man 141 Man 141 Man 141 Man 141 Man 141 Man 141 Man 141 Man 141 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 142 Man 1

原数分额 重

2. Nebukadnezzar 82%. S.+. 502. 76.11.17.

- 公益出义[gatho] 家国题的文字[多份 电现实 医兔叶子宫虫虫 电加压阻阻 的现在分词 电阻阻阻阻阻阻阻阻阻阻阻阻 电影 医移动出 医静心的 医静心的 医静心的

三年 第四天 多祖 李 四次 系 **测量期期间产生的** 即即多多了随时间到到明 国外 医風ない のこと ( 日本 ) 學院母軍門門外衛 拉爾 獨族 经 军里 STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE OF THE STATE 無疑的發發發起於 3. Nebukadnezzar 291/11. S.+. 742. 76.11.17. 16年日本 4四十四年 186 1個個日本國際公司國際1 医属鼠 医兔虫 医红斑 军 四条海 医红色 PHONE STAN REV. // AND THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF TH 公全等的工作 湖川川城市 阳条四里司 **在2020年12日的第一世間多年9月** 

4. Nebukadnezzar 36%. S.+. 738. 76. 11.17.

 與舊四多平今 了 及 蒙上 馬一 文 器 譯出

5. Nebukadnezzar 40<sup>1</sup>%, n.2. 78. 11.30.

- 文成本() 国公里公司(P) 1978 多》《《四十二年》

Rand. 下於中田 网络少旬

- 止害知症炎炎鞋115.90多数多多分分类药属 经分级 经公益 经上生

## Questions suméro-accadiennes.

Par Stanislas Guyard.

Le problème suméro-accadien est entré dans une voie nouvelle. On commence à s'apercevoir qu'il serait bon de le reprendre ab ovo et de le discuter froidement, sans parti pris comme sans passion. Les idées de M. Halévy ne paraissent plus aussi étranges, et voici que les directeurs de la Zeitschrift für Keilschriftforschung, dans un esprit de libéralisme scientifique éminemment louable, me prient de leur communiquer le présent travail où l'on a recueilli un certain nombre d'observations peu favorables à la théorie des suméro-accadistes.

Je m'empresse de déférer à ce vœu, en publiant cette première série de notes. Le problème suméro-accadien, déjà posé dans son ensemble par M. Halévy et par l'auteur de ce mémoire, ne sera définitivement résolu dans un sens ou dans l'autre que lorsque les faits si multiples qu'il embrasse auront été soumis à l'examen le plus minutieux, le plus circonstancié. Je souhaite que les objections présentées aux assyriologues aient pour effet de les engager à se livrer, de leur côté, à une sérieuse enquête, d'où soit surtout banni tout amour propre indigne de la vraie science.

§ 1. Dans ses Assyrische Lesestücke, p. 29, note sur le caractère No. 117, M. FRIEDR. Delitzsch a parfaitement établi que l'adverbe assyrien titalis ) signifie »comme une flamme, en flammes«. Et voici comment il l'a démontré:

Un glossaire sum.-acc.-assyrien explique le sum.-acc.

par l'assyrien la'bu »flamme«; aussitôt après, le
même glossaire rend par tîtâlu. Puisque

<sup>1)</sup> On verra plus loin pour quel motif j'orthographie titaus par deux longues.



est l'idéogramme du feu, Mid doit exprimer l'idée de s'élever, et M. Delitzsch en conclut que Mid signifie s'feu qui s'élève, attribuant avec raison ce même sens à la transcription assyrienne titâlu. Au surplus, j'ai, depuis, retrouvé la racine même de titâlu, figurant sous la forme tîtîlu parmi toute une série de verbes exprimant l'idée de brûler, allumer').

<sup>1)</sup> Voir mes Notes de lexicographie assyrienne, § 113.

<sup>2)</sup> D'ailleurs, un texte sumérien (HAUPT, ASKT, p. 129, l. 15) fait suivre du complément phonétique la, ce qui établit la lecture sumérienne tital. Je ferai observer, à ce propos, que la forme assyrienne qui transcrit ici ti-tal-la est écrite (La la la racine précitée titilu. On voit donc que la signe , dont la valeur ordinaire est tab, perd son b final et se prononce tâ.

<sup>3)</sup> Ce bil ou pil est simplement la seconde syllabe de l'assyrien gipilu seu, que le sum.-acc. orthographie, en inversant les syllabes, pil-gi.

y voir autre chose que le sémitique tâl s'allonger, s'étendre (מול, طال), racine qui existe certainement en assyrien ) et dont j'ai cité ailleurs un exemple?

Nous demandons à l'école suméro-accadiste de vouloir bien nous expliquer comment des deux mots ti »feu« et tal »s'élever«, qui ne sont ni sumériens ni accadiens, on a pu former un mot tital, qui serait accadien ou sumérien.

Notre réponse, à nous, c'est que le verbe titilu est pour tiltilu, et que cette forme est un pilpel de tâlu; que, par conséquent, nous avons dans titilu le parfait équivalent de l'hébreu bép. Mais, dans ce cas, il est clair que le sum.-acc. ti-tal »feu-qui s'élève« ne saurait être qu'un rébus sur l'assyrien titâlu²), comme ê-gal »maisongrande« est un rébus sur l'assyrien êkal »palais«, comme dam-gar »homme des champs« est un rébus sur l'assyrien tamkâru »laboureur«, mot dont j'ai mis hors de doute la dérivation assyrienne³). C'est, en effet, l'explication à laquelle nous nous arrêtons.

§ 2. L'idéogramme sum.-acc. It nous est signalé comme ayant le sens de sfixer un sort et comme ayant alors la lecture nam en sum.-acc., la lecture simu en assyrien. Jusque là, tout va bien. Mais pourrait-on nous dire comment il se fait qu'en sum.-acc. nous trouvions le caractère I employé avec la valeur phonétique sim, laquelle valeur ne saurait être qu'un emprunt à l'assyrien simu? Une glose sum.-acc. de R. V, 19, l. 39, nous enjoint, en effet, de transcrire dans un certain cas I par sim, et nous trouvons ailleurs le mot ir-sim »odeur«, écrit une fois ir-si-im, une autre fois ir-I V. Voir R. IV, 20, l. 29.

<sup>1)</sup> Voir R. IV, 16, No. 2 obv., 1. 8.

<sup>2)</sup> Le sens primitif de titalu est donc >ce qui s'allonge«, d'où >flamme«.

<sup>3)</sup> Voir Revue critique, 1882, II, 56,

- § 3. Ce mot, dit sum.-acc., irsim »odeur« ne laisse pas lui-même de nous étonner un peu. D'où vient son étrange ressemblance avec l'assyrien irisu »odeur«, dont j'ai fixé le sens au paragraphe 69 de mes Notes de lexicographic assyrienne? Car, il est bon d'ajouter que tous les caractères sum.-acc.-ass. se terminant par m peuvent élider cette m dans la prononciation, de telle sorte que le sum.-acc. irsim est simplement à lire irsi, simple déformation de l'assyrien irisu.
- § 4. Le signe  $\P$  se lit a, nous disent les suméroaccadistes, quand il signifie »eau«; mais en assyrien, on le
  prononce naturellement  $m\hat{a}$ , au pluriel  $m\hat{e}$ . Nous dira-t-on
  pourquoi, en sum.-acc. même, le caractère  $\P$  a parfois la
  valeur  $m\hat{e}$ ? Voir le syllabaire publié dans R. V, 22, 1.71.
  Le mot »eau« se traduirait-il par hasard  $m\hat{e}$  en suméroaccadien?
- § 5. M. Haupt a publié dans ses ASKT un hymne accadien avec traduction assyrienne interlinéaire. Comment rend-il compte du mot assyrien qarradum, qui s'étale en toutes lettres, et pourvu de la minmation, au beau milieu de cet hymne, p. 81, 1. 25?
- § 6. Il paraît que le préfixe des abstraits ne s'écrit qu'en accadien. En sumérien, il doit s'orthographier qu'en accadien. En sumérien, il doit s'orthographier qu'en l'emploi de signes différents se prononçant de la même façon? C'est ce que, pour ma part, je crois; et nous en aurons bien d'autres exemples.
- § 7. R. IV, 9, obv., 1. 19—20, l'expression assyrienne lala malû rempli de lala« est transcrite purement et simplement lala mala en sumérien. Les suméro-accadistes

diront-ils que l'assyrien mala remplir« est emprunté à l'acc.-sum. mala? Nous sommes d'avis, au contraire, que le sumérien mala, qui, outre le sens de remplir a encore celui, plus ordinaire, de »placer«, est calqué sur l'assyrien Effectivement, je vais montrer que ce malû, au pael, signifiait également »placer, mettre«, ce dont on ne s'était pas encore avisé. Il me suffira de citer l'expression là magiri ana šepàšu mullî »place ses ennemis (littéralement les non-obéissants) à ses pieds«, expression qui se rencontre R. IV, 60, rev., 1. 44, et dans bien d'autres passages. Le pael de malû signifie donc »placer«, et c'est ainsi qu'il faut le traduire dans la phrase si fréquente ana gâtisu umallî »il lui a placé dans la main«. La présence de la préposition ana nous montre qu'ici la nuance du pael de malû ne peut pas être »remplis«. Mais il est clair que c'est du sens primitif de »remplir« que notre verbe a passé à celui de »mettre, placer«.

L'accadien gal = sum. mal ne serait donc qu'une altération voulue du sumérien mal. Voir plus bas § 15.

§ 8. R. II, 31, No. 2. dans une liste, dite bilingue, l'idéogramme acc.-sum. LU-GAL »roi« est rendu en assyrien par [], ce qui est à lire turmah; cinq lignes plus bas, ce même mot turmah passe dans la colonne acc.-sum. et est cette fois transcrit en assyrien par l'orthographe analytique tur-ma-hu. Ainsi, voilà un mot qui, donné d'abord comme traduction du sum.-acc. lugal, deviendrait subitement accadien ou sumérien! Et que l'on ne dise pas que ce turmahu na pas une physionomie sémitique: il correspond lettre pour lettre à l'arabe turmâh, turmûh ou tirimmâh (طرقال على المرقال على المرقال على المرقال على المرقال على المرقال على المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المرقال المر

- Et à propos du mot sum.-acc. lugal, cité plus haut, qui nous dit que nous n'avons pas là une simple interversion de gal-lu \*grand\*, mot prétendu accadien qui n'est autre que l'arabe galil (جليل)? La métathèse systématique des syllabes est un procédé bien connu des suméroaccadistes: c'est ainsi que zu-ap est à lire apzu, que pil-gi est à prononcer gipil, gal-usu, usugal.
- § 9. En assyro-babylonien, qablu, gablu signifie, comme l'on sait \*milieu« et de là \*mêlée, combat«. D'où vient qu'en sumérien, le correspondant de gablu, qui est sab et sab-sab, revête lui aussi le double sens de \*milieu« et de \*combat«? Je lis, en effet, chez Haupt, ASKT, p 127, l. 41, sab-sab-ba = ina gablu \*dans le combat«, et ligne 43, sab kur-ra kit = ina gabal šadî \*au milieu de la montagne«. En outre, cette syllabe sab rappelle singulièrement l'assyrien sâbu \*guerrier«.
- § 11. M. HAUPT admet que le préfixe de la 2° personne du singulier est iz, dans le verbe sum.-acc., lequel iz serait orthographié par le signe . Ce caractère a bien réellement la valeur phonétique iz, que lui attribue M. HAUPT; mais nous ferons observer qu'il l'emprunte à

issyrien isu »feu«1), avec le changement régulier de en z. En outre quel motif a conduit M. HAUPT à choisir our cette marque de la 2º personne la valeur iz plutôt l'une des nombreuses valeurs qu'il possède d'ailleurs? est que dans un passage, ce préfixe est orthographié et que, de plus, le pronom isolé de la 2° personne ntient effectivement la sifflante douce (su, zaê). Mais ins ce célèbre passage où l'assyrien tallik »tu es allé« nd Ly-gin-ne, M. HAUPT n'a pas fait attention à un petit tail: le signe 📉 ne devrait se lire iz, is qu'en assyrien, lisque cet idéogramme du bois se prononce isu en asrien et, nous dit-on, gis en suméro-accadien. Voilà de ouveau une valeur assyrienne qui se glisse subrepticement suméro-accadien! Et puis, il faut tout dire: la valeur s est non moins assyrienne que la valeur is; elle repose r le mot assyrien gissu »bois« dont une autre forme est ıšîsu²) »potence« (voir mes Notes de lex. ass., § 36). Il a plus: l'idéogramme accado-sumérien de gasisu n'est l'un rébus sur le mot gissu; il s'orthographie, comme on : l'ignore pas, 🔰 🌤 🎹 >bois long i; mais 💆 a la leur gis et \* a la valeur su à côté de la valeur sud oir plus bas, § 14); il en résulte que 🔀 🛠 🎹 se lit gis-su.

Pour porter un dernier coup à cet indice de de 2° personne, ajoutons qu'il s'emploie tout aussi bien acc.-sum. pour exprimer la première. Par exemple, .IV, 10, 1.5-6, je relève ra-ab-bi traduit par abî »je dis«. D'autre part ce même exprime ordinirement aussi la troisième personne. Le fait est si nnu que je n'ai pas à en citer d'exemples. Mais ce i'il faut signaler pendant que nous nous occupons des

್≂-೬೦೦ == per - *51* . \_ 23. ≒ians la ice pris : Le cara Fixe, ce ( Pondan Ticque sin observera q न्यसंस् d'une - I- 77 % f par i et no bylonien. p ame voyelle are voyelle a Nab-u; rabi-u ⇒ On sait que net s'écrit (, phonétiqueme  $3\epsilon$  signes et  $1\epsilon$ accadien. ent significatif, ्रध्, dans ce cas, Si con admet que das e cylla, car VV n

<sup>1)</sup> De même la valeur kum de set un emprunt à l'assyrien mu »seu«, de qamú »brûler«.

<sup>2)</sup> C'est l'arabe بعثيث palmier ،

préfixes verbaux, c'est ce fait curieux que le préfixe assyrien de la première personne, \( \frac{1}{2} \), apparaît quelquefois en suméro-accadien, comme aussi le préfixe assyrien de la troisième personne, \( \beta \beta \). Ainsi, R. IV, 10, l. 7, et 23, l. 34 et 36, on lit a-ran-tag-tag, a-ran-sub et a-ran-dub'); R. IV, 11, l. 23, on a i-nin-dê, formes qui correspondent respectivement à trois premières personnes et à une troisième dans la traduction assyrienne. Voilà certes qui mérite d'être pris en sérieuse considération.

§ 12. Le caractère accadien ( signifie » prix «, ce qui se dit sîmu en assyrien, de la racine simu correspondant à l'arabe » mettre à prix «. Le verbe sémitique sâma, sâmu serait-il donc accadien?

On observera que la lecture sam du caractère est indiquée d'une façon toute particulière à l'aide des signes ignes 
§ 13. On sait que la conjonction set se prononce u en assyrien et s'écrit tantôt (I-IEII), idéographiquement, tantôt (, phonétiquement. Par un hasard étrange, ce sont les mêmes signes et le même son qui expriment la copule en suméro-accadien. M. Haupt, pour échapper à ce rapprochement significatif, nous assure que (I-IEII) et ( se lisaient ša, dans ce cas, en accado-sumérien. Malheureuse-

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

<sup>1)</sup> Si l'on admet que dans ces exemples  $\P = mu$ , on tombe de Charybde en Scylla, car  $\P$  ne se lit mu qu'en assyrien.

§ 14. Le mot assyrien rîmînu »doux, clément« est traduit AMM Par Marien-accadien. Ce groupe doit se lire sa-la-su!) et nous en avons une preuve bien remarquable dans un texte (R. IV, 26, 1 60) où AMM Par Marien est remplacé par AMM Est composé de AMM et de la sala doit évidemment se prononcer sala, en sorte que le dernier groupe cité équivaut au premier: les deux ont pour lecture salasu. Or, l'arabe nous fournit précisément une racine salisa »être doux et un adjectif salis »doux, traitable, facile à manier doux et un nous expliquer cette curieuse rencontre?

§ 15. M. HAUPT est d'avis que l'idéogramme de l'obscurité, \( \) se pronoçait mi en sumérien et gi(gig) seulement en accadien. Nous croyons être en mesure d'établir que le sumérien ne s'interdisait pas de prononcer \( \) comme gi. Un texte sumérien (R. IV, 26, No. 3) nous offre \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(

<sup>1)</sup> La valeur la de a été établie par M. Hommel; quant à

et non par mi. Ainsi le prétendu changement phonétique du g accadien en m sumérien pourrait bien se réduire à une simple particularité orthographique. C'est de la même façon que chez HAUPT, ASKT, p. 118, Rücks., 1.3, le sumérien |- Type | que l'on serait tenté de lire mi-ir-si est à transcrire gi-ir-si, comme le prouve l'orthographe assyrienne - MA-ir-si. Il résulte de là qu'en sumérien ► se lisait me, mi et ge, gi; et rien n'empêche d'étendre cette observation à d'autres syllabes et d'admettre pour E ma une valeur ga, pour mal une valeur gal, pour \ mar une valeur gar'), et de supposer que le choix de la prononciation était laissé à l'appréciation du lecteur. Ainsi s'expliquerait encore pourquoi l'accadien ► giš »bois« (qui est emprunté à l'assyrien, ainsi que je l'ai montré) s'orthographie 🗱 🎞 🛚 et en sumérien: il faut prononcer gi-is et gu-su, cette dernière forme venant d'un assyrien gussu, qui est a gistu, ce que la forme arabe فعُل est à فعل.

A propos de , il n'est pas inutile de signaler ici une valeur nouvelle que nous induisons pour ce signe d'un texte bilingue (R. IV, 28, 1. 54-55). Ici l'assyrien bar-ba-ru<sup>2</sup>) transcrit le sumérien -bar-ra, en sorte que

<sup>2)</sup> Ce barbaru doit être une sorte de prêtre; tout au moins est-ce un personnage quelconque; cf. mes Nouvelles Notes, dans le Journal asiatique, août-sept. 1883, p. 194.

a clairement la lecture bar. Mais nous savons qu'un des mots désignant le feu s'écrit en sumérien , et en accadien . avec le changement régulier de en . Puisque peut se lire bar, rien ne nous empêche de transcrire relation le feu bar-bar , ce qui nous ramène encore à l'assyrien birbiru feu, flamme, mot dont j'ai traité au paragraphe 113 de mes Notes. Et si relation se prononce bar-bar, il est non moins évident que son correspondant accadien relation; d'où il résulte pour une valeur nouvelle bar.

Une importante remarque découle de cette petite constation, et nous la formulerons ainsi: La différence entre les textes sumériens et les textes accadiens consiste principalement dans l'emploi de signes spéciaux; mais ces signes conservent la même prononciation dans tous les cas où la concordance l'exige. Par exemple le signe cas accadien sera régulièrement remplacé par en sumérien, mais lorsque devra se prononcer gis, se prononcera gis, et lorsque devra se prononcer bar, se prononcera bar. Je crois qu'une étude approfondie des documents sumériens et des documents accadiens ne pourra que confirmer l'idée que j'émets aujourd'hui.

§ 16. Dans ASKT, p. 198, M. Haupt fait observer que le signe — possède une lecture simet, simît. Veut-on savoir d'où provient cette valeur? Il suffira de se rappeler qu'un des sens de l'idéogramme — est magâru »entendre« (cf. Haupt, loc. cit.). La lecture sum.-acc. simît est tout uniment l'assyrien simît »audition«, de simû »entendre«.

t) Ce barbar est naturellement bien différent du barbaru dont il a été question plus haut. Un doublet de barbar >feu, éclat est le prétendu sum.-acc. babbar, lecture du signe 🕎.

- § 17. On connait le mot sum.-acc. sur-ra, qui correspond à l'assyrien uzzu violence, force, colère, izzu violent, fort, et qui s'écrit EME EM. A la planche 46 de R. IV, ligne 5, je trouve ce groupe écrit d'un curieuse façon W A. Ici, le signe EME est remplacé par W A. faute évidente pour W M.; mais le plus intéressant pour nous, c'est que le EME ra ordinaire est remplacé par la forme babylonienne du signe ram et ra. Cette valeur ram est assyrienne et non sum.-acc., puisqu'elle dérive de l'assyrien râmu valeur assyrienne.

La question, ainsi posée, paraît évidemment tranchée définitivement en faveur de la théorie suméro-accadienne. Mais qu'arrivera-t-il si je démontre 1° qu'usugalu est un mot sémitique; 2° que dans les textes sum.-acc. nous

<sup>1)</sup> Usigalu est une variante de basse époque, et remplace un ancien usigalu.

trouvons ce même mot orthographié différemment et à l'aide de variantes assyriennes? On sera bien forcé de reconnaître une fois de plus que l'orthographe gal-usu est conventionnelle et que l'étymologie en est factice.

Je ferai observer tout d'abord qu'usugalu n'a pas seulement le sens de grand en assyrien. J'ai prouvé qu'il désigne encore un animal qui dévore les cadavres (cf. Notes de lex. ass., § 101), vraisemblablement le »chacal« ou l'»hyène«. Mais dans ce cas, on ne voit plus bien comment ce sens de chacal, hyène dériverait de l'étymologie sum.-acc. »le seul grand«, tandis qu'on se rappelle invinciblement une racine sémitique dont les dérivés nous offrent précisément ce double sens de »grand, gros, fort« et de »renard, chacal«. Je veux parler de la racine ثعل »pousser, croître, grandir, grossir« dont l'élatif أُثْعَلُ signifie »grand, gros« et dont le dérivé أيال désigne le renard. nous présente, il est vrai, un و en face du g de usugalu; mais nous allons voir que ce est une simple altération de la gutturale g, et que ثعل n'est qu'un doublet du verbe ثحل »être large, gros, grand«, verbe dont l'élatif الثنكل large, grand, gros, ventru« nous présente le parfait équivalent de l'assyrien usugalu. En effet, nous pouvons affirmer dès à présent que la vraie prononciation d'usugalu est usgalu, ce qu'établit l'indifférence de la voyelle du s; j'ai cité les variantes usegalu, usigalu; plus loin nous trouverons une nouvelle variante ušagalu. Mais il y a plus. On sait que dans les langues sémitiques l'aleph prosthétique se change souvent en 'ain. L'arabe connaît cette transformation pour le mot أثحل), et il le prononce encore عثما »grand, gros, ventru«. En assyrien, nous allons retrouver le même phénomène; je veux dire qu'à côté de la forme usgalu supposant un aleph prosthétique, nous allons constater une forme esgalu supposant un 'ain prosthétique et correspondant ainsi lettre

pour lettre à l'arabe عثما. Ajoutons, pour en finir avec la racine ثمار, qu'elle présente encore d'autres variantes dans la gutturale et à la première radicale, en sorte que nous la voyons revêtir les formes ثمار بثقل, فقل, verbes qui se rattachent tous à l'idée première de roître, devenir gros, grand, lourd l'alée première de roître, devenir gros, grand, lourd l'aléph, élatif de مثمار فالمناف signifie rouve l'hébreu مثمار مناف signifie ros encore le quadrilitère مثمار والمناف signifie ros encore de raisin; c'est pourquoi عثمار et مثمار romme le prouve l'hébreu عثمار signifie ros en viennent à désigner une grappe de raisin; cf. مثمار ros encorée en viennent à désigner une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent à désigner une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf. المناف rommelle gonflée en viennent è designer une grappe de raisin; cf.

J'ai annoncé, plus haut, que l'assyrien connaît une forme esgalu correspondant à l'arabe غثجل, à côté d'usgalu, qui est l'arabe اثجال. Le moment est venu de le démontrer.

Tous les assyriologues ont remarqué sans nul doute ce mot \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \), qui présente une forme si singulière quand on le lit, comme on l'a fait jusqu'à présent, abgalu. En bien! c'est ce mot là qui est à lire esgalu, ce qui ne souffre aucune difficulté, le signe \( \) se prononçant aussi es. Le tout est de prouver qu'il faut choisir cette dernière valeur. Voici sur quoi je me fonde pour l'établir.

R. V, pl. 13, l. 34 et 35, on trouve l'article suivant:

<sup>1)</sup> En assyrien, sakilu signifie vadolescent« (cf. Revue de l'histoire des religions, t. V, p. 269). En arabe, à pris le sens privatif et signifie vêtre privé d'enfant«.

Après ces lignes vient un groupe — IIII — déterminé une fois par un signe nouveau — et six fois par le signe — avec les équivalents démotiques en regard.

Il suffit de jeter un coup d'œil sur ce texte pour voir qu'à la ligne 34 deux erreurs de transcription ont été commises par les éditeurs. Le groupe \( \) \( \) \( \) est à corriger en \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(

Examinons maintenant les groupes prétendus sum.-acc. — IIII E et — IIII — (cf. R. IV, 14, No. 2 rev., 1. 7), qui correspondent à usgalu et esgalu. Ces deux groupes se terminent l'un et l'autre par un signe qui doit se lire gal. E a toujours cette valeur, et l'emprunte par à peu près à l'assyrien qâlu dire, dont il est l'idéogramme. On est bien obligé d'en conclure à une nouvelle valeur us, es pour le signe — IIII, ce qui nous ramène une fois de plus à l'assyrien usgal, esgal.

<sup>1)</sup> Ce mot est donc un doublet du 3akilu dont j'ai parlé plus haut, et qui présente aussi la vocalisation 3ukalu. Le nom du temple Sakilu signifie grand, élevé. Quant aux groupes et et possession de toutes leurs facultés, comme le prouvent les équivalents emqu, mar ummani (ce dernier signifie jeune hommes ainsi que l'a établi le Père DELATTER), etc.

Comme corollaire des observations précédentes, j'ajouterai que très-vraisemblablement l'idéogramme 

des dieux appelés *Igigi* n'est pas autre chose que notre *csgalu* »grand, fort«; d'où il suit que le mot *Igigu* doit être un synonyme d'*csgalu*. Or *Igigu* se rattache en effet à la racine bien connue *agâgu* Ȑtre fort, violent, se mettre en colère«, laquelle a donné un adjectif *aggu* »fort, violent, furieux«, un adverbe *aggis* »fortement« et la forme verbale si fréquente *igug* »il est devenu furieux, il s'est mis en colère«.

§ 19. M. Halévy, en ses Mélanges, a montré pour un grand nombre de formes grammaticales que le sum.-acc. calque tout uniment la morphologie assyrienne. Je vais en signaler un nouvel exemple des plus frappants.

Dans un des appendices de son travail sur l'incription de Bavian, M. Pognon, traitant du précatif assyrien, établit que la particule lu, qui sert à le former, subit un traitement différent suivant qu'elle se place devant la 1ère ou devant la 3° personne du verbe. Prenons le verbe sakânu faire«; la 1ère personne du précatif en sera luskun que je fasse«, pour \*lu-askun, tandis que la 3° personne sera liskun qu'il fasse«, pour \*lu-iskun. Ce qui revient à dire que le groupe vocalique ua se contracte en u, tandis que la diphthongue ui se contracte en i C'est précisément ce qui se passe en arabe, à la IV° conjugaison, où la forme primitive juit devient juit, tandis que

Or, si nous ouvrons l'ouvrage de M. HAUPT, ASKT, à la page 143, nous lisons que le précatif sum.-acc. se forme en préposant au verbe hu, ha, hi pour la 3° personne, mais ga pour la 1ère personne. Qui soutiendra que nous

n'ayons pas ici encore le calque de la formation assyrienne? L'assyrien préfixe la particule lu au verbe pour former son précatif; le sum.-acc. préfixe la syllabe qui représente ce lu, à savoir hu, ha, hi. L'assyrien réserve un traitement spécial à cette particule devant la première personne; le sum.-acc. fait de même. Je doute que les partisans les plus décidés de l'existence du sum-acc. en tant que langue non-sémitique puissent envisager cette coïncidence comme purement fortuite.

§ 20. Signalons, pour terminer cette première série de questions, un certain nombre de mots assyriens orthographiés intentionnellement d'une façon bizarre en suméroaccadien.

R. IV, 22, b, 1. 40, on lit un mot gipilu qui me paraît signifier \*cauchemar «²). Sait-on comment le sum.-acc. le transcrit? Il prend les signes suivants \* \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times \times

S'agit-il de représenter par à peu près le mot karâsu, dont l'idéogramme ordinaire est (E)? Le sumacc. l'écrit (), c'est-à-dire ga-ra(s)-sa(r). Voir R. IV, 16, No. 2 obv., l. 11.

L'assyrien kanâku, kunuku signifie primitivement \*terre, terre sigillée«; c'est pourquoi le sumérien dit \*\* kanaka \*terre, pays«, et par altération kenki, kengi (bien connu pour représenter le pays de Sumer). Du sens de terre sigillée, kanâku a passé à celui de \*sceau, cachet«, puis à celui d'\*anneau de porte, verrou«. Aussi

<sup>1)</sup> Le changement de voyelle exprime sans doute quelque particularité grammaticale de l'assyrien; mais nous n'avons pas encore d'idée bien arrêtée au sujet de ce procédé. Peut-être y a-t-il une allusion à la triple prononciation de la particule sémitique lu, la, li.

I) Cf. l'arabe جفل IV reffrayer (. La racine جفل a aussi le sens de rouler (; elle correspond donc à l'assyrien gapálu, d'où gipilu (gibilu) reu (.

le sum.-acc. l'écrit-il alors kana-ki(t), avec la claire intention de faire allusion à la porte kâ-na. Voir R. IV, 16, a, l. 58 et 30, No. 3, obv., l. 31. Ce dernier passage nous fournit un synonyme assyrien de kunuku, kanâku au sens d'anneau de porte«; c'est hitti sa bâbi; cf. R. II, No. 4, rev., l. 50, où reparaît le même mot sous la forme hutati, dans l'expression kunuk hutati, avec un autre équivalent à la ligne suivante, kunuk zitti.

Le mot assyrien supû »prière, supplication« (cf. l'arabe intercéder«) est écrit en sum.-acc. المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ا R. IV, 18, No. 2, l. 32, c'est-à-dire supu, précédé du signe du cœur, ici aphone. Et comme il arrive toujours, le s assyrien est remplacé par un s, de même qu'il l'est dans le mot sum.-acc. [ ] \*barre de porte, traverse«, dont l'équivalent assyrien ordinaire est mîdilu, mais qui se lit en sum. - acc. šakir (voir R. II, 33, 1. 9). Ce šakir est naturellement l'assyrien sakiru, variante de sikuru, de la racine sakâru »fermer«. La représentation inverse du s assyrien par le s sum.-acc. est un fait bien connu; on a, par exemple, en assyrien sigâru »barre de porte, traverse, verrou«1); le sum.-acc. dit sigar; on a, en assyrien massu parme« et aussi »héros, brave«; le sum.-acc. dit massu²); l'assyrien dit saharratu »poussière«; le sum.-acc. dit par abréviation sahar; en assyrien, sagâsu veut dire »égorger«; en sum.-acc. sigise signifie »victime«, etc. etc.

Dans le même texte de R. IV, 18, No. 2, à la ligne 32, on remarquera le nom du roi Asurbânabal écrit en su-

I) C'est l'arabe جُعار, même sens.

R. IV, 20, 1. 21—22, on a une phrase intéressante, où il est dit que les cieux fournirent leur abondance (la pluie), la terre ses fruits, la mer son tribut, la montagne ses produits 1). Or sait-on comment l'acc.-sum. a rendu l'assyrien mihirtu \*apport, tribut ? A l'aide d'un mot zabala qui n'est pas autre chose qu'un dérivé du verbe assyrien zabâlu \*porter, apporter ! La phrase assyrienne précitée fixe le sens du mot hisib, dont le féminin hisbitu a embarrassé M. Flemming; hisib est l'arabe . On notera aussi le mot irib \*produit , synonyme de biru, idéogr. I : c'est l'impératif du verbe arâbu d'où dérive cet irib qui figure dans le nom de Sennachérib. Sin-ahê-irib signifie donc \*Sin produis des frères .

<sup>1)</sup> šamū higalašunu irsitu hisibša tamtu mihirtaša šadu iribšu.

Ueber "tinûru" des Assyrisch-babylonischen und die demselben entsprechenden Formen der übrigen semitischen Sprachen.

Von R. Dvořák.

So fest es auch steht, dass durch das Hinzutreten des Assyrisch-babylonischen in den Bereich der modernen orientalischen Sprachwissenschaft, hauptsächlich aber durch dessen Nachweis als einer semitischen Sprache, sich ein vichtiges Gebiet der orientalischen Linguistik eröffnet hat. das mit vollem Recht von Tag zu Tag in grösserem Masse die Aufmerksamkeit der Gelehrten auf sich lenkt und dieselbe trotz vieler entgegenstehender Schwierigkeiten durch immer neue und neue Aufschlüsse über bis jetzt unbekannte Thatsachen zu fesseln vermag, so wenig ist es doch zu verkennen, dass sich dasselbe nur in dem Falle als entgiltig entscheidend erweist, wo es im Einklange mit anderen Nachrichten der alten Welt, dieselben bestätigend, auftritt. In dieser Hinsicht hat sich die assyrisch-babylonische Wissenschaft für die alttestamentliche Forschung in allen ihren Richtungen von höchstem Interesse erwiesen. Anders verhält es sich aber da, wo die Nachrichten der jungen Wissenschaft entweder vereinzelt dastehen oder sämmtlichen bekannten Nachrichten geradezu widersprechen. So verkehrt es erscheinen müsste, in einem solchen Falle die in den meisten Fällen zuverlässigen Nachrichten der Keilinschriften ohne weiteres für unrichtig zu erklären, so unberechtigt erscheint uns auch andererseits das Verfahren derer, die, auf das alleinige Vorkommen derselben in der Keilschriftenlitteratur gestützt, ihnen unbedingten Glauben schenken wollen. Abwarten im ersten und genaues Prüfen im zweiten Falle sind die einzigen zu Gebote stehenden Mittel. Und diese Massregel der Vorsicht empfiehlt sich hauptsächlich da, wo es sich um einzelne grammatische und lexikalische Erscheinungen handelt, die vielleicht nur ein- oder zweimal in dem uns bekannten Materiale vorkommen, dazu nachweisbar aus den späteren Perioden der assyrisch-babylonischen Litteratur (vielleicht eines Asurbanîpal) stammen. Die Bedeutung des Assyrisch-babylonischen für die semitische und namentlich die hebräische Sprachwissenschaft soll hiemit keineswegs geleugnet, wohl aber auf ein richtigeres Mass zurückgeführt werden.

Eine dieser Erscheinungen ist nach unserer Meinung auch das Wort tinûru, dessen näherer Besprechung die folgenden Seiten gewidmet werden sollen.

Das Wort tinûru (bezw. tannûr, tannûrâ) erscheint mit einziger Ausnahme des Aethiopischen in sämmtlichen semitischen Sprachen. Im Arabischen kommt es an zwei Stellen des Korâns vor und zwar Sûra XI, 42 und XXIII, 27,

beidesmal als وَفَارَ ٱلتَّبُورُ (wenn auch in verschiedenem Zu-

sammenhange), das erstemal in dem Zusammenhange: "und der Ofen begann zu glühen", das zweitemal: "wenn der Ofen zu glühen beginnen wird". Einmal finden wir es in der Tradition, wo berichtet wird, dass Muhammed zu einem Manne, dessen Kleid safranroth gefärbt war, gesagt haben

"wenn dein Kleid im Ofen deiner Familie oder unter deren Kochtopfe wäre, wäre es besser", indem er meinte: "Wenn du seinen Preis auf Mehl verwendet hättest, um Brod davon zu backen, oder auf Holz, um damit zu kochen, wäre es für dich besser." So verhasst soll ihm die safranrothe Farbe gewesen sein. Der Angeredete soll aber nach der Tradition Muhammed's Worte missverstanden haben: er ging und verbrannte das Kleid (Tåg al 'arûs

s. v. (تنور) '). Einmal erscheint es auch in der Ḥamâsa (ed. Freytag I, 793), in einem Gedichte des Ḥakîm ben Ḥabîṣa ben Ḍirâr, worin sich derselbe über seinen Sohn beklagt, der ihn in der Wüste verlassen und sich selbst, nur um eines bequemeren Lebens willen, in die Stadt begeben hatte. In Vers 3 heisst es hier:

Metrum Tavîl:

"Ist ein Laib, dessen Rücken eine nabatäische Frau in ihrem Ofen backt, bis ihm die Kruste sich erhebt (aufliegt), dir lieber als . . . ." Uebrigens ist das Wort auch jetzt noch bei den Arabern für den Backofen im Gebrauche (vgl. Niebuhr's Beschreibung von Arabien, S. 51, wo auf Tafel I unter F ein solcher Backofen abgebildet ist).

Im Hebräischen findet sich das Wort an mehreren Bibelstellen, und zwar: Gen. XV, 17, in der Geschichte Abraham's (Jahvist, also alt): תְּבָּוֹר עָשָׁן: "ein rauchender Ofen"; Exodus VII, 28 (= VIII, 3), bei den ägyptischen Plagen: "die Frösche sollen kriechen בְּחֲבּוֹרְיִךְ, in deine Backöfen"; Lev. II, 4: "will er aber sein Speisopfer thun מַאַמָּה הַבּוּר מִנְּיִרְיִם, von gebackenem im Ofen"; VII, 9: "und alles Speisopfer, das im Ofen . . . . gebacken ist": מַאָּמָה בַּחַבּוּר בַּחַבּוּר (בַּרַבְּרַרְהַ אֵיִשֶּׁה בַּחַבּוּר (אַבְּרַרְהַ בַּתְּבָּוֹר (אַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרְרָר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַרְבַרְר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבּר (בַּרַבּר (בַּרַבּר (בַּרַבּר (בַרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרְבַר (בַּרְבַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבְרַר (בַּרַבְרַר (בַּרַבְּרַר (בַּרַבּר (בַּרַבּר (בַּרַר (בַרְבַרְר (בַרְבַרְר (בַרְבַר (בַרְבַרְר (בַרְבַרְר (בַרְבַרְר (בַרְבַרְר (בַרְבַרְר (בַרְר (בַרְבַר (בַרְבַרְר (בַרְר (בַרְבַר (בַרְר (בְּרַר (בְּרַר (בְּרַר (בְּרַר (בְּרַר (בַרְר (בְּרַר (בְּרַר (בְּרַר (בְּר (בַרְר (בְּרַר (בְּרַר (בְּר (בְּרַר (בְּרָר (בְּרַר (בְּרַר (בּר (בְּרַר (בְּרַר (בְּרָר (בְּרָר (בְּרָר (בְּרָר (בְּרָר (בְּרָר (בְּרָר (בְּרָר (בְּר (בְּרַר (בְּרָר (בְּרָר (בְּרַר (בְרַר (בְּרָר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּר (בְּרָר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּר (בְּרְר (בְּרְר (בְּר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בּרְר (בְּר (בְּר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בּרְר (בּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בּרְר (בּרְר (בְּרְר (בְּרְרְר (בּרְר (בְּרְר (בְּרְר (בְּרְר

وفي الحديث قال لرجل :Der arabische Bericht selbst lautet لرجل عليه ثوب معصفر لو ان ثوبك في تنور اهلك او تحت قدرهم كان خيرا فذهب واحرقه قال ابن الاثير وانها اراد انك لو صرفت ثمنه الى دقيق تخبزه او حطب تطبيع به كان خيرا لك كانه كرة الثوب المعصفر.

"Dann will ich euch den Vorrath des Brots verderben, dass zehn Weiber sollen euer Brot in Einem Ofen backen", dass zehn Weiber sollen euer Brot in Einem Ofen backen", in und XII, 38: Nehemias III, 11 und XII, 38: Nehemias III, 11 und XII, 38: "Assûr soll fallen . . . spricht Jahve, der zu Zijon מְנְּבֵּל חַפְּנוּרִים hat"; Hosea VII, 4: "Sie sind alle Ehebrecher שׁלוּה hat"; Hosea VII, 4: "Sie sind alle Ehebrecher בַּעְרָה מֵאמָה wie ein Backofen brennend (— geheizt) vom Bäcker" (weiter daselbst 6, 7); Psal. XXI, 10: "Du wirst sie (deine Feinde) machen wie einen Feuerofen": חֲשִׁיחֵמוֹ בְּחַנּוּר אֵשׁי Thren. V, 10: "Unsere Haut ist zusammengedorrt wie durch einen Glutofen": אַלוֹרְנוֹ בְּחַנּוֹר וּבְּחָרוֹ בִּא בֹּעַר בַּחַנּוֹר . "Denn siehe, es kommt ein Tag, der brennen soll wie ein Ofen": בִּיִּחַנוֹר בַּתְּנֵּוֹר בַּתְּנֵּוֹר .

Im Chaldäischen und Syrischen finden wir das Wort in den Targumim und der syrischen Bibelübersetzung an den den angeführten Bibelstellen entsprechenden Stellen, und zwar in den Targumim so, dass, während an einigen Stellen das chaldäische חנוקא, אוור demselben Worte im hebräischen Texte entspricht, so z. B. Jes. XXXI, 9; Thren. V, 10; Lev. II, 4, VII, 9; Exod VIII, 3, an anderen Stellen das hebräische nur durch אחונא des Chaldäischen ersetzt erscheint, wie z. B. Psal. XXI, 10, wo an Stelle des hebr.: "du machst sie אחונא wie einen Feuerofen", im Chald.: אוון מורא שוון נוקא wie einen Feuerofen", im Chald.: אוון אחונא שוון עורא שוון אחונא שוון אחונא שוון אחונא שוון אחונא mehr in Gebrauch gewesen sein (Fürst, Hebr. und Chald. Wörterb., II, 535).

Im Syrischen findet sich das Wort auch sonst, z. B. Barhebr. Chron 162, S. Ephr. III, 208, Pd. XX (XXI) ex gr., Bar A. Lex. p. 150 u. a. Interessant sind namentlich die Stellen: Barhebr. Chron. 282, wo es im Sinne von candelabrum vorkommt, welche Bedeutung übrigens nach Ges., Thes. l. hebr. 1513 auch dem arab.

erabes I, 153), und Bh. cand. fo. 61 ro, wo mim "cavitas" bezeichnet: ("cor et pulmo collocati fuerunt in putoris cavitate"). Zu den syrischen Stellen vgl. Quatermère's coll. in der Münchener Staatsbibliothek.

In der aethiopischen Bibelübersetzung (vgl. Octatuchus Aethiopicus ed. DILLMANN) findet sich an Stelle des im Aethiopischen nicht vorkommenden iberall hf?, z. B. Gen. XV, 17: Offi: hh: Lt. Boli: oht: hf?; z. Lev. II, 4: Aff: Ahf?: u. a.

Höchst interessant und wichtig ist das Vorkommen dieses Wortes im Assyrisch-babylonischen als tinûru: The Mill (ti-nu-ri). Hier findet es sich in einem (sogenannten) Sprichworte aus der Bibliothek Asûrbânîpal's (668—626 v. Chr.), welches aus II R 16, 10 f., S. 61 in Delitzsch's "Assyrische Lesestücke" 2. Aufl., S. 71, Nr. 5 Leile 1—4 veröffentlicht ist. Dasselbe lautet in der Transcription des assyrischen und des gegenüberstehenden sumerischen Textes folgendermassen:

im su-nigin-na-gim labar(?)-ra-ta kur-kur-ru-za al-gig kîma ti-nu-ri la-bi-ri ana nu-uk-ku-ri-ka ma-ri-is.

in zusammenhängender Transcription: sú-niginnâ-gim labarrâ-ta kurkurrû-za al-gig — kîma tinûri lâbiri ana nukkurri-ka mâriş: "Wie ein alter Qfen ist er dich anzufeinden schwach"").

Zur Erklärung dieser Worte ist nicht viel zu bemerken. Ueber kîma s. Haupt bei Schrader KAT<sup>2</sup> S. 505. lâbiru ist part. I, 1 des Vb. labâru "alt sein", welches nach Haupt bei Lotz, Tiglathp. S. 168 ein Lehnwort aus dem sum. labar ist<sup>2</sup>). ana = praep. "nach, gegen, zu" ist seiner

<sup>1)</sup> Vgl. FRIEDR. DELITZSCH, the Hebrew Language, Lond. 1883, S. 42.

<sup>2)</sup> Uebrigens gilt dies HAUPT selbst nur als Vermuthung; s. KAT<sup>2</sup> S. 507. Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

120

Etymologie nach noch nicht aufgehellt; die neuesten Erklärungsversuche s. bei Lagarde, Gött. Nachr. 3. Dez. 1881. S. 376 und Bertin, suggestions on the voice-formation of the Semitic verb, JRAS, vol. XV, pt. 4, Separatabz., S. 18. nukkuru ist der Inf. II. 1 des Vb. nakâru, ...anders sein. fremd sein", welcher sonst "verändern, anders machen" bedeutet; in der II. Form ist das Vb. vielleicht als ein Denominativum des Nomens nakru: "feindlich, Feind, Rebell" zu betrachten. Aehnliche Infinitivformen sind bullutu "auferwecken" IV R 20, 18<sup>a</sup>, duhhudu II R 25, 37<sup>f</sup>, muššudu ASKT 87, 66, nulhutu PSBA 1884, S. 105, ruppušu "erweitern" Tigl. I, 49, sullumu HAUPT, Nimr. 22, rev. 1. 5, zunnunu "heftig regnen" Asûrb. Sm. 101, 32 (= III R 31, 232), pussusu II R 25, 33f, qunnunu, auf dem Lager liegen". uddušu ..erneuern". ullusu ..frohlocken machen". uššubu S<sup>b</sup> 2, 18. bu'uru "herausziehen", mu'uru "senden". mussū "berühren" Sanh. Bav. 54, ussû "ausgehen machen", şuppû "spähen" II R 35, 28°, qullû "aufheben", kubbû II R 39, 45<sup>ab</sup>, huppû II R 27, 57<sup>b</sup>, sunnû "verdoppeln", tûru "zurückbringen", nûhu "zur Ruhe bringen" (s. De-LITZSCH bei LOTZ, Tigl. S. 98) u. a. mâriș ist Permansiv I, 1 von marâşu = مرض (eig.: "krank sein") wie z. B. lâbir Sintfl. I, 12 (HAUPT, KAT' S. 66), dâmiq ,,er war freundlich" II R 16, 26, âbit (fem. âbtu) "er war zu Grunde gegangen" I R 28, 7<sup>b</sup> u. a. Statt der Form maris kommt nach PINCHES, Further Remarks upon the permansive kal, PSBA 1883/4 S. 65 auch mârus vor.

R. Dvořák

Im sumerischen Texte, dessen wörtliche Uebersetzung lautet: "wie eine Kohlenpfanne im Alt-sein dich anzufeinden ist er schwach (krank)" ist das Will wohl als Determinativ vor Topf-, Kessel-, Gefässnamen (vgl. Will aufzufassen. Zu vergleichen ist auch Lenormant, choix Nr. 82, wo col. II, 1—30 und col. III, 1—24 das sonst für Topfnamen gewöhnliche Determinativ Warpâtu vorkommt.

Die Zusammensetzung 5½1 ("Hand") -nigin-na weist auf einen Gegenstand hin, der mit der Hand fassbar oder bewegbar ist, was zu einer Kohlenpfanne auf's beste stimmt.

Die Lesung labar des durch -ra verlängerten [Image: male wurde von Haupt aus dem sicher von Haus aus unsemitischen bab.-assyr. labâru "alt sein" scharfsinnig erschlossen; ta ist postp.; labarrâ-ta bedeutet also wörtlich: "beim Alt-sein". kur, entsprechend dem bab.-ass. nakru "Feind", heisst als Vb. "befeinden"; es steht hier mit dem pronom. suffix. der 2. p. sg., mit Vokalharmonie kur-kur-ru-zu (aus kur-kur-ra-zu) = "dein befeinden", "dich zu befeinden" und mit der nicht seltenen Weglassung der Postposition [Image: marsu "Krankheit, Schwachheit" ist Sb 152 zu vergleichen; al ist das vorgesetzte Subjektspraefix der 3. p. sg. perf.

Die andere für die Bestimmung des Wortes als "Ofen" äusserst wichtige Stelle, ohne deren Kenntniss man nicht

I) Das weiter zu erwähnende Duplicat des Brit. Mus. zu LENORM. choix 210 bietet jedoch überall ma!

<sup>2)</sup> Den Hinweis auf die hier angeführte Stelle verdanke ich Herrn Dr. HOMMEL.

so leicht darauf verfallen wäre, das Wort als "Ofen", dem hebr. The entsprechend, anzusetzen, findet sich in einem von Lenormant in: choix de textes cuneif. Nr. 82, S. 208 ff. im Jahre 1875 veröffentlichten i lexikographischen Fragmente des Britischen Museums. Daselbst werden in der III. Col., Z. 1—24 lauter Wörter mit dem Determinativ karpâtu, d. h. "Gefäss" angeführt, worauf es auf S. 210 heisst:

25. (国 本) (国 本) 本) (国 ナナ (国 本) 本) 本) 本) (国 ナナ (国 本) 本) 本) (国 ナナ (国 本) 本) 本) (国 ナナ (国 本) 本) (国 ナナ (国 本) (国 下) (国 ナナ (国 本) (国 下) (国 ナナ (国 本) (国 下) (国 ナナ (国 本) (国 下) (国 ナナ (国 本) (国 下) (国 ナナ (国 本) (国 下) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア) (国 ア

Von diesem Täfelchen findet sich ein unveröffentlichtes Duplicat in neubabylonischer Schrift im Britischen Museum, dessen Kenntniss ich Herrn Dr. Bezold verdanke, und dessen Varianten hier mitgetheilt werden sollen.

Zeile 25 entspricht dem sum. KI. BIL, "Ort des Feuers", im Assyr. kinûnu "Kohlenbecken", welches von Delitzsch, a. a. O., als das aram. לְצׁנָנָע (vgl. arab كُنُونِ) erkannt worden ist.

Zeile 26 entspricht in dem Duplicate dem assyr. muttal-li-ku, (sonst: "gehend") nicht KI. BIL. DU. DU "gehender Feuerort", sondern AH E (!) D D D Statt Steht auch in den nächstfolgenden Zeilen AH E D Oder AH E D J,

<sup>1)</sup> Identisch mit dem von Delitzsch in Smith's "Chaldäische Genesis" Leipz 1876, S. 270 Anm. 2 erwähnten Syllabar?

d.i. wohl: im-ma-nigin-na. Statt des assyrischen Ele tan-pah-hum gelesen und dann vielleicht mit aram. 🖺 ๒๐ von 🗗 ปี "blasen, hauchen" verglichen werden könnte, also ein ..aufgeblasenes, bauchiges Gefäss" bezeichnen würde, steht dort ALLY JEN JEN pi-ka-lu-lu (oder má-ka-lu-lu?), so dass darnach auch Z. 28 bei Lenorm. nur pi-kal-lul-lum zu lesen ist, das wohl auf eine W. כלל oder קלל (wenn das Wort überhaupt semitisch ist) zurückzuführen ist (vgl. aram. קלל "Gefäss, Krug"). 2. 28 unseres Textes wohl zu nap-pa-hu (vgl. aram. אַקַּבַּן "Schmied") ergänzen könnte, sind nach dem Duplicate zu E , nap-pa-šú zu ergänzen, das wohl auf die W. vol mit der Grundbedeutung: "sich ausbreiten", dann "athmen" zurückgeht und dem Sinne nach dem angeführten aram. มาอา gleich sein dürfte. Zwei weitere assyrische Zeilen (das Sumerische ist verstümmelt) enthalten die Worte: | (na-aš-rap-tum), offenbar von šarāpu hebr. שרף, "brennen" (vgl. auch סרב "brennen" und "stechen", ארף, שרף "brennen, durch Feuer schmelzen", aram. שֶרֶפֶא "Schmelztiegel", אַרָני "glühen") und און אָדָני "glühen") und na-as-rap-tum, das wahrscheinlich damit identisch ist.

Ueber die vorkommenden Ideogramme ist es schwer, etwas sicheres zu sagen. Zwar finden sich hie und da in den uns überkommenen lexikalischen Fragmenten erklärende Andeutungen, die sich wohl bei eingehender Untersuchung durch das Auffinden von neuen Belegstellen vermehren lassen und dann sichere Anhaltspunkte bieten könnten. Aber in der Form, wie sie uns jetzt vorliegen, ist mit diesen nicht viel anzufangen, weshalb wir uns damit begnügen müssen, sie einfach aufzuführen. Zu dem nichtsemitischen

rischen Zeile Ideogramm ist, wäre vielleicht zu fragen, ob es nicht am Ende dasselbe wie ist. Dies hat im Nichtsemitischen ebenfalls den Wert im-ma, im Assyrischen sûmu, das Haupt, "über einen Dial." S. 517 Anm. 2 nebst Angabe der Belegstellen durch "Durst" übersetzt. Das Z. 28 vorkommende könnte vielleicht irgend etwas mit dem Feuergott ist zu thun haben, mit dem es auf der Tafel K. 170 (s. Lenorm., choix de textes, fasc. I, Nr. 28, S. 94 und Delitzsch, Lesestücke, I. Aufl., S. 40) rev. 16 zusammengebracht wird.

Zu  $\rightarrow$  auf Z. 29 und 30 ist die Stelle **899**, col. III = Len., *choix* Nr. 80 = V R 17, 39<sup>cd</sup> f. zu vergleichen:

Weitere Ableitungen dieser Wurzel folgen auf derselben Tafel, nämlich si-ik-sum und mas-ga-su.

In welchem Zusammenhange aber das Vb. saqâsu, das wir bis jetzt nur in der Bedeutung "vernichten" kennen (s. Delitzsch bei Lotz, Tigl. 91), zum Ofen stehen sollte, ist schwer einzusehen.

Zu dem nichtsemitischen A-II EI II wäre vielleicht II R 48, 35°f f. herbeizuziehen:

I) Diese Stelle könnte übrigens eine Bestätigung sein für die richtige Lesart des E des Duplicats für E in Lenorm.'s Choix. — Das E dürste dann eine consonantische Verlängerung des vorhergehenden im sein, wie das -na das vor ihm stehende nigin verlängert.

<sup>2)</sup> Wahrscheinlich für udumtu, das vielleicht im Zusammenhange steht mit adamatu, "dunkelrothes Blut" Sb 225; us ist, wie schon HAUPT, ZS Nr. 133 andeutete, Glosse; uduntu hat somit eine ähnliche Bedeutung wie dämu "Blut", vgl. Sb 223, sowie das unveröffentlichte Syllabar K. 264 + 260, woselbst in der verstümmelten nichtsemitischen Columne in

Mit dem Ideogramm 🏲, sonst Ideogramm für uznu, "Ohr", weiss ich absolut nichts anzufangen

So dunkel aber auch vieles von dieser Liste bleibt, so viel können wir doch ziemlich sicher daraus schliessen. dass wir es in Z. 25-30 mit verschiedenen Benennungen von Oefen bzw. verschiedenen Arten von denselben zu thun haben. Denn dass z. B. auch das Kohlenbecken als Ofen diente, können wir aus dem ähnlichen Gebrauche desselben auch bei anderen Völkern schliessen (vgl. z. B. JOH. HEINR. PLATH, Nahrung, Kleidung und Wohnung der alten Chinesen, München 1868, S. 83 Anm: "vor Alters wärmte man sich mit Feuerbecken"): auch der Zusammenhang, in welchem das Wort kinûnu in den Keilschrifttexten vorkommt, wo von einem Anfachen des Kohlenbeckens die Rede ist (vgl. z. B. IV R 8, 2°: kinûna appuhu unâh, "den Feuertopf, welchen ich angefacht habe, bringe ich wieder zur Ruhe"), lässt diese Thatsache ziemlich zweifellos erscheinen. Es dürfte dies der älteste Ofen sein.

Soviel über das Vorkommen des Wortes tinûru auf dem semitischen Sprachengebiete.

Die andere Frage, die uns hier beschäftigen soll, ist die Untersuchung über den Ursprung und die verschiedenen Erklärungen des Wortes selbst.

Diese Frage anlangend finden wir, dass die Ansichten über das Wort tinûru, sowohl seiner Bedeutung als auch seinem Ursprunge nach, von einander wesentlich abweichen. Als sicher können wir höchstens so viel annehmen, dass das Wort "Ofen" bedeutet, wie es die meisten Kommentatoren erklären, und wie es auch im gewöhnlichen Gebrauche als solcher vorkommt. Uebrigens bleibt das Wort unaufgeklärt. An Erklärungsversuchen hat es zwar nicht

der Zeile vor  $\mapsto$  noch ein  $\bigvee$  zu sehen ist. Vermuthlich ist uduntu ebenso wie auch adamatu Lehnwort aus dem Nichtsemitischen mit angehängter Femininendung (HAUPT, CV, Anm. 30). Diese und die obigen Mittheilungen verdanke ich Herrn Dr. BEZOLD.



gefehlt, und namentlich waren es die arabischen Gelehrten, Grammatiker und Lexikographen, die dem Worte grosse Aufmerksamkeit gewidmet haben, und deren Erklärungen, ihrer Anzahl und wohl auch ihrer Wichtigkeit nach, an der Spitze aller sonstigen Erklärungen des Wortes auf dem semitischen Sprachengebiete stehen. Hauptsächlich hat zu dem Interesse, mit dem sie das Wort behandeln, gewiss dessen Vorkommen im Korân beigetragen. so ernst sie auch beflissen waren, dem Ursprunge des Wortes auf die Spur zu kommen, so wenig ist es ihnen doch gelungen, etwas endgiltiges in der Entscheidung der Frage zu leisten, und wenn wir ihre Verdienste auf diesem Gebiete würdigen wollen, können wir höchstens von negativen Resultaten ihrer Forschungen sprechen. Doch bleiben ihre Untersuchungen immerhin sowohl wichtig als interessant, weshalb wir sie mit möglichster Genauigkeit anführen wollen.

Sujûţî in seinem Itkân c. 38 (in dem Abschnitte über die Fremdwörter im Korân) sagt unter zu diesem Worte:

"Gavâlîķî und Ţaʿâlabî haben gemeint, dass es persisch, arabisirt ist".

Die arabischen Korânkommentatoren und Lexikographen selbst sind über seinen Ursprung nicht einig. Einige von ihnen halten es für echt arabisch, indem sie es als eine Form نور des Stammes نور betrachten, in welcher das س nach ihrer Erklärung ein augmentatives (بريانة) ist. Das Wort selbst ist ihnen eine Bildung von النار (بويانة) (so Ahmed ben Jahjâ im Tâg al 'arûs: النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار النار ا

Die Form selbst erklären sie dann als aus تَنْوُرُر او من النار وهيا متقاربان في البعنى و اللغط entstanden, indem das eine wegen der Schwierigkeit des mit ihm auszusprechenden û zu einem wurde und als solches dann wegfiel. Zum Ersatze dafür trat dann die Schärfung des و ein. Als Beispiel desselben Vorganges wird das nomen relativum التُّوْسَى heissen soll:

و قيل انه في العربيّة من النور او النار وان اصله تَنْوُور على وزن تَقْعُول فَهُمِرْت الواو لِاِسْتثقال الضبّة عليها ثم حُذِفت الهمزة و عُرِّض عنها بنونِ اخرى فصار تَنَّور بتشديد النون على حدّ قول الشاعم \*

Metrum Vâfir:

رَأَيْتَ عَرَابَةَ ٱلنَّوْسِيَّ يَسْمُو ﴿ إِلَى ٱلْعَايَاتِ مُنْقَطِعَ ٱلْقَرِينِ : (تنور Muhîṭ I. s. v.) يريد الأَوْسَى

"Du sahst 'Arâba den Ausiten ('Arâba aus dem Stamme Aus), ohne Nebenmann zu den höchsten Zielen aufstreben").

Demerkt aber Ibn Sîda تفعول bemerkt aber Ibn Sîda († 458) nach Tâg al 'arûs: وهذا من الفساد بحيث تراه وانها هو اصل لم يُسْتعمل الآفي هذا الحرف وبزيادة التاء •

"Es steht hinsichtlich der Corruptheit dort, wo du es eben siehst; es ist dies nur eine ursprüngliche Form,

<sup>1)</sup> Denselben Bericht finden wir, jedoch bedeutend verkürzt und bündig, im Komm. zu der Hamasa a. a. O. Daselbst findet sich auch der hier angeführte Vers mit der richtigen Lesart الغايات, für welche Muhtt الغايات hat, das wahrscheinlich ein Druckfehler ist.

die nicht gebraucht wird, ausser bei diesem Worte und (das t darin) ist ein augmentatives". Auch im Kom. der Hamâsa a. a. O. wird berichtet, dass der Grammatiker Alhasan ben Ahmad Alfârsî die dreimalige Erklärung des Wortes تنور als einer Taf'ûl-Form von Ahmed ben Jahjâ (bekannt unter dem Namen Ja'lab) angeführt hat, indem er sie selbst missbilligte. وذكر الحسن بن احمد الفارسي المعروف بثعلب قال ثلث مرات النحوى ان احمد بن يحيى المعروف بثعلب قال ثلث مرات . Dem Kommentator Tabrîzî selbst scheint diese Erklärung zutreffend zu sein, weshalb er bemerkt: على بعض الوجوة وهذا المذهب قد يسوغ

Dies war also die erste Meinung. Andere sagtendagegen, dass es ein Wort für den "Ofen" ist, welcher in allen Sprachen so genannt wird; so im Tag al 'arûs: man sagt, dass es in allen,) يقال هو في جميع اللغات كذلك Sprachen so ist"); ähnliches wird im Tâg al 'arûs von Allait überliefert, dass nämlich التنور عَبّت بكل لسان, "allen Sprachen gemeinsam ist". Zu vergleichen ist auch Gavalîkî's Al-mu'arrab s. v., wo von Ibn Kutaiba nach der Autorität des Ibn 'Abbâs erklärt wird, dass in allen Sprachen, der arabischen und den fremden vor-Und die Erklärung .التنور بكل لسان عربتي وعجبي: kommt هو الحديز وافقت فيه لغة :Alharevî's im Tâg al 'arûs lautet بالعجم لغة العرب: "es ist der Backofen; die Sprache der Fremden stimmt darin mit der Sprache der Araber überein". Auch Tabrîzî berichtet (Ham. a. a. O.), dass das Volk genannt تنور genannt وتنور wird. Er selbst erklärt eine derartige Behauptung für unrichtig, indem er sich darauf beruft, dass das Wort in dem erhabenen Buche, dem Korân, vorkommt (somit nur arabisch sein kann) تنورا ولا يصبح مثل هذا القول وقد جاء في الكتاب الكريم، تنورا ولا يصبح مثل هذا القول وقد جاء في الكتاب الكريم، Demnach pflichtete Tabrîzî in der Frage über das Vorkommen und Nichtvorkommen der Fremdwörter im Korân der Ansicht derjenigen bei, die darauf gestützt, dass der Korân als ein arabischer bezeichnet wird (vgl. Kor. XII, 2; XVI, 105; XX, 112 u. a.), jedwede Annahme eines fremden Einflusses von vorn herein ausschlossen.

Ursprung wie Gründe dieser Annahme — dass nämlich tannûr zu dem, worin die Sprachen übereinstimmen, gehört — sind klar. Sie ist auf diejenigen zurückzuführen, welche einerseits das Vorkommen von Fremdwörtern im Korân absolut leugneten, indess andererseits bei Wörtern, die doch wie Fremdwörter aussahen, unwillkürlich stutzten und in ihrer Verlegenheit dann eben zu dieser Meinung ihre Zuflucht nahmen.

Dieser Umstand blieb den nüchterneren unter den arabischen Gelehrten nicht verborgen. Dass Tabrîzî diese Annahme für unrichtig erklärt, haben wir aus der angeführten Stelle seines Kommentars der Hamâsa gesehen; und Abû Manşûr im Tâg al 'arûs schliesst eben aus dieser Behauptung, dass das Wort seinem Ursprunge nach ein Fremdwort sein muss. Dies sei von den Arabern in ihre Sprache aufgenommen und durch Arabisirung selbst arabisch geworden, aber nach der Form نَعْبُل (und nicht تفعول, wie wir früher gesehen haben), indem es als eine Bildung von dem im Arabischen sonst unbekannten Stamme anzusehen sei. Seinem ganzen Charakter nach sei es dann anderen Fremdwörtern gleichzustellen, welche selbst arabisch wurden, nachdem sich die Araber ihrer einmal ogoldbrokat), دینار (Goldbrokat) دینار (Denarius), سندس (feiner Goldbrokat), استبرق (grober Goldbrokat):

وهذا يدلّ على أنّ الاسم في الاصل اعجبى فعرّبتها العرب فصار عربيّا على بناء فعول والدليل على ذلك أن اصل بنائه تنر ولا نعرفه في كلام العرب لانه مُهْبَل وهو نظيرُ ما دخل في كلام العرب من كلام العجم مثل الديباج والدينار والسندس والاستبرق وما أشبهها ولبّا تكلّبت بها العرب صارت عربيّة (Abû Manşûr im Tâg al 'arûs)).

Und dies ist jedenfalls die richtige, auch von den arabischen Lexikographen gebilligte Annahme. Denn Kamûs, Sahâh und Tâg al 'arûs führen dieses Wort unter der in dem arabischen Sprachschatze sonst nicht vorkommenden Wurzel an, wenn auch Kâmûs und Şahâh über den fremden Ursprung desselben sonst nichts bemerken. Auch die Korânkommentare des Zamahsarî, Baidâvî und der Gelâlein sagen nichts über den fremden Ursprung dieses Wortes.

Positive Nachrichten finden wir nur im Tâg al 'arûs, wo neben der bereits erwähnten Ansicht des Abû Mansûr die Ansichten des Abû Ḥâtim und des Šaihunâ (wer unter diesem Titel gemeint ist, ist mir nicht bekannt) angeführt werden, die erstere, dass es nicht rein arabisch ist, mit Hinweis auf den Misbâh des Fajjûmî als vermittelnde Quelle dieser Ansicht الجزم في البصباح نقلا عن ابن حاتم, die zweite, ganz entschieden klingende, nach welcher alle Versuche das Wort auf den Stamm نور zurückzuführen, geradezu für باطل unnütz) erklärt werden.

<sup>1)</sup> Auch Tabrizi, Kom. z. Ḥam. a. a. O. führt diese Ansicht an, dass das Wort auf die im Arabischen nicht vorkommende Wurzel تن تعتور عائلة gebildet anzusehen ist (وليس في gebildet anzusehen ist عُقول), doch scheint er selber einer anderen Ansicht zu sein, wie wir gesehen haben, und wenn er die obige Ansicht doch anführt, so thut er es wohl nur der Vollständigkeit halber.

وامّا ما ذكروة من كون التنور من النار :Letztere lautet او النور وأنّ التاء زائدة فهو باطل وقد أُوضح بيان غلطة ابن عصفور في كتابة المُبَتّع وغيرة وجزم بغلط، الجماهير \*

"Was die Meinungen über das Herrühren des (Wortes) tannûr von nâr oder nûr anbelangt, sowie auch darüber, dass das t (darin) augmentativ sein soll, so ist dies (alles) unnütz, nachdem Ibn 'Usfûr in seinem Genuss gewährenden Buche und andere die Fehlerhaftigkeit derselben deutlich auseinandergesetzt haben. Und die meisten haben ein für allemal entschieden, dass sie falsch sind." Auch eine Randglosse zu diesem Worte im Tâg al 'arûs besagt, dass tannûr ein Fremdwort ist (التنور مُعَرِّب), mit Hinweis auf Muzhir und Durar ul-muntahabât.

Während aber diese Zeugnisse das Wort entschieden als ein Fremdwort erscheinen lassen, erfahren wir aus ihnen nichts darüber, in welcher Sprache sein Ursprung zu suchen ist. Die einzige Nachricht dieser Art finden wir bei Gavâlîkî (in seinem Al-mu'arrab s. v. ;;), dessen Bericht auch Sujûtî, wie bereits erwähnt, anführt. Aus demselben entnehmen wir, dass tannûr ein Fremdwort aus dem Persischen ist, für welches die Araber selbst keinen anderen Ausdruck wussten, und welches deswegen in den Korân aufgenommen worden ist, weil sie mit Worten angeredet wurden, die ihnen bekannt waren. Der Bericht selbst lautet:

التنور فارسى مُعَرّب لا تعرف له العرب اسما غير هذا فلذلك جاء في التنزيل لانهم خُوطِبوا بما عرفوا \*

Ausserdem habe ich noch in Muhît gefunden, dass es hebräisch oder syrisch sei, zusammengesetzt aus تَن = ("Rauch") und aus نار ("Licht") oder نار ("Feuer").

So weit die arabischen Erklärungen des Wortes und seines Ursprunges! Die Nachrichten, die wir über das Wort

auf dem Gebiete der übrigen semitischen Sprachen finden, sind theils seltener, theils von geringer Bedeutung, so dass wir sie mit einigen Worten abthun können, um so eher, als sie nichts belangreiches bieten, was wir nicht bereits in den Erklärungen der arabischen Grammatiker und Lexikographen gefunden hätten.

Drei Ansichten sind es, denen wir hier begegnen. Nach allen ist zwar das Wort als echt semitisch aufzufassen; dass man aber gegen seine ungewöhnliche Form dennoch, wenigstens zum Theil, Bedenken trug, davon legen das deutlichste Zeugniss die beiden ersten, bis in die neueste Zeit am meisten verbreiteten Erklärungen ab, nach denen das Wort aus zwei, wenn auch rein semitischen Theilen bestehen soll. Der eine von diesen Bestandtheilen und zwar der zweite, soll das Wort in der verkürzten Form p, nasor. Nach, also eigentlich fornax ignis (Gesenius, Thes. ling. hebr. 1513 zu in der je in derselben verkürzten Form p = "Rauch", also "Rauchofen" (Levy, Chald. Wörterb. über die Targumim, II, 545 ad v.)").

Zu diesen zwei Erklärungen kommt eine dritte, vertreten durch die neueste semitische, hauptsächlich assyrischbabylonische Philologie, nach welcher das Wort auch seiner Form nach eine einfache rein semitische Bildung sein soll und auf die Wurzel או ("brennen") zurückzuführen ist (Fürst, Hebr. und Chald. Handwörterb., II, 535<sup>b</sup>: או עסח או I, n. d. F. או וואר, vgl. z. B. auch: Der Prophet Jesaia von Prof. Dr. Franz Delitzsch, 3. Aufl., S. 341: "nicht Herd, sondern אור heisst nur "Ofen" von אור brennen"). Nach dieser Erklärung kann das Wort keine andere

Bildung sein als die nominale Form taktûl (BERN. STADE, Lehrbuch der hebr. Gram., 167), - identisch mit der arabischen Erklärung des Wortes als تفعول —, wobei jedoch micht zu vergessen ist, dass diese Form "eine Art Verbalnomina bildet, welche die Vornahme einer Handlung oder das sich Befinden in einem Zustande anzeigen. Wegen dieser abstracten Bedeutung findet sich taktûl fast immer weiblich, oder doch im männlichen Plural" (STADE, Lehrb, der hebr. Gram. a. a. O.). Verstösst somit das Wort gegen beide Anforderungen, die an dasselbe als eine taktûl-Form gestellt werden müssen, indem es einerseits in einer ganz concreten Bedeutung vorkommt, die sich wohl nicht einmal durch die kühnste Uebertragung aus der abstrakten Bedeutung des Brennens erklären liesse, selbst in dem Falle, dass eine solche Uebertragung bei dieser Form vorkäme;1) andererseits sowohl seiner Form als auch seinem Gebrauche nach ein Mascu-Als Femininum scheint es nur Hos. VII. 4 linum ist. vorzikommen, wo aber vielleicht anders zu lesen ist. Der Form nach ist es aber nie Femininum. Dazu kommt noch der Umstand, dass das Verbum 713 selbst, auf welches es zurückgeführt wird, im Hebräischen ungebräuchlich ist. Es scheint somit, wenn auch nicht absolut unmöglich, doch wenigstens bedenklich anzunehmen, dass von einer in der Sprache ungebräuchlichen Wurzel ein ziemlich gebräuchliches Wort herrühren sollte.

Hauptsächlich hat wohl zu dieser Erklärung des hebr. Auf aus der Wurzel als Vorkommen des Wortes in der Keilinschriftenlitteratur als tinuru (die Länge des  $\hat{u}$ : also tinûru ist nicht nachgewiesen, doch ist sie mit Wahrscheinlichkeit anzunehmen) beigetragen (vgl. S. 119 dieses Aufsatzes). Diese assyrische Form tinûru könnte nämlich eine ganz regelrechte Bildung von  $n\hat{a}ru$  (US) sein, wie wir z. B.

<sup>1)</sup> STADE a. a. O. führt das einzige 기하고 von 기회 an, bei welchem sich Uebertragung auf ein Concretum finden soll.



von  $d\hat{a}ku$  (hebr. דוֹהַ ) = "tödten" eine Form  $tid\hat{u}ku$  finden; jedoch kommt auch diese nur im Sinne von Tödten, Gemetzel, Blutbad vor (vgl. sâbî tidûki Delitzsch, Assyr. Les., 2. Aufl., S. 12, Nr. 122). Es tritt somit auch bei der Erklärung der assyrischen Form des Wortes dieselbe Schwierigkeit ein, die wir bei der der hebräischen Form gefunden haben, indem auch hier die ganz concrete Bedeutung von tinûru als "Ofen" zu der sonst nur für Abstracta vorkommenden Bildung desselben durchaus nicht passt. Denn seiner Bildung nach kann das Wort auch im Assyrischen nur "Brennen" bedeuten, was durch Uebertragung auf ein Concretum, falls eine solche nachweisbar wäre, wohl als "Feuer" vorkommen könnte, aber kaum je als "Ofen". Keine Schwierigkeiten bietet dagegen allerdings, wenn wir von der Bedeutung absehen, die assyrische Form des Wortes, obwohl auch diese in dem uns vorliegenden Material vielleicht durch das einzige tidûku vertreten ist, das sicher steht.1) Schliesslich ist zu bemerken, dass wie im Hebr. so auch im Assyrischen, so viel wir wissen, das Verbum nâru selbst nicht vorkommt.2)

Gewöhnlich urtheilt man aber über das Vorkommen des Wortes im Assyrischen anders. Man ist nämlich geneigt, aus demselben darauf zu schliessen, dass das Wort eben deswegen, weil es im Assyrischen, also der ältesten semitischen Litteratur, vorkommt, uralt und unbedingt semitisch sein müsse. Die in den übrigen semitischen

<sup>1)</sup> Ob auch das von Delitzsch, Chald. Genes. 298 erklärte tiûtu, "Nahrungsmittel" (s. dagegen Lyon, Sarg. 91) und titûru "Brücke" (s. HAUPT bei Schrader, KAT<sup>2</sup> 521) der Form nach hierher gehören, wollen wir dahingestellt sein lassen.

<sup>2)</sup> Am ehesten liesse sich das Wort im Aram. erklären, welche Form ich überhaupt für den Ursprung der übrigen semitischen Formen des Wortes halte; hier ist die Form selbst ganz gebräuchlich, die concrete Bedeutung nach anderen Analogien erklärbar. Wenn z. B. אַסלֹי von אַסלֹי ,Gegenstand des Verschmähens" bedeutet, kann auch אַסלֹי von אָרָר von אָרָר von קובוּרְר, אַסרי Gegenstand des Heizens (Brennen-machens)" bedeuten; vgl. Nöldbekk, Kursg. syr. Gramm. 71. Doch ist auch diese Erklärung wenigstens gezwungen.

Sprachen schwer zu erklärenden Formen desselben erklärt man dann so, dass das Wort in ihnen ein Lehnwort ist, welches aus dem Assyrischen zunächst ins Hebräische und durch Vermittelung des Aramäischen auch ins Arabische herübergenommen worden ist. Die Annahme, dass das Wort ein Lehnwort sein könnte, hält man für durchaus ausgeschlossen.

Bei dieser Erklärung vergisst man aber, dass das Assyrisch - babylonische in seiner ganzen Entwickelung einen Zeitraum von mehr als 3000 Jahren repräsentirt. Dass bei einer so langen Dauer die Sprache nicht in allen Perioden eine und dieselbe geblieben sein kann, liegt iberhaupt im Wesen einer jeden Sprache und lässt sich im Assyrisch-babylonischen auf's Deutlichste und Genaueste in seinen inschriftlichen Denkmälern verfolgen. Dass ein Theil der mannigfachen Umgestaltungen, die eine jede Sprache im Laufe der Zeit durchzumachen hat, in den Veränderungen ihres Wortschatzes besteht, ist nicht zu leugnen. An Stelle veralteter, den späteren Generationen zum Theile unverständlicher Ausdrücke und Bildungen treten neue, der fortschreitenden Sprachentwickelung entsprechende Formen auf. Mit dem erweiterten Gesichtskreise taucht auch das Bedürfniss auf, für neu aufgekommene Begriffe neue Benennungen zu schaffen, und durch Verkehr mit fremden Völkern ist das Einwandern fremder Anschauungen und damit gleichzeitig auch die Herübernahme von Fremdwörtern bedingt.

Diese für alle Sprachen geltenden Thatsachen müssen auch für das Assyrisch-babylonische zugestanden werden. Wenn aber dies geschieht, so muss man dann darauf verzichten, von vorn herein auf Grund des einfachen Vorkommens eines Wortes im Assyrischen dasselbe für uralt und echt semitisch erklären zu wollen. Das einzig entscheidende in dieser Hinsicht kann nur der Beweis sein, dass das Wort wirklich in uralten Texten vorkommt, und dies ist bei unserem Worte nicht der Fall. Denn, wie Zeitschriftforschung, I.

bemerkt, rührt die Stelle, aus welcher wir das Wort kennen, aus der Bibliothek Asûrbânîpal's (668—626) her, also verhältnissmässig aus später Zeit. Sie selbst kann zwar älter sein als die Regierungszeit Asûrbânîpal's, muss es aber nicht, und so lange wir keine besonderen Gründe hiefür haben, sind wir nicht berechtigt dies anzunehmen. Man könnte zwar einwenden, dass es ein Sprichwort ist und als solches alt. Aber wer beweist uns, dass es wirklich ein Sprichwort ist? Mit gleichem Rechte könnte man behaupten, dass es z. B. ein Satz (ein Mustersatz) aus einer Erzählung oder einem Gespräche ist. Auch die folgenden Zeilen schliessen eine andere Annahme als die eines Sprichwortes nicht aus.

Aber gesetzt auch, wir hätten es hier wirklich mit Sprichwörtern zu thun, nicht einmal dann sind wir zu weitgehenden Schlüssen berechtigt. In diesem Falle haben wir anzunehmen, dass der assyrische Text eine Uebersetzung des sumerischen ist. Kann also zwar der sumerische Theil alt sein (obwohl es Sprichwörter aus allen Zeiten, folglich auch neuere gibt), so kann doch die assyrische Uebersetzung desselben in der Zeit Asûrbânîpals entstanden sein. Und selbst wenn das öfter vorkommende und und (Z. 56b) die ganze Liste als eine Abschrift documentirt, ist dies kein Beweis für ein hohes Alter derselben. Denn eine Abschrift kann am Tage der Anfertigung des Originals genommen sein, und demnach mit vollem Rechte als Abschrift bezeichnet werden, ohne dass dadurch das Original um einige Jahrhunderte älter wird.

Aus dem Gesagten dürfte hervorgehen, dass wir, wenn wir logisch verfahren wollen, nach dem uns zu Gebote stehenden Materiale durchaus nicht berechtigt sind, das Wort tinûru für älter zu halten und zu erklären als aus der Zeit des Asûrbânîpal, aus dessen Bibliothek es herrührt, also von 668—626 v. Chr. Wenn wir aber mit dieser Zahl die Zeitangabe der verschiedenen hier in Be-

tracht kommenden Bibelstellen vergleichen, so finden wir unter ihnen einige, die älter sind als aus dem VII. vordristlichen Jahrhunderte, namentlich die Stelle in Jesaias (XXX. o), dessen Leben in die Zeit 758-700 v. Chr. fällt. Daraus müssen wir, so lange wir keine ältere Stelle in den Keilinschriften für dieses Wort kennen, schliessen, dass das hebräische Wort älter ist als das assyrische tinûru, folglich kein Lehnwort aus dem Assyrischen sein kann. Damit fällt auch die entscheidende Wichtigkeit der assyrischen Form für die Erklärung des Wortes in den übrigen semitischen Sprachen, und da sich das hebräische Wort selbst, also die zeitlich alteste schriftlich fixirte Form desselben sowohl seiner Bedeutung als seiner Form (wenigstens zum Theil) nach als eine aus den hebräischen Sprachgesetzen schwer erklärbare Form erweist, können wir nichts anderes thun, als von seinem echt semitischen Ursprunge absehend, seine Spur in dem nichtsemitischen Sprachenkreise verfolgen.

Doch wollen wir zuerst noch von den Bedeutungen des Wortes in den einzelnen semitischen Sprachen handeln, um auch in dieser Hinsicht zu der Erklärung des Wortes beizutragen. Auch hier treten die Erklärungen der arabischen Lexikographen und namentlich die der Korânkommentatoren weit in den Vordergrund.

Was die Bedeutungen des arabischen تنور anbelangt, die demselben von den verschiedenen Erklärern beigelegt werden, so sind diese nicht weniger mannigfaltig als die Erklärungen der Form. Die gewöhnliche Bedeutung ist "Ofen", und als solcher wird das Wort in den arabischen Originalwörterbüchern und Korânkommentaren umschrieben durch: نوع من الكوانين (T.A.) oder الكانون الذي يخبز فيه (T.A.) oder نوع من الكوانين (Kâm. Muh. Şah. Tâg al 'arûs) oder التنور الخابز (Gel. XXIII, 27), oder تنور الخابز (Gel. XXIII, 27), oder التنور الخابز الخابز الخابر الخابز (Speziell zu den beiden

Korânstellen (XI, 42 und XXIII, 27) wird es als der steinerne Ofen Adam's erklärt (کان تنور آدم وکان من الجارة), welcher sich auf Nûh vererbt haben soll i), über dessen Ort die Muslimen nicht einig sind (alles in Zamahsarî's Kassâf zu XXIII, 27), und aus welchem die Sintfluth auf eine übernatürliche Weise emporzusteigen anfing (Baid. XI, 42). Nach einigen soll er in Kûfa gestanden haben, an der Stelle, wo jetzt die Moschee steht (Zam. XXIII, 27), und zwar zur rechten Seite des durch das Kinda-Thor Eintretenden (nach Es-sa'bî bei Zam. u. Baid. zu XXIII, 27). إنا Im Anschluss hieran werden die korânischen Worte gelegentlich auch so erklärt, dass die Sintfluth aus den Seiten (Wänden) der Moschee in Kûfa hervorzubrechen angefangen habe (Tâg al 'arûs). Nach anderen war التنب in Indien (Zam. XXIII, 27) oder in 'Ain al warda in Mesopotamen (و بِعَيْنِ الوردة من ارض الجزيرة Baid. XI, 42), nach Zam. und Baid. zu XXIII, 27 an einem Orte Namens 'Al-warda in Syrien. Ferner erklärt man التنب als einen Berg in Mesopotamien in der Nähe von Al-Massîsa (vgl. Jâkût IV, s. v. und I, 881), unter welchem der Fluss fliesse (Tâg al 'arûs nach Ibn 'Abbâs).

Bisweilen wird darunter ein gewöhnlicher Backofen verstanden (also nicht der Adam's), aus welchem die Sintfluth allerdings nur على خرق العادة "auf eine übernatürliche Weise" emporgestiegen sei (so in Tâg al 'arûs: وقيل ان الماء فار من تنور الخابزة).

Dieser "Ofen" ist aber auch oft bloss "eine cylindrische Höhlung, welche in der Erde gemacht und worin gebacken

I) Vgl. auch den Bericht Tabrizi's im Kom. zur Ḥam. a. a. O.:
 وقال بعض اححاب الاخبار بل هو التنور المعروف وكانت امراة
 نوح تَغْيِز ففار تنورها بالماء •

تجويفة :.wird". Diese Bedeutung findet sich in Muhît s. v. اسطوانيّة تجعل في الارض يخبر فيها \*

Eine zweite, von dieser ersten wesentlich abweichende Bedeutung von التنور ist nach einer auf 'Alî zurückgeführten und von Ibn 'Abbâs mitgetheilten Erklärung وَجُعُ الأرض الله (Tâg al 'arûs, Ṣaḥ; Baid. XI, 42 letzterer ohne Anführung der Ueberlieferer, Gav.)'), mit welcher auch die Erklärung des Katâda (علان العلاق العلاق المرض العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق العلاق

Schliesslich wird noch eine dritte Erklärung angeführt, nach welcher تنوير الصبع so viel sein soll, als تنوير الصبع, "das Leuchten des Morgens" oder "der Morgen" (الصبع) selbst (T.A.). Diese Erklärung wird ebenfalls auf 'Alî zurückgeführt, welcher gesagt haben soll, dass وفار التنور soviel sei als عنا الغبر: "es stieg das erste Morgenlicht auf"; dabei fasste er الشبع الغبر الصبع الفاد الغبر الما الغبر الما الغبر الصبع الغبر الصبع) (رُروى عن على رضى الله عنه ايضا انه قال اى رطلع الغبر الصبع) (رروى عن على رضى الله عنه ايضا انه قال اى رطلع الغبر الصبع) Dasselbe wird auch von Zamahsarî zu XXIII, 27 erwähnt; und mit Anlehnung an diese Angabe wird der Sinn dieser korânischen Worte so angegeben, dass das Sieden des Backofens zur Zeit

فروى عن على علية :O. Vgl. auch Tabrizi zu Ḥam. a. a. O. على على التنور وجه الارض.

des Anbruches des ersten Morgenlichtes eingetreten sei (Zam. XXIII, 27). Zamahsarî vergleicht dann bei dieser Gelegenheit die arabische Redeweise حمى الوطيس, die nach ihm denselben Sinn hat wie وأفار التنور).

Dem Sinne nach lag in diesen Versen, wie sie auch immer zu erklären sind, ein Zeichen für Nüh, wann er sein Schiff zu besteigen hätte, um dem allgemeinen Untergange zu entgehen; und er soll es auch in der That für ein Zeichen gehalten und von seinem Weibe darauf aufmerksam gemacht, das Schiff bestiegen haben. So erzählen wenigstens die Kommentatoren.

Ueber die Bedeutung von tannûr im Hebräischen und Aramäischen ist nicht viel zn bemerken. Auch hier bedeutet es "Ofen", speziell "Backofen", und zwar nicht nur den des Bäckers (Hos. VII, 4), sondern auch den der Hausfrau (Lev. XXVI, 26). Bisweilen kommt es auch einfach als Backtopf (Lev. II, 4) und Kochhecken (XI, 35 neben vor. Die Uebersetzung als "Feuerherd, Opferstätte, Altar" (namentlich Jes. XXXI, 9) gehören zu dem Worte selbst nicht und sind vielmehr als verfehlte Sinneserklärungen aufzufassen (vgl. z. B. Delitzsch, Jes., 3. Aufl., S. 341). Im Syrischen kommt das Wort überdies, wie bereits erwähnt, auch in der Bedeutung "candelabrum" vor. Besonders hervorgehoben zu werden verdient das syrische TMP, welches gewiss mit dem Worte תורא (dies ist die Form für unser Wort als "Ofen") im nächsten Zusammenhange steht und "cavitas" bedeutet.

Zu tannûr als Ofen im Allgemeinen ist noch zu bemerken, dass er ein irdenes oder eisernes Geschirr ist, unten breit und oben eng und offen, an dessen Grunde Feuer gemacht wird und an dessen Seiten man die Brotkuchen anklebt. Neben dieser gewöhnlichen Form kommen auch andere vor, über die Lane, Arab. engl. Diet. I, 318<sup>b</sup> zu vergleichen ist (vgl. auch Niebuhr a. a. O.).

Wir haben es für nöthig gehalten, die Berichte über tinûru auf dem Gebiete der semitischen Sprachen mit möglichster Genauigkeit anzuführen, um aus denselben für unsere Zwecke sichere Ergebnisse zu gewinnen.

Ein kurzer Ueberblick dieser Berichte lehrt uns. dass das Wort tinûru in sämmtlichen semitischen Sprachen, so weit es in ihnen vorkommt, in einer Form erscheint, aus welcher sich seine ganz concrete Bedeutung als "Ofen" entweder überhaupt nicht, oder nur sehr gezwungen erklären lässt. Seine Form selbst ist im Arabischen als eine Taf'ûl-Form, soweit es nämlich auf die W. نور zurückzuführen ist, das einzige Beispiel dieser Form überhaupt und wird von den arabischen Erklärern für offenbar falsch erklärt. Auch im Hebräischen macht, wie wir gesehen haben, die Form zum Theil Schwierigkeiten. Regelrecht könnte sie dagegen nach anderen Analogien im Aramäischen und Assyrischen sein. Dazu kommen einige Bedeutungen des Wortes, die bei der Annahme der W. kaum zu erklären sind. Im Arabischen ist dies die von den Korânkommentatoren angegebene Bedeutung des Wortes als بشرف موضع الأرض und اشرف موضع الأرض. sowie auch die moderne Bedeutung als "tuyau de fontaine, orifice". Abdarî 53 vo, Anw. I, 650, 20 (Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes I, 153)1), im Syrischen die mitgetheilte Bedeutung von מנוד als "cavitas". Diese Bedeutungen auf eine Wurzel, die "hell sein" bedeutet, zurückzuführen, bedarf wirklich grosser Einbildungskraft. - Schliesslich sind in dieser Hinsicht auch die entschieden klingenden Berichte der arabischen Erklärer nicht gänzlich zu übersehen, die die Erklärungen aus der W. باطل für باطل erklären. Und diese haben es gewiss am besten gefühlt, dass das Wort

<sup>1)</sup> Vgl. auch تَنْتَ "long tuyau de coton ou d'autre chose, dont on se serts pour donner de l'air à celui, qui creuse un puits" (Muḥit, wo es als eine Veränderung des تنبور erklärt wird); Dozy a. a. O.

nicht ihrer Sprache angehört. Im Arabischen selbst liesse sich die Sache insofern erklären, als das Wort zu den Arabern von den Nabatäern gekommen ist, wie wir dem oben angeführten Verse der Hamâsa sicher entnehmen, wo der tannûr in Verbindung mit einer nabatäischen Frau erwähnt wird. Man könnte also meinen, dass das Wort zwar nicht arabisch, aber doch semitisch ist. Nun haben wir aber gefunden, dass bis in die neueste Zeit auch im Aramäischen und Hebräischen das Wort als eine Zusammensetzung zweier Wörter erklärt wurde, was ein ziemlich deutlicher Beweis davon ist, dass man an dem Worte selbst Anstoss genommen hat<sup>1</sup>).

Bei einer solchen Sachlage liegt es nahe, im Einklange mit den arabischen Erklärern das Wort auf eine Wurzel in zurückzuführen, da aber diese Wurzel im Semitischen nicht nachweisbar ist, dasselbe für ein Fremdwort aus dem nichtsemitischen Sprachenkreise zu erklären. Wenn wir aber hier nachforschen, so finden wir das Wort im Zend als tanûra (Zendavesta, Vendidad VIII, 254), dem auch ein mit Pehlevi entspricht (vgl. The book of Arda Viraf ed. Haug 85, 3 und 93, 5 und dess. glossary of the Pahl. texts p. 131). Weiter finden wir das Wort noch im Afganischen als jürgt. Pasto dictionary by Raverty 263b), im Armenischen als tonir z. B. Exod. VIII, 3 (vgl. Paul de Lagarde, armenische Stud. 59) und in einigen Sprachen Indiens²) vertreten. Schliesslich finden wir das

<sup>1)</sup> Für aram. erklärt das arab. zie auch Dozy, Glossaire des mots espagnols et portugais derivés de l'arabe, 2. Aufl., 210.

<sup>2)</sup> So findet es sich z. B. im Hindustäni als tanûr, tannûr und tandûr in der Bedeutung "Ofen", aber auch "the trunk of the human body"; (vgl. Shakespeare, Hindustāni dictionary 693² und 695b), im Marathi als tandûr und tanûr (Molesworth, Marathi-engl. dict., 2. Aufl., 918), im Panjabi als tandûr (vgl. auch tandûri: "baked in an oven", und dasselbe als subst. fem.: "The name of a celebrated woman who first baked bread in an oven, in: a dictionary of the Panjabi language of the Lodiana Mission 224²). — Auch im Persischen und Asganischen finden wir übrigens die Form

Wort noch im Amharischen als ††C nach Isenberg, Dictionary of the Amharic language 98°; doch führt es d'Abbadie in seinem Wörterbuche nicht an, und die amharische Uebersetzung (rev. von Krapp) hat an der von Isenberg aufgeführten Stelle, Lev. II, 4 nur ††1. Endlich findet sich das Wort im Spanischen als atanor in der Bedeutung "tuyau de fontaine, orifice", im Mittelalter auch von dem Ofen der Alchemisten gebraucht (Näheres siehe bei Dozy-Engelmann, Glossaire des mots espagnols et portugais dérivés de l'arabe, S. 210 f.). Die Bedeutung ist überall "Ofen", namentlich "Backofen".

An der Identität dieser Wörter mit den semitischen Formen des Wortes kann kein Zweifel sein. Die einzige Frage, die hier in Betracht kommt, ist also nur die, ob das Wort im Semitischen ein Lehnwort aus dem Indogermanischen ist oder umgekehrt. Gewöhnlich behauptet man das letztere. Dieser Ansicht ist namentlich auch Spiegel, der in seinem Avesta I, 271 die Meinung ausstellt, dass das zendische tanûra eine Entlehnung des bebräischen אור sei und als solche zu den direkten Entlehnungen aus dem semitischen Ideenkreise gehört, die übrigens, wie er selbst bemerkt, nur sehr selten sind. Spiegel legt auf diese seine Annahme ein grosses Gewicht, indem er das Vorkommen des Wortes in seinem Zusammenhange als darauf hinweisend betrachtet, dass die Perser mit dem Worte zugleich die Kunst, die Metalle zu bearbeiten, von den Semiten gelernt haben sollen. Dabei vergisst er aber, was er selber im Commentar über Avesta I, 265 bemerkt, "dass tanûra, wie RUCKERT mit Recht hervorgehoben, hier (zu Vendidad VIII, 254) kein Schmelzofen sein kann, nachdem von diesem schon hinlänglich die Rede war, sondern dass es ein Backofen sein muss, was auch die Ansicht der persischen Erklärer ist". Es könnte somit höchstens von einem Brotbacken die Rede sein, nicht aber von der Bearbeitung der Metalle! An anderen Stellen drückt

sich Spiegel nicht mehr mit solcher Sicherheit aus, wie an der eben erwähnten, so z. B. I. 12. wo es heisst: .. Weitere Andeutungen eines semitischen Einflusses im Avesta sind sehr schwach; dahin dürfen wir vielleicht das Wort tanûra zählen, das im VIII. Fargand des Wendidad vorkommt und gewiss das semitische niet. Doch ist auch die semitische Form nicht ganz sicher semitischen Ursprunges, cfr. Ges. Thes. s. v., so dass also dies zweifelhaft bleiben muss". Wieder an anderen Stellen drückt er sich anders aus. z. B. zu Vend. VIII, 254, "dass das tanûra das hebräische אות ist", und im Commentar über Avesta I, 265. dass das tanûra das semitische העוד ist, ist leicht zu sehen und wird allgemein zugegeben". Dieselbe Ansicht haben auch andere von den neueren Gelehrten, wie z. B. Отто SCHRADER, der in seinem Buche "Sprachvergleichung und Urgeschichte" Jena 1883, S. 226 das zend. tanûra (Vend. VIII, 254), das er allerdings durch "Schmelzofen" wiedergibt, für ein "evident semitisches Wort" erklärt. Auch de Lagarde, Arm. Stud. 50 sagt, dass das armenische Jonir, xhiβaros, wie das baktrische tanûra aus dem Semitischen entlehnt ist.

Doch ist aus all diesen Annahmen nicht viel zu schliessen, da die genannten Gelehrten bloss eine Behauptung aufstellen, ohne dieselbe zu begründen. Spiegel lässt überdies auch andere Möglichkeiten zu. Er selbst erklärt die Spuren des semitischen Einflusses im Avesta für sehr schwach, so dass es nicht unmöglich ist, dass sich diese sehr schwachen Spuren schliesslich auch als gar keine erweisen, und dazu möchte auch das Wort tanûra gehören.

Wir sind vielmehr geneigt, das zendische tanûra für echt, persisch zu erklären — und zu dieser Annahme dürften wir dadurch berechtigt sein, dass sich das Wort als dem indogermanischen Sprachstamme angehörig, seiner Form wie seiner Bedeutung nach mit ziemlicher Leichtigkeit und Wahrscheinlichkeit erklären lässt, was bei der Erklärung aus der semitischen Wurzel nvr durchaus nicht

der Fall ist —; wenn wir aber dies annehmen, so muss dann wohl auch die Ansicht Gávâlîkî's von einer Ableitung des arab. تقر aus dem Persischen als die einzig richtige angenommen werden, zumal da die für tanûra aus dem Indogermanischen angenommene Grundbedeutung mit der von den Korânkommentatoren und Lexikographen angegebenen (fast ohne Ausnahme) zweiten Bedeutung des Wortes بناورة الأرض als بناورة im nächsten Zusammenhange steht und aus derselben auch die andern für tannûr angeführten Bedeutungen sich leicht erklären lassen.

Nach unserer Meinung liesse sich die Entwickelung des Wortes und seiner Bedeutung dann etwa folgendermassen darstellen.

Aus einer den sämmtlichen indogermanischen Sprachen gemeinsamen Wurzel tan, mit der Grundbedeutung dehnen und drei besondern Vorstellungsabzweigungen 1) dünn, in weiterer Anwendung zart sein, 2) ausgedehnt sein und 3) gespannt sein mit Anwendung auf Ton und Geräusch (vgl. Curtius, Grundzüge der griech. Etym., 5. Aufl., 217), möglicherweise in der speziellen Bedeutung einer leisen Erhebung (bzw. Senkung), die dem skr-Stamme dhan und ähnlichen Stämmen in den verwandten Sprachen eigen ist (Curtius a. a. O. 255, obwohl nach Curtius dem skr. dh im Zend mit gelegentlicher Vertretung ebenfalls ein dh entspricht, gr. 9), ist auch unser Wort entstanden zu denken, sodass also das tan als Wurzel und r als Suffix anzusehen ist, entstanden nach Kuhn, Zeitschrift I, 368 f.

In diesem Falle ist also die von den arab. Erklärern angeführte Deutung als برف und noch mehr die von Katâda mitgetheilte اشرف مرضع اى اعلاء als "Erdoberfläche", wegen der sich dehnenden und allmählich erhebenden Form, als die erste Bedeutung des Wortes aufzufassen. Parallelen dazu können wir in dem auf denselben Stamm zurückgehenden skr. dhanvan, dhanus in der Be-

deutung Bogen, Land, besonders trockenes Flachland und Wüstenland erblicken, welches Roth in seinem Kommentar zu Nirukta S. 57 auf die Wurzel tan = dehnen zurückführt und welches ursprünglich das "Ausgedehnte" bezeichnete (vgl. Kuhn, Zeitschrift II, 236); weiter in dem griechischen Θένας, welches die Höhlung der Hand, sowie des Fusses, weiter auch die Biegung zwischen Daumen und Zeigefinger bezeichnet. Ja bei Pindar kommt dieses Wort als Vertiefung des Altars (Pyth. IV, 206) und als Grund des Meeres (Isth. IV, 7. 4) vor, also lauter Bedeutungen, die auf den Grundbegriff einer Erhebung (bzw. Senkung) zurückgehen (vgl. Kuhn, Zeitschrift II, 230 und Curtius a. a. O. 255, welcher eine Anzahl auf denselben Stamm zurückgehender Wörter aus verschiedenen Sprachen anführt, die sämmtlich der von uns erwähnten Grundbedeutung angehören).

Aus dieser ursprünglichen Bedeutung des Wortes بنور, auf welche wir auch die Bedeutungen des بنور, auf welche wir auch die Bedeutungen des تنافير الوادى محافلة und كل مفجر ماء تنور sowie auch die Bedeutung des syr. ماء تنور الوادى عداده المعادة als "cavitas" als Vertiefungen (= Erhebungen der Tiefe nach) zurückführen können"),

nit der bereits ausgebildeten Bedeutung "Ofen", wegen der Aehnlichkeit der Form abzuleiten. Zu vergleichen wäre dann z. B. der tatarische Stadtname تنور von der Lage wie in einem Kessel. Auch تنوز als العليا ألفاليا der Name von zwei Städten السفالي der Name von zwei Städten والمناب , und eine andere Stadt hiess السفالي jedenfalls wegen ihrer Lage. Dies ist auch die Ansicht Dozy's, Dict. a. a. O., der die von der als "Ofen" verschiedene Bedeutung des spanischen atanor; tuyau de fontaine, orifice so erklärt, dass I) (que) les Arabes n'ont jamais connu la véritable signification de ce mot, qui n'appartenait pas à leur langue (was aber kaum zu glauben ist, da uns der aramäische Ofen in gleicher Weise geschildert wird wie der arabische) und 2) qu'ils ont été frappés par la forme particulière de cette espèce de four, et que c'est par allussion à cette forme, qu'ils ont détourné le sens

denken wir uns die Bedeutung "Ofen" durch Uebertragung von Allgemeinem auf Besonderes entstanden. Nach dem aufgeführten Artikel des Muhît bedeutet nämlich seine cylindrische Höhlung, welche in der Erde gemacht und worin gebacken wird; diese Bedeutung erscheint uns als vermittelnd zwischen der ursprünglichen und der als "Ofen", indem man sich des Wortes, das ursprünglich für den in der Erde angebrachten und jedenfalls wegen seiner Form ziegenannten Ofen gebraucht wurde, dann für Ofen überhaupt bediente, indem die Grundanschauung auch hier dieselbe blieb.

Auf diese Weise erklären wir also die zwei von den arabischen Philologen angeführten Bedeutungen als "Ofen" und "Erdoberfläche". Die angebliche dritte Bedeutung, selbst, beruht nach unserer الصبح dann تَنْوِيرُ الصبح Meinung auf Missverständniss und ist aus dem Streben in نور mit dem Stamme تنور in Verbindung zu bringen Aehnlich könnte vielleicht die bei dem Worte vorkommende Bedeutung als "lychnuchus" erklärt werden: doch ist wahrscheinlich auch sie aus der Form zu erklären. Denn nach Dozy, Suppl. aux dict. arabes I, 153 ist es "une grande lampe ou plutôt un grand vase, qui contient plusieurs lampes". Demselben erscheinen نور als eine Bildung von تنور erscheinen zu lassen. haben wir auch die von der ursprünglichen Form tanûra abweichenden semitischen Formen des Wortes zuzuschreiben. Dabei halten wir schon die assyrische Form tinûru als eine solche Entlehnung des altpersischen tanûra, in welcher sich der Vokal i dem zen dischen a gegenüber als eine der assyrischen Lautanalogie entsprechende Form erklärt. Ebenso erklärt sich auch der

du mot. Doch dürste bei den Bedeutungen على منجو ماء u. s. w. vielmehr an eine Uebertragung des Natürlichen auf das Künstliche, somit unsere Erklärung, vorzuziehen sein.



Unterschied zwischen tanûrâ und tinûru einerseits und tannûr und tannûrâ anderseits, die ersten mit einem einfachen, die letztern mit einem geschärften n, durch welchen eine ungewöhnliche Bildung in eine gewöhnlichere verwandelt, bzw. eine fremde Form unter ein einheimisches Paradigma gebracht werden sollte. Einen analogen Fall sehen wir z. B. in der assyrischen Form des nichtsemitischen malahu "Schiffer, Steuermann" (vgl. Haupt bei SCHRADER, KAT<sup>2</sup> 509), verglichen mit dem arab. Was den Uebergangsprocess des Wortes anbelangt, so fehlen uns jedwede historische Anhaltspunkte, aus welchen wir die Herübernahme dieses Wortes in einzelne Sprachen zeitlich bestimmen könnten. Der einzige Leitfaden ist nach unserer Meinung nur die Form. Nach dieser zu schliessen. möchten wir die aramäische Form des Wortes, die sich im ganzen und grossen mit der persischen Form desselben deckt, für die älteste Form des Wortes im Semitischen erklären. Aus dieser bildete sich dann einerseits die hebräische und arabische Form des Wortes als tannûr'), die dann durch Vermittelung des Arabischen im Westen bis nach Spanien eindrang, im Orient aber zu den Persern herüberkam - denn das im Neupersischen vorkommende Wort تنب ist wohl als ein von den Persern zurückgenommenes Lehnwort aus dem Arabischen anzusehen, eine Erscheinung, die wir öfters finden -, von wo aus es sich bis nach Indien verbreitete, andererseits die assyrische Form des Wortes als tinûru. Dass im Assyrischen Lehnwörter vorkommen, wird Niemand leugnen, und dass Manches aus dem ältesten Persisch, also einer Sprache, die seit mehr als 2000 Jahren lebend zu sein aufgehört hat, kommen kann, ist nicht unwahrscheinlich. Wir sind wenigstens geneigt, hierher z. B. trotz Delitzsch, the Hebrew

<sup>1)</sup> Ein tannûra (تَنُورَة) als "Ofen" findet sich übrigens auch im Arabischen (vgl. Dozy, Suppl. a. a. O.).

Language 23 auch das hebräische Wort für Brief אַבָּרָאָּ (def. אַבָּרָאָּ Esr. IV, 8. 11; V, 6) und אַבָּרָאָּ (Neh. II, 7.9; VI, 5. 17; II. Chr. XXX, 1.6) zu zählen, von denen z. B. letzteres nur in Schriften der persischen Periode sich vorfindet (vgl. Fürst: hebr. und chald. Handwörterb. zum alten Test. I, 19) und welches gewöhnlich von dem persischen letzte, abgeleitet wird. Und doch erscheint es ebenfalls bereits im Assyrischen. Es kann hier also derselbe Fall stattfinden, wie bei tinûru. Dass das als hinweisendes Fürwort — wenn auch bisher nur in neubabylonischen Texten nachgewiesen — vorkommende agâ (dieser) nur noch im Afghânischen (als אַבּאַ) sich findet, ist bekannt (vgl. Schrader ABK 255; Bezold, Dariusinschr. 26, Anm. 3, Achämenideninschriften XII; Trumpp, Afghānische Gr. 141).

Bei tinûru dürfte wohl noch auf eines aufmerksam gemacht werden. Im Korân kommt das Wort in Verbindung mit , uor, einem Verbum, dass sonst vom Sieden des Topfes und Wassers gebraucht wird. Wenn wir diese Erzählung des Korâns für eine alte Tradition erklären, so dürften diese koranischen Worte vielleicht ein Hinweis auf das Alter des Wortes tinûru sein. Wir waren in diesem Falle geneigt anzunehmen, das das Wort tinuru ursprünglich ganz allgemein ein Gefäss bezeichnete - wegen seiner Form tinûru genannt -, dessen man sich zu allerlei Zwecken bediente, im Nothfalle auch als eines Ofens (Backtopfes, Feuerbeckens). Dieser Vorgang ist um so leichter zu begreifen, wenn wir bedenken, dass es z. B. in China nach WILLIAMS II, 7 (vgl. PLATH, Nahrung, Kleidung und Wohnung der alten Chinesen 83) auch jetzt noch keine Oefen gibt, und man sich vor Alters mit Feuerbecken wärmte, die übrigens auch bei den Assyrern im Gebrauche waren. Bei dieser Annahme erscheint es dann um so schwerer zu begreifen, wie ein Gefäss, das man zu allerlei Zwecken anwendete und vielleicht nur im Nothfalle als Ofen benutzte, seinen Namen von dem Feuer

her haben sollte! Für diese Annahme scheint auch der Umstand zu sprechen, dass die Bezeichnungen für Ofen, soweit sie ihrer Etymologie nach mit Feuer zusammenhängen, verhältnissmässig später zu sein scheinen, während die älteren auf ganz allgemeine Anschauungen zurückgehen<sup>1</sup>).

Durch dasselbe würde auch der mögliche Einwand geschwächt, dass das zendische tanûra, das überdies in einigen Ausgaben und Uebersetzungen (z. B. BROCKHAUS, DARMSTETTER, DE HARLEZ) nicht vorkommt, obwohl seine Existenz gar nicht bezweifelt wird, soweit es in der Litteratur vorkommt, nicht zu dem Aeltesten gehört. Denn wie das Wort einerseits mit grosser Wahrscheinlichkeit älter ist als seine schriftliche Fixirung im Avesta, so dürfte aus dem eben Gesagten hervorgehen, dass es auch älter ist als sein Gebrauch für den Ofen. Das Wort selbst kann aber im Persischen uralt sein!

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. die erwähnten assyrischen Worte. Auch das (DILLMANN, Lex. Acth. I, 107°a) vorkommende Wort für "Ofen", \*\*A\*\*7\*\*C\*\*\*, das DILLMANN wohl mit Recht auf die W. \*\*J\*\*\*L zurückführt, aber dasselbe "ab anhelitu vel rhoncho follium" ableitet, möchte ich von der ursprünglichen Bedeutung des \*\*J\*\*L als "fodit, excavavit" herleiten. Interessant ist vielleicht zu bemerken, dass auch das bei Confucius, Lün-iü III, 13, 1 vorkommende Zeichen für Ofen, tsao, seinen Bestandtheilen nach aus Radikal 116 ("Höhle"), 32 ("Erde") und 205 ("Frosch") zusammengesetzt ist; von dem Zeichen für Feuer, das wir bei späteren Ausdrücken finden, findet sich hier keine Spur.

## Quelques observations sur les inscriptions des statues de Tell-loh.

## Par A. Amiaud.

Le nom divin qui apparaît le plus fréquemment dans les inscriptions de Gudea a été lu jusqu'ici par tous, sur l'autorité de M. Oppert, dingir nin sah, et par suite le Dieu qu'il désigne a été logiquement assimilé à Papsukal. Je me crois en mesure aujourd'hui de prouver que notre savant maître, malgrè l'habituelle sûreté de son coup d'œil, a commis sur le point une erreur de déchiffrement. D'ailleurs lui-même n'a pas manqué, dès le principe, d'apercevoir les difficultés que soulevait sa lecture nin salt. Le Dieu objet des hommages de Gudea figurant toujours sur les statues de ce roi avec l'épithète ursag agga dingir Enlilla-ge "champion puissant de Bel", il eût été en effet préférable de l'identifier avec Ninip ou Nirgal 1). Papsukal est qualifié tout autrement dans les textes babyloniens. Il était, lui, le ministre suprême d'Anou, luh mah Anna-ge. C'est justice de reconnaître que le patesi de Sirpurla n'a point confondu les titres de ses Dieux. La lecture dingir nin sah doit être désormais abandonnée et remplacée par celle dingir nin girsu (en accadien: dimmer u mirsi) = Ninip. (Voyez WAI, II, 57, ab, 54; cd, 74 - II, 56, cd, 46 -II, 59, cd, 26. — Cf. encore II, 48, of, 10). Il n'y a aucune hésitation possible sur l'identité de la seconde partie du complexe archaïque lu šah avec le signe rapproche de la forme babylonienne moderne de ce signe: . Il est vrai que les deux signes semblent toujours unis en un seul sur les statues de Gudea. Mais M. LEDRAIN

<sup>1)</sup> Verhandlungen des fünften Orientalisten-Congresses (Berlin 1882), 2º partie, p. 242.

a pu constater qu'ils étaient nettement séparés sur les monuments les plus anciens de la collection de Sarzec¹). Forme des caractères et accord du contente, la nouvelle lecture a donc tout pour elle. Si l'on pouvait après cela conserver un doute, une très-intéressante donnée des inscriptions de Tell-loh le léverait

Dans une liste des temples de la Babylonie avec les villes auxquelles ils appartenaient (WAI, II, pl. 61), nous relevons quatre fois le nom d'une ville WAI, II, pl. 61), nous relevons quatre fois le nom d'une ville WAI, II, pl. 61), nous relevons quatre fois le nom d'une ville WAI, II, pl. 61), nous relevons quatre fois le nom d'une ville MAI, II, pl. 61), nous relevons quatre fois le nom d'une ville MAI, II, pl. 61), nous relevons quatre fois le nom d'une ville MAI, II, pl. 61), nous relevons quatre fois le nom d'une ville malheureusement le nom des temples est perdu; plus loin, aux lignes 34 et 35, gh, — tout à côté de Sirpurla, l. 37, — en regard des temples will we controlle des temples est perdu; plus le la controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus loin, aux lignes 34 et 35, gh, — tout à côté de Sirpurla, l. 37, — en regard des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle des temples est perdu ; plus le controlle d

Sur la statue A de Gudea<sup>2</sup>), on lit, col. 1, 1. 1 et suiv.:

Dingir nin harsag | nin uru da-sar-a | ama tur-tur-ne | ninâni |

Gudea | patesi | Širpurlaki-ge | EIIII | EIII |

(IEI | munaru. A la déesse de la montagne,
..... à sa dame, Gudea, patesi de Sirpurla,
a bâti son temple de la ville de girsu.«

Col. 3, l. 15 et suiv. de la statue C<sup>3</sup>): ê kiagâni | ê-anna sâ girsuki-ka | munaniru. »Il lui a bâti (à Dingiri) son temple favori, le temple E-anna, qui est dans girsu. « Statue E<sup>4</sup>), col. 1, l. 6, la déesse Bagus reçoit l'épi-

<sup>1)</sup> M. OPPERT faisait déjà la même remarque, op. et loc. citt.

<sup>2)</sup> Je désigne par A la courte inscription en quatre colonnes commençant par les mots: Dingir nin harsag. M. LEDRAIN en a communiqué une traduction à l'Académie des Inscriptions et Belles-lettres. Voy. la Revue critique du 1er octobre 1883.

<sup>3)</sup> Inscription de quatre colonnes, commençant par les mots: Dingir nin gis-zi-da. Elle a été en partie transcrite et traduite par HOMMEL, die semitischen Völker und Sprachen, I, p. 460, note 108.

<sup>4)</sup> Inscription de neuf colonnes, commençant par les mots: Dingir Bagus.

thète de nin girsuki-a nam-tarri, »qui fine les destins de la ville de girsu«.

Statue G 1), col. 2, l. 15, suiv., girsu est nommée dans cette phrase: Gudea | patesi | Širpurlaki-ge | girsuki-ta | uru azag-šu | di-ma-im-da-bi | šâ mu-ba-ka.

Enfin, parmi les temples qu'Ur-bagus se vante d'avoir fait construire, j'en compte quatre élevés dans girsu<sup>2</sup>). Col. 3. in fine: Dingir nin harsag, ama dingirine-ra | ê-girsuki-kani | munaru. A Nin-harsag, la mère des Dieux, j'ai bâti son temple de girsu. — Col. 4, l. 15: Dingir En-ki, lugal-Urudugga<sup>3</sup>)-ra | ê-girsuki-kani | munaru. A Ea, seigneur d'Eridu, j'ai bâti son temple de girsu. — Et de même encore de deux autres temples à deux autres Dieux, col. 6, 1. 7, suiv.

<sup>1)</sup> Inscription de six colonnes, commençant par: Dingir nin girsu.

<sup>2)</sup> M. OPPERT a donné une traduction de l'inscription d'Urbagus. On la trouvera dans les Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres (mars 1882).

<sup>3)</sup> écrit - 111 (E).

<sup>4)</sup> On se serait plutôt attendu à retrouver le nom de l'elip nin girsu

<sup>5)</sup> Inscription dite de la grande statue, traduite par M. OPPERT (Comptes rendus de l'acad. des Inscr.).

<sup>6)</sup> Ici un signe fort analogue à 💸 mais que je ne puis encore identifier. C'est le même qui dans l'inscription bilingue de Hammourabi a été lu 💸, dans marte gisgislal = abub tuqumatim (sic!).

d'ailleurs se relier étroitement à ce qui les précède.

Avant les découvertes de M. de Sarzec, on voulait identifier Sirpurla, ou plutôt Zirgulla, comme on prononçait alors, avec Zerghoul. Depuis que Tell-loh a livré ses trésors, elle a supplanté Zerghoul. Je ne songe point à reprendre la défense de celle-ci. Mais je voudrais plaider la cause de girsu et montrer, à la lumière des inscriptions de Gudea, qu'il y a bien plus de raisons pour reconnaître ses ruines sous les monticules de Tell-loh, que pour y chercher celles de Sirpurla.

Il est vrai qu'on peut invoquer pour cette dernière ville la multiplicité des documents trouvés à Tell-loh avec la signature d'un patesi de Sirpurla. Il y a là en sa faveur une présomption qui est d'autant plus forte que le nombre des patesis signataires de ces documents se fait plus grand. Si l'on pouvait cependant prouver, d'abord que la plupart des temples dont nos inscriptions de Gudea et d'Ur-bagus rappellent la construction étaient situés dans la ville de girsu, ensuite que les statues portant ces inscriptions commémoratives étaient destinées à ces mêmes temples, puisque ces statues ont été trouvées à Tell-loh, il y aurait, ce me semble, une présomption encore plus grave que Tell-loh n'est autre que girsu. Le fait que les statues sont celles de patesis de Sirpurla, et que les temples de girsu sont leur œuvre, prouverait seulement que la seconde ville était sous la dépendance de la première. British Museum possède plusieurs briques inscrites d'Urbagas, roi d'Ur. On sait indubitablement, par leur contenu même, que les unes viennent de Mugheir, d'autres de Niffer, une de Warkah, une autre de Senkereh. Qu'est-ce à dire? que les rois d'Ur ont dominé à une époque sur Nipour. Ourouk et Larsa. Sous Doungi, fils d'Ur-bagas, ils dominaient aussi sur Sirpurla (WAI, IV, 35, n° 2). Nous serions simplement en présence d'un cas analogue, si l'équivalence Tell-loh, girsu était démontrée 1).

Constatons d'abord qu'en dehors du titre des patesis, le nom de Sirpurla est extrèmement rare dans nos inscriptions. Je ne l'y ai relevé que trois ou quatre fois; et dans un passage seulement (inscription F<sup>2</sup>), col. 1, l. 20) il semble nous marquer le lieu de construction d'un temple, celui de la déesse appelée provisoirement Mazip. Nous avons déjà vu qu'au contraire là où girsu est nommée c'est presque toujours en compagnie d'un temple. On sait ainsi, à n'en pouvoir douter, que le temple ê-anna de Dingiri (inscription C, col. 3, 1. 16) et celui de la déesse Nin-harsag (inscription A, col. 1, 1, 8), d'autres encore qu'il est inutile de rappeler à présent, étaient dans girsu. Pour l'ê-ninnû (?), \text{ } \text{ } \text{ } \text{ } \text{ } \text{ cela n'est pas dit expressément; } mais comment le chercher ailleurs, quand il est certain que ce temple était consacré à Ninip, et sous son nom de Nin-girsu<sup>3</sup>), c'est a dire sans doute de »seigneur de girsu«?

Dans les inscriptions qui traitent plus particulièrement de la construction de ces trois temples (A pour l'ê-nin-barsag, C pour l'ê-anna, D pour l'ê-ninnû), il y a une

<sup>1)</sup> S'il faut s'en rapporter aux indications des WAI, on possède des cônes d'argile de Gudea recueillis à Warkah, à Babylone et à Zerghoul (1er vol, pl. 5, n° XXIII, 1 et 2). Mais, sur la certitude de cette provenance, M. Hommel a émis des doutes que justifie pleinement la variante indiquée pour la ligne 7 du n° 1: ĉ-girsuki-kani munaru »il lui a bâti son temple de girsu«.

<sup>2)</sup> Sur l'une des deux statues assises avec un plan sur les genoux. L'inscription a quatre colonnes et commence par les mots: Dingir Mazip, ama Sirpurlaki . . . .

<sup>3)</sup> Cartouche de la statue A: Gudea | patesi | Širpurlaki | lu é ninnû | dingir-nin-girsu-ka | inrua »Gudea, etc. . . . , qui a bâti le temple E-ninnû du dieu Nin-girsu«. Les inscriptions C, col. 2, l. 8; — E, col. 1, l. 15; col. 2, l. 9; col. 6, l. 11, etc. . . sont aussi formelles. — Cf. d'ailleurs HOMMEL, die semitischen Völker und Sprachen, I, p. 389, et le passage cité par cet auteur: WAI, IV, 13, n° 1, 26, a.

formule pleine d'intérêt pour nous. Gudea nous a fait connaître qu'il a bâti tel temple à tel dieu; il continue en ces termes:

Inscription C:

| <b>☆</b> ¹) <b>&gt;</b>              | <b>#</b>     | 但        | EYYY           |
|--------------------------------------|--------------|----------|----------------|
| <del>∏</del> {}                      | FYY          |          | <b>A</b> #     |
|                                      | <b>≱</b> ∭   | (E)      | \<br><b>□</b>  |
| 四多国                                  | 以工           | 7 🔄      | 2) 国           |
| *                                    | _            |          | 性              |
| <sup>3</sup> )► <b>►Y</b> ► <b>Y</b> | E            | <u> </u> | Y¥             |
| EXT EY                               | <b>///</b> ≒ | Y¥       | -=1-1          |
| -141*                                | <b>⊢</b> {\  | FEY      | TT             |
|                                      |              | 连        | <b>≿</b> ►¶¶³) |
| * 1                                  |              | *        |                |
|                                      | <b>•</b>     | -1<1<    |                |

<sup>1)</sup> D A au lieu de 3.

<sup>2)</sup> D omet TY.

Quelques observations sur les inscriptions des statues de Tell-loh. 157

Kur-Maganki-ta
za-kal imta-tul-du;
alanâni-su
mu-tu.
"Gudea,
lu-ê-rua-ka,
namtilâni hi-sud!"
mu-su muna-sâ.
E-anna-ka
munani-[-].

Je traduis: De la montagne de Magan, il a fait apporter des blocs de diorite, qu'il a fait tailler (?) pour sa statue. De Gudea, le constructeur du temple, qu'elle (Dingiri) prolonge la vie! tel est le nom dont il l'a nommée (la statue). (Puis) il l'a fait placer dans le temple E-anna.«

Les variantes montrent que le nom donné à chaque statue était différent. Inscription D: »le roi dont la puissance considérable est comme une montagne qu'on ne peut soulever (?), le Dieu seigneur de girsu, à Gudea, le constructeur du temple, a assigné un destin prospère, — tel est le nom dont il l'a nommée; puis il l'a placée dans le temple E-ninnû«. — Inscription A: »la déesse qui fixe les destins du ciel et de la terre, Nintu, la mère des Dieux, de Gudea, le constructeur du temple, prolonge la vie, —

<sup>1)</sup> au lieu de cette ligne, D porte: ► TYYY \ \ \ T; — A simplement: ► TYYY \ T.

<sup>2)</sup> Ici un signe que je ne puis identifier, mais dont le sens, dans les nombreux passages où on le rencontre, est évident.

<sup>3)</sup> Littéralement: »pour nom il lui a nommé«.

tel est le nom dont il l'a nommée; puis il l'a placée dans le temple«.

Presque toujours les inscriptions qui offrent cette formule finissent avec elle. Cependant notre statue C la fait suivre d'une formule imprécatoire, dont les premières lignes confirment ma traduction: lu ê-anna-ta | ibtab-ênêna | . . . . »quiconque l'enlévera (littéralement: la fera sortir) du temple ê-anna . . . . etc. (Voyez la suite dans Hommel, die semit. Völker und Sprachen, p. 461.)

Donc, dans la pensée de Gudea, ses statues devaient être placées dans des temples et dans des temples de girsu. Mais l'ont-elles été en effet? Je crois qu'on n'en peut guère douter. Pourtant comment se fait-il que destinées, au moins quelques-unes, à des temples différents, elles aient été trouvées toutes réunies »sur le sol de la cour centrale du grand édifice de Tell-loh«? Si elles n'étaient pas là à leur vraie place, d'où ont-elles été apportées? Des temples de Tell-loh ou de ceux d'une autre ville? Et pourquoi ont-elles toutes été décapitées et mutilées? Une connaissance plus complète et plus répandue des textes de la collection de Sarzec permettra peut-être de répondre à ces questions et à d'autres encore. Du moins cette collection doit-elle renfermer des pièces décisives pour la solution du problème qui nous occupe: Tell-loh représente-t-elle Girsu? Il y a, pour l'identification des ruines d'Assyrie et de Chaldée, une catégorie de documents incomparables. Portant d'ordinaire le nom de l'édifice dont ils étaient partie intégrante, celui du prince qui l'a fait bâtir, celui du dieu à qui il a été élevé, si c'était un temple, et quelquefois encore celui de la ville où il a été fondé, ces documents sont des témoins sans réplique, dès qu'ils ont été pris à la place même où l'architecte chaldéen ou assyrien les a posés. C'est d'abord la simple brique inscrite fabriquée spécialement pour la construction du monument. Ce sont les cylindres ou les barils qu'on cachait à des places déterminées dans l'épaisseur des murs;

les cônes d'argile qu'on enfouissait dans les fondations et qu'on répandait dans les interstices du massiv; enfin ces tablettes en pierre blanche ou noire, qu'on enfermait avec des statuettes de bronze dans des cubes en maçonnerie de briques et de bitume, et qu'on déposait dans les cellas, sous le sol primitif'). Justement la découverte de pareilles tablettes a permis à M. Rassam de reconnaître, dans les ruines d'Abou Habba, le temple E-babbara et la ville de Sippar. Or, M. de Sarzec en a aussi rapporté un grand nombre de Tell-loh, en même temps que deux cylindres et des centaines de cônes. Reste à savoir de quel temple leurs inscriptions perpétuent le souvenir. Je n'en ai vu que bien peu, consacrant l'eréction de l'E-ninnû, sans indiquer la ville où il était situé.

Avant de finir, voici quelques menues indications pour la traduction de nos textes:

On retrouve dans presque tous cette construction ud cdots ... ta, ud cdots ... a paprès que, du jour où «, que j'ai constatée déjà dans des inscriptions non sémitiques et que j'ai raprochée de l'assyrien ninu et inu. Je prends l'exemple suivant dans l'inscription C de Gudea, col. 2, l. 11: Ud Dingiri-ge | ige-namti-kani | musibarra-a | Gudea | etc. ... paprès que Dingiri a eu jeté sur lui ses regards favorables (littéralement: vivifiants), Gudea, etc. ... « ²). — Il y a plus; de même qu'en assyrien on pouvait simplement commencer la phrase par ultu paprès que «, de même je crois avoir la certitude qu'on pouvait en sumérien retrancher ud et terminer simplement la proposition par ta ou a. J'en donnerai des exemples dans un autre article.

<sup>1)</sup> Voyez G. PERROT, Histoire de l'art dans l'antiquité, t. II, p. 428, suiv.

<sup>2)</sup> mot à mot: "le jour de Dingiri son regard de vie sur lui dirigeant depuis, Gudea..."; si dans musibarra est un pronom régime incorporé.— M. HOMMEL lit ici si erim. Je n'ai pas encore rencontré d'exemple certain où le signe archaïque devenu plus tard doive se lire ; et je doute fort que ces deux signes, différenciés en assyrien et en babylonien modernes, fussent confondus en archaïque sous la même forme.

Le patesi s'appelle encore:  $-|\langle | \rangle \rangle$   $-|\langle | \rangle \rangle$   $-|\langle | \rangle \rangle$   $-|\langle | \rangle \rangle$   $-|\langle | \rangle \rangle$  Ne faut-il par traduire:  $\rightarrow$ le gratifié de la souveraineté et et du sceptre suprême par le Dieu X; — le gratifié du pouvoir par le Dieu X ? Cf. Tiglathpileser I, col. 1, 1. 32: sa hattu ellitu nadnatašum') ma, et Assurnașirabil, col. 3, 1. 25: šarru ša tanatašu danânu ka'amânu.

Les courts exemples suffiront-ils pour montrer que le plus sûr critérium de la justesse de nos traductions du sumérien, sera longtemps encore dans des rapprochements aussi nombreux que possible avec les inscriptions assyriennes?

permansif 3º pers. fém. sing. de nadànu, avec le suffixe -(a)su: »a été donné à lui«.

# Die sumero-akkadische Sprache und ihre Verwandtschaftsverhältnisse.

Von Fritz Hommel.

Mannigfach sind die Sprachen, welche im Alterthum mit Keilschrift wiedergegeben wurden. Denn nicht blos das indogermanische Altpersisch (erste Gattung der Achämenideninschr.) und das semitische Babylonischassyrisch (dritte Gattung) sind es, deren Schreiber sich dieses ursprünglich aus Bildern hervorgegangenen Schriftsystems bedienten, sondern wir kennen ausserdem noch mindestens vier (sicher weder indogermanische noch semitische) Sprachen, die ebenfalls mit jenen keilförmigen Zeichen geschrieben wurden, nämlich das Kappadokische<sup>1</sup>), Altarmenische<sup>2</sup>), die zwei engverwandten Elamitisch oder Susisch<sup>3</sup>) und das bisher sog. Medische (Keilschr. zweiter Gattung) oder vielleicht besser Anzanische<sup>4</sup>) und endlich — das wichtigste — das uralte Sumero-akkadische, die Sprache der Erfinder der babyl.-assyr. Keilschrift. Während die mehr oder weniger spärlichen Denkmale der vorhergenannten (kappadokisch, altarmenisch und suso-medisch) rund in die Zeit vom 7. - 5. vorchristl. Jahrhundert gehören, reichen die

<sup>1)</sup> Vgl. über die wenigen Ueberreste dieses noch nicht genügend aufhellbaren Idioms PINCHES in PSBA 1881/2, p. 11—18 und 28—32, und dazu A. H. SAYCE ebendas, p. 19 f. und 35 f., wie auch 1883/84, p. 17—25.

<sup>2)</sup> A. H. SAYCE, The Cuneiform Inscriptions of Van, deciphered and translated, JRAS, vol. XIV, p. 377—732, und St. GUYARD, Mélanges d'Assyriologie (Paris 1883), p. 113—144.

<sup>3)</sup> Vgl. zuletzt A. H. SAYCE, The languages of the Cunciform Inscr. of Elam and Media, TSBA, III (1874), p. 465—485 und J. OPPERT, "Les inscriptions en Langue Susienne" in: "C.-R. de la 1ère sess. du congr. intern. des Orientalistes à Paris 1873, tome II (Paris 1876), p. 179—216.

<sup>4)</sup> JULES OPPERT, Le peuple et la langue des Mèdes (Paris 1879); vgl. dazu A. DELATTRE, Le peuple et l'empire des Mèdes (Bruxelles 1883).

zahlreichen sumero-akkadischen Literaturüberreste bis ins vierte, ja vielleicht fünfte vorchristl. Jahrtausend zurück.

Indem ich vorderhand nur kurz berühre, dass das von jenen am besten bekannte sogenannte medische. wie ich neulich dargelegt<sup>1</sup>), zweifellos in enger Beziehung zu dem heutigen Georgisch sich befindet, zu welchem schon Lenormant, Guyard und Sayce (wie sich jetzt zeigt, mit vollem Recht) das Altarmenische, letzterer auch zweifelnd (aber ebenfalls gewiss mit Recht) das mit einer besondern Bilderschrift geschriebene Hethische, gestellt haben, und dass ferner auch das Kossäische zu dieser im Alterthum viel weiter verbreiteten alarodischen Sprachklasse zu rechnen ist<sup>2</sup>), gehe ich sogleich zum Sumero-akkadischen, der ältesten der uns bekannten Sprachen der Erde, über. Das Sumerische gehört, wie sich zeigen wird, nicht direct zu dem eben genannten Sprachstamm, wenn es auch entfernt mit ihm verwandt<sup>3</sup>), sondern ist, wie ich in folgendem beweisen werde, vielmehr in erster Linie dem turco-tatarischen Zweig der grossen ural-altaischen Sprachfamilie als das älteste und wichtigste Glied und als älteste Stufe seiner Entwicklung beizugesellen.

Um dies recht deutlich und einleuchtend darzuthun, wird es das passendste sein, die zahlreichen, unmöglich nur auf Zufall beruhenden, sich durch die ganze Grammatik ziehenden Analogien und Identitäten des Sumerischen und der Turksprachen an der Hand einer Skizze der sumeroakkadischen Grammatik selbst aufzuführen, in welcher eine Menge Erscheinungen des Sumerischen in möglichster Kürze belegt und begründet werden sollen, die bisher

Oesterr. Monatsschrift für den Orient, 1884, Nr. 2 (Besprechung von Delattre's eben citirtem Werk).

<sup>2)</sup> Vgl. die von FRIEDR. DELITZSCH in "Die Sprache der Kossäer" (Leipzig 1884) mitgetheilten Vocabeln und dazu meine Bemerkungen am Schluss dieser Abhandlung.

<sup>3)</sup> Vgl, darüber noch näher am Schluss dieser Abhandlung.

entweder gar nicht erkannt oder in falschem Licht dargestellt worden sind. Da wird dann ganz von selbst die innige Verwandtschaft der beiden Idiome in die Augen springen. Wir sind dazu in der glücklichen Lage, innerhalb des Sumero-akkadischen selbst eine Weiterentwicklung beobachten zu können, indem von den zwei Dialekten, in welche die Denkmäler derselben zerfallen, der in Akkad oder Nordbabylonien gesprochene der jüngere ist, dessen Formen und Lautveränderungen sich nur aus denen des Hauptdialects, der alten Sprache Sumir's oder Südbabyloniens entstanden erklären lassen, was in erfreulichster Weise durch geographische und historische Erwägungen bestätigt wird, wie ich das alles ausführlich im ersten Bande meiner Semiten in den betreffenden Kapiteln (nebst den Noten) nachgewiesen habe.

Was nun zunächst den Lautbestand anlangt, so ist derselbe für die älteste Zeit, in der wir die Sprache kennen, so anzusetzen:

### Vocale: a, i, u

(und zwar in geschlossenen Wurzelsilben stets kurz, in offnen dagegen, wie sich das von selbst durchs Sprechen ergibt, mit mittlerer Länge, welche wir nicht nöthig haben, durch die Transcription zu bezeichnen; hie und da treten Längen, aber dann nur als durch Contraction oder durch den Accent entstanden, auf, z. B. nam-ba-tigga-ni, spr. namba-tiggâni, "sie sollen nicht sich nähern", 3 pl. aus nanba-tigga-îni, das daneben vorkommt, vgl. IV R 1, 49° mit 6, 1ª, oder die betonte Silbe vor Suffixen und Postpositionen, wie ad-da-a-mu "mein Vater" von adda "Vater"). Ein & existirt nicht, vielleicht in wenigen Fällen ein aus ai contrahirtes ê, wie in dem späteren mê "ich" aus ma-i, doch wird auch hier nur mt ( —, sprich mi und nicht mê und vgl. S. 72 f.) geschrieben.

#### Consonanten:

a) gutturale: k (nur im An- u. Inlaut),  $g, k'(j), \dot{n}$  (geschr. ng)

b) dentale: t(,, ,, ,, ..., ), d, nc) labiale: (p??) b, (v), m

d) Zischlaute: s, s, š,

endlich r und l.

Die eingeklammerten, j und v werden nicht durch besondere Zeichen ausgedrückt; j (ein secundärer, theils aus g, theils und so meistens, aus l entstandener Laut) lässt sich nur noch aus nachgesetztem i, wo in der Stammsilbe a vorhergeht, erschliessen, z. B. lugal-i (sprich lugajji) "König"; v wird in der alten Sprache zwischen Vokalen durch v (im jüngeren Dialekt durch v, welches dort in v übergegangen, neben v0) bezeichnet, v2. B. v3. v4. Genitiv v4. v5. v6. v7. v8. v7. v8. v8. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9. v9

Nun vergleiche man mit diesem Bestand, der sich schliesslich, nachdem die erwähnte Verhärtung überall durchgedrungen, auf a, i, u, k, t, p, s, s, j, n, m (bzw. v), r und l reducirte, den ursprünglichen Lautbestand des ältesten türkischen Sprachdenkmales, des c. 1050 entstandenen uigurischen Kudatku-Bilik (herausg. v. Vambery. Innsbr. 1870, daselbst) S. 20 und die unbedingt das richtige treffenden Erläuterungen dazu von W. Radloff, Phonetik der nördl. Türksprachen (Leipz. 1882), S. 132: a, i, u; q, k, t, p, s, s; č; j; n, m, r, l, wovon q und č (vgl. bei q die Differenzirung in der Schrift von k) sicher erst secundär entstanden sind.

Betrachten wir nun des näheren die einzelnen Laute und ihre Geschichte, so finden wir, was die Vokale anlangt, vor allem die characteristische Erscheinung der

Vokalharmonie sich durch die ganze Wort- und Formenbildung ziehen, und zwar in einem solchen Grad, dass von blossen Ansätzen hier nicht die Rede sein kann, wenn schon zugegeben werden muss, dass die Turksprachen mit ihrer durchgängigen Suffigirung die Vocalharmonie noch weiter und consequenter ausgedehnt haben. Man vergleiche bei der Wortbildung die meisten zweisilbigen (entweder durch Composition oder durch Anfügung von Wortbildungselementen entstandenen) Wörter. wie gusur "Balken" aus gis-ur (Pinches), gis-tin "Wein" aus gas-tin (ditto), dinig "mächtig", darag "Antilope". silig "Edler", dugud "schwer", dingir "Gott", safar "Staub". zabar "Bronze", labar "alt" (vgl. oben S. 121) etc. etc., ferner diejenigen einsilbigen Wurzeln, die durch den Verlängerungsvocal a zu selbständigen Wörtern und durch den Vorschlag des gleichen Vocals zu Nominibus und Adjectiven werden. dabei aber wiederum in den meisten Fällen dieses a dem Stammvocal assimiliren, z. B. sis-si "Feind", für sissa (IVR 2. 51/2b), gul-lu "feindlich" für gulla (IVR 5, 482), bur-ri für burra (vgl. unten das nahe Verhältnis zwischen und i; IV R 7, 482); utudda "Spross" von tud "geboren werden" (vgl. z. B. IV R 1, 6<sup>a</sup> mit 22<sup>a</sup>), isirra "Strasse" (von sir, daneben schon früh die jüngere Form sil) und viele andere. Während bei der Vocalverlängerung die Formen mit a (also dibba statt dibbi) die ursprünglicheren und zugleich auch häufigeren sind, kommt beim Vocalvorschlag i- und u-haltiger Wurzeln das (wohl auch hier ursprüngliche) a beinahe nie vor (eines der seltenen Beispiele ist a-sub = mustamkit "Ueberwältiger", IV R 21, Nr. 1, 58 Rev.), so dass hier die Vocalharmonie fast vollständig durchgedrungen erscheint. Auch bei den übrigen Wortbildungspräfixen tritt uns die Vokalassimilation entgegen, so bei ki, z. B. ki(n)-kal "Hohheit", das einer Glosse nach kan-kal gesprochen wurde, und bei nam-, das mit gir "aufleuchten" verbunden, als nim- erscheint (nim-gir ...Blitz", z. B. IV R 3, 3a, statt nam-gir); so heisst

es bei Anfügung der Possesifsuffixa meist lugalla-na, duggâ-na etc., während man ninâ-ni, inim-inimmâ-ni (die Beispiele aus den alten Gudî'a-Texten) sagt, und ebenda heisst es sigâ-bi, tí-bi gegenüber musarrâ-ba. Ebenso beruhen Bildungen, wie šu-bu "seine Hand", duggub "sein Knie" IV R 1, 38ª (vgl. dazu šavvab "sein Herz" IV R 9, 362), a-subbub (geschr. a- ub "sein Bezwinger" IV R 21, Nr. 1, 58 Rev.) auf demselben Princip. Dass es bei dem Vortreten der Subject- und Objectspräfixe beim Verbum stets mi-nin-gar (nie mi-nan-gar, wohl aber mun-nan-gar), im Precativ gabab-gar, gaban-gubba, aber gumunib-tu-tu, gumuna- M, ginib-ta-uddu etc. heisst, hat schon HAUPT hervorgehoben. Die Vocalharmonie geht aber noch weiter, indem sie auch die Stammbildungselemente des Verbums und die der Verbalform vorgesetzte, mit ihr ein Wort bildende Partikel sa "und" den übrigen Vocalen angleicht, z. B. mundu-tutûni (für mun-da-tutûni) IV R 15, 62b, und ša-mi-ti-gur-gur, ša-mini-ti-gur-gur (dann auch ša-mun-tigur-gur IV R 27, Nr. 6, 55, vielleicht verschrieben für ša-mu-i-ti-gur-gur?) für ša-mi-ta-gur-gur, ša-mini-ta-gur-gur ASKT Nr. 12, 16ª und 39ª, und K 1284, 4b (semitisch dûd-ma); šimmin-di (statt ša-min-di) IV R 19, Nr. 2, 56°; 18, Nr. 3, 55. Die alleinige Existenz solcher Schreibungen gibt uns ein Recht, auch eine Menge anderer Formen, wo -da-, -ta-, sa- zwischen, bzw. vor i- und u-Vocalen stehen, -du-, -tu-, bzw. -di-, -ti- und si- zu lesen, die geschriebenen Formen also lediglich als historische Schreibungen zu betrachten.

Was speciell das u anlangt, so zeigt dasselbe schon in späteren sumerischen Texten, noch mehr aber in den dialektischen (akkadischen) die Neigung, vermittelt durch ü, in i überzugehen, vgl. z. B. nam-sub "Beschwörung", in späteren Texten nam-sib; mar-tu "Sturmwind", dann Epith. des Wettergotts, in der bilinguen (dialektischen) Hammuragasinschrift mar-ti, in den imisal-Texten, z. B. der

"Semiten I, S. 480" mitgetheilten Litanei, Mar-tu-i (sprich gleichfalls Marti); ebenso ist die Schreibung mu-lu-i (sprich mili) Sm. 954, 9ª (babyl. amîlim), gu-i "Vogel" (sprich gi) IV R 14. Nr. 1, Z. 15 u. a. zu beurtheilen. Weitere zahlreiche Beispiele sind schon in HAUPT's "Fam.-Ges." in genügender Anzahl zusammengestellt worden 1); nur sind mu "Name" und mi "sprechen" (daher imi "Zunge") als zusammengehörig aufzugeben, und damit fällt auch die Aufstellung HAUPT's, dass mi "sein" ("esse") urspr. "Namen nennen" bedeutet habe. - Eine andere Erscheinung ist die, dass ursprüngliches i nach v im Dialekt zu u wird, z. B. gis-tug "hören" vus-tug (geschr. mu-us-tug); hier ist natürlich nur durch den Einfluss des benachbarten v das i zu u geworden. Auch direct aus ursprünglichem v scheint sich u entwickelt zu haben in auslautendem av (aus am, und dies aus älterem an), z. B. -au und -kau nach Zahlwörtern, worüber unten noch gehandelt werden wird.

Von den Consonanten geht g, wofern es nicht g bleibt, in den dialektischen Texten teils in v über (im Anlaut m, im Auslaut, bezw. im Inlaut, nämlich bei Vocalverlängerung, bund m geschrieben), in welchen Fällen in den Turksprachen entweder v oder anlautender u-Vocal erscheint, theils springt es, indem eine Lautabwechselung stattfindet, in die nächstverwandte, dentale Reihe um, d. h. wird durch d ersetzt, und endlich kann es, vor auslautendem a, vermittelt durch g, in j vollends verflüssigt werden. Da wog durch d ersetzt wird, weisen die Turksprachen ebenfalls ursprünglich einen g-Laut, der erst mit der Zeit verhärtet wurde, auf. Beispiele: a) gar "machen", dial. var und val; gal "sein" dial. val, alttürk. pol-mak aus vol-mak, bol-mak (westtürk. wiederum erweicht ol-mak); gir "Dolch", dial. vir; gis in verschiedenen Bedeutungen, dial. vus (wegen

<sup>1)</sup> Vgl auch noch utul "Herr", "Herrin", dial. itil (daher sem. itillu, itlu, fem. itillit); udu(b) "Lamm", dial. i-dib IV R 20, 26/72; udug "Wort", dial. i-dib (z. B. IV R 10, 1/2b) u. a.

des u vgl. oben bei den Vocalen, und vgl. unten gustug "hören"); gir "Fuss", dial. vir; gun "zehn", dial. vun, un, u, alttürk. on; gal "gross", dial. vul (vgl. z. B. den Dämonennamen mulla, spr. vulla, bab.-ass. gallû), alttürk. ul "gross"; gud "Ochs", alttürk. öt, üt; aga "Hintertheil", dial. aba, spr. ava; dugga "gut", dial. sibba (spr. sivva), alttürk. söb "passend, schön", tschagat. jüb "gut", osm. eji; sigga "Backstein", dial. šibba, spr. šivva; udugga "Wort", dial. idibba, spr. idivva, tschag. deb "reden", osm. deju; sagga "Kopf", dial.  $\triangleright \parallel \rightarrow m \dot{a}$ , spr. sav-va etc. etc. — b) agar "Acker", dial. adar; gim "bilden", als Postpos. "wie", dial. dim, alttürk. gib, gim, dann verhärtet zu keb: gub ..sich niederlassen", dial. dub (HAUPT); igi (urspr. igis, vgl. IV R 9, 362), dial. idi (HAUPT) "Auge", türk. gös (vgl. auch igi-bar, spr. igi-var "sehen", dial. idi-var, türk. gör-mek dass., contrah. aus givar, und als Analogie gis-tug "hören", dial. vuš-tug, vuštu, türk. išit-mek) 1); ģi-gal,,er sei" (Optativ von gal "sein"), dial. di-val (geschr. ní-ma-al), türk. bol-gai, osm. olà "er sei"; giš, gi "eins", dial. diš, türk. vielleicht in tschagat. jeke "einzeln, einsam, verlassen" etc. — c) mag "gross", mit Verlängerung mag-i, was auf eine Aussprache majji, mai hinweist; gug-i,,treten" IV R 15, 5<sup>b</sup> (spr. gujji?); in-ag-i (spr. in-ajji) "er misst" (statt in-agga; dagegen in-ag "er mass") SAKT Nr. 1, Col. 1, Z. 75; vgl. dazu gig "Krankheit", uig. jik. — Dass auch & erst aus & hervorgegangen, sehen wir aus der 1. sing. Opt. gan-gar "ich will machen" (auch blos ga-gar) vgl. mit der 3. sing. gi-gar, aus der

1) Auf die Identität von vuß-tu(g) und titt(-mck) machte mich mein in nordostasiatischen Sprachen wohlbewanderter Freund Dr. Dvoñak aus Prag aufmerksam, welchem ich überhaupt die Anregung zu dieser erneuten Prüfung der Frage nach der altaischen Verwandtschaft des sumerischen verdanke. Durch das daraus sich ergebende positive Resultat konnte niemand freudiger überrascht sein als er, dem (wegen dingir "Gott", türk. tangry, wie aus ethnologischen Erwägungen) eine engere Verwandtschaft des sumerischen mit dem mongolischen oder auch den Turkdialekten längst feststand, ohne dass er jedoch dieselbe aus Mangel an gesicherten sumerischen Materialien hätte des näheren begründen können.

häufigen Verlängerung -ga von Wurzeln, die mit g auslauten, z. B. lag, aber lag-ga (spr. lagga) und endlich aus Fällen wie sa-ga, "dein" (wörtl. "bei dir"), z. B. IV R 3, 25<sup>b</sup>, SAKT Nr. 11, XXIX, 58, wo sonst (cf. IV R 29, 1, 25<sup>a</sup>) za-ga steht; es ging also hier zwischen zwei Vocalen g in den verwandten Spiranten über. Die wenigen Fälle", wo ng auftritt (zu sprechen wie unser ng, z. B. in "Gang"), sind am besten in Zusammenhalt mit einer andern Erscheinung (ausl. n zu m, siehe weiter unten) zu besprechen. Von der Verhärtung, welche im Lauf der Zeit in Nordbabylonien (also im jüngern Dialekt) nicht blos g, sondern sämmtliche tönenden Consonanten im An- und Inlaut erlitten, wird ebenfalls weiter unten im Zusammenhang die Rede sein.

Während das Nebeneinander von m und b in den Texten des jüngeren Dialects (z. B.  $\leftarrow$ -ma d. i. dim-ma neben und für dibba "er rief", beide aus dugga, oder umgekehrt dibba "er that" neben und für dimma, beide aus ilterem gimma) keinen Wechsel von m und b involvirt, sondern beides nur graphischer Ausdruck für den einen Laut v ist, woraus allerdings der allgemeine Uebergang von m in v im jüngeren Dialect erhellt, so haben wir andrerseits schon in den ältesten sumerischen Texten unter gewissen Bedingungen einen directen Uebergang von anlautendem v0 in v0 uns; nämlich wenn, vermittelt durch den v0 vocal, ein v0 nachfolgt; neben dem Subjectpräfix v0 beim Verbum haben wir niemals v0, wohl dagegen in zahlreichen Fällen v0. Den gleichen Lautwandel

<sup>1)</sup> Aus mun wurde dann weiter min (vgl. oben u zu i sporadisch auch schon in alten Texten); mu (bzw. mi) für sich kommt nie vor, ausser es folgt noch ein mit n beginnendes Objectspräfix (z. B. mu-nin-gar, minin-gar), und nur wenige Fälle, wo ein Dental oder Zischlaut statt n folgt, z. B. mu-ta-ud-du, mu-i-zu (sprich mixu), mu-tu, mu-i-bar-ra, lassen sich aufweisen, so dass es scheint, dass das Lautgesetz auch durch das Folgen dieser Laute zu Stand gebracht wird und also hiedurch eine kleine Erweiterung erfährt. Der Fall gi-ma-tar (Gudia-Texte) ist als durch Vocal-harmonie aus gi-mu-tar entstanden zu erklären, während sämmtliche mit

finden wir in den Turksprachen, siehe Radloff, *Phonetik der nördlichen Türksprachen*, § 222 (auf S. 160). Dies ist, beiläufig bemerkt, eine der merkwürdigsten und frappirendsten Uebereinstimmungen zwischen dem sumerischen und der letztgenannten Sprachgruppe.

Ein vereinzeltes, aber sicheres Beispiel eines Uebergangs von anlautendem d zu s (zunächst wahrscheinlich zu z), ist das schon erwähnte dug "gut" zu sib (geschr. si-ib); man beachte, dass hier auch die Turksprachen die spätere Form aufweisen, wie sie das überall bei jedem organischen Uebergang thun, während in dem Fall g zu d, wo kein Uebergang, sondern nur Lautabwechselung vorliegt, in denselben, wie zu erwarten, das ältere g (bzw. verhärtet zu k) erscheint. Ein zweites Beispiel ist vielleicht du(m) – sim VR 11, 31<sup>de</sup> (HAUPT, Gött. Nachr. 1880, S. 539, unten, während das dort angeführte weitere Beispiel VR 11, 32<sup>de</sup> hinfällig ist, da hier das Original nicht si-im, sondern di-im bietet).

Dass von den zwei Lesungen ru und du, welche das Ideogramm (vgl. S² 29 f., Sc 199 ff., ru z. B. in na-ru-a, sem.  $nar\hat{u}$ , Tafel", du z. B. in udug-di-a, fliehen", neben udug-du-a) hat, ru der ältere und du der denselben in jüngerer Zeit ersetzende, wofür weiter di gesagt wurde, war, ist wahrscheinlich du); sehr fraglich dagegen die An-

im und um beginnende Formen (so auch imman-gar, immin-gar etc.) aus in- (nach dem Lautgesetz: auslautendes n zu m auch schon in alten Texten, siehe weiter unten) entstanden sind, wie bei der Lehre von den Subject-präfixen des Verbums eingehender gezeigt werden wird.

<sup>1)</sup> Vielleicht liegt dieser Wechsel auch im Auslaut vor bei SAR-da (sprich sad-da) = napāhu (z. B. SAKT., Nr. 21, 11 Rev.) verglichen mit sar-i = asū, "herausgehen", in welchem Fall er durch l vermittelt ist (also sar, sal, sad), was durch dul-dul-da-as (sprich dududdas) = til-la-nis SAKT., Nr. 18, 6/7<sup>a</sup> (vgl. auch S. 182 derselben Texte) bestätigt würde.

nahme, ein älteres n sei im imi-sal-Dialect in sübergegangen (vgl. Semiten I, S. 511). Ganz unhaltbar ist die Aufstellung des Uebergangs (bzw. der Erweichung) von s zu s in sum. "geben" zu sim, da letzteres sim (geschr. si-im) zu lesen ist; z zu s vor i (zunächst Verhärtung zu s, und dann, durch das i beeinflusst, Uebergang des s in s) liegt vor in si "Seele" zu si (Haupt), su-si zu su-si = salummatu (Form "si-i-si-i-ta (für mulu-zu-u-ta) = mussakka "bei deinem mussu" IV R 22, Nr. 2, 43/4 und endlich in si(g) = simû und magâru V R 21, 18 und 19gb zu si-ga = simû und magâru SAKT., S. 203 (vgl. auch IV R 18, 32b; 20, Nr. 1, 5² und 12² u. ö.).

Rotacismus liegt vor in dem Objectspräfix der 2. sing. -ran- und -rab- für das der Analogie nach sicher zu erschliessende -zan- und -zab-, z. B. imma-ran-tumma = itbal-ka, "er führt dich" IV R 25, col. 4, 40/1, gummu-rab-summu "er möge dir geben" (liddin-ka) IV R 15, 47\* u. ö., ferner in mas neben bar "fünf" und vielleicht noch öfter. Vgl. lat. corpus, gen. corporis (für corposis).

Ganz falsch ist die Aufstellung eines Uebergangs von l in r, wofür die Variante kibir zu gibil im grossen Syllabar ein Beispiel liefern soll, während doch kibir semitischen Ursprungs ist; im Gegentheil, es gibt eine ganze Anzahl von Fällen, wo sicherer Uebergang von r zu l, ja schliesslich durch Mouillirung des l zu j vorliegt. Hieher gehört gal "machen" aus gar, das weiter zu val geworden ist (z. B. in (-va-al) aus zi-gal, sem. siknat napisti); dass hier nicht eine Bildung wie gul-gal "feindlich" vorliegt, sieht man deutlich aus IV R 18, R 3, 48 $^b$ , wo gal-la durch

ganz verschiedene Wörter, wie z. B. nin "Herrin", dial. mul) vorliegt, so ist er nur bedingt zu denken durch das folgende r (combinatorischer Lautwandel), da ein directer Uebergang von n in 3 doch kaum denkbar ist, und dann gehört vielleicht auch her sin "vier" (später sim, sib) neben und aus noch älterem nin, wo das folgende n die betreffende Lautabwechselung bedingt hätte.

sakânu übersetzt wird; — ferner *i-sir-ra* "Strasse", neben silla (siehe schon oben S. 165); tur-tur-lal (lies tutulla) = sihhirûti IV R 3, 38<sup>b</sup> und damit verglichen tur-i = sihru "klein" IV R 28, Nr. 4, 47 (imisal-Text), das tujji zu sprechen ist. Ganz ebenso sind die übrigen Fälle, wo eine a-haltige, mit r auslautende Wurzel durch i statt a (bzw. ri statt ra) verlängert wird, wie in-sar-ri (auch in-sar-i) "er schreibt" (statt in-sarra), das selbtstverständlich in-sajji (vermittelt durch eine Form in-salli) zu lesen ist.

Ebenso geht n vor dem Verlängerungsvocal in vielen Fällen in 1 (und dann schliesslich, wie oben r, weiter in j) über, z. B. din "Leben" (nur noch in Götter- und Ortsnamen, vgl. II R 59, 31 rev. und IV R 19, Nr. 1, Rev., Z. 7, wie den Namen Din-tir "Babel"), späterhin tin gesprochen, während schon in den Beschwörungsformeln wie den einsprachigen Inschriften der patisi von Sir-BUR-la dafür ti, mit Verlängerung tilla, auftritt; das Türkische hat hier das alte n bewahrt (tin "Seele, Leben"), da auch hier nicht directer Uebergang, sondern vielmehr Lautabwechselung (vgl. oben g zu d) vorliegen wird; — ferner sudun "Joch" zu sudul (Sb 45 und Var.), nag "trinken" zu imisal lav (wie aus der Schreibung ka-►► TYY-va für kalamma "Land" hervorgeht), Idigna "Tigris" zu Idigla (siehe Semiten I, S. 466), nu-un-ti "er sass" zu nu-ul-ti IV R 11, 39<sup>2</sup> (womit man IV R 15 das seltsame von mir früher als Semitismus betrachtete la statt nu "nicht" vergleiche?), ni "Gott"(?) zu li (siehe Sem. I, S. 492), al-du-du IV R 3,  $11/2^a = illak$  "er geht" für an-du-du (und eine Menge ähnlicher Beispiele, wo das Subjectspräfix an-, zumal vor Dentalen und Zischlauten, in al- übergeht); mal-i "ich" (spr. majji, mai) und za(l)i "du", zal-i-mi-in "ihr" (zajji-min) aus ursprünglichem man und san (vgl. die Formen in den Turksprachen und die analogen Verstärkungen der Pronominalelemente im Sumerischen selbst, wie beim Objectspräfix šin neben und aus ši, ban aus ba etc.), und andere

Beispiele mehr. Schreibungen, wie in-i "Herr" IV R 13, 10<sup>a</sup> und nun-i "erhaben" SAKT Nr. 12 30<sup>a</sup> sind nach dem ausgeführten ijji und nujji zu sprechen; dass nun (ohne Verlängerung) in num übergehen und dann auch zu nummi verlängert werden konnte (semitisch abkallu), werden wir sofort sehen. So wurde auch im Tschagataischen tin "Seele" zu dem, während das Sumerische schon früh hier das n durch l (til "Leben") ersetzt hat.

Wir haben nämlich, um gleich zu dem erwähnten Uebergang von n zu m zu kommen, im Auslaut einer ganzen Reihe von Wörtern, da, wo die alte Sprache n aufweist, ein jüngeres m, das dann schliesslich, wie jedes m, zu v (-av und weiter -au) geworden ist. Für dies von mir entdeckte Gesetz, das zugleich in überraschender Weise den bisher falsch aufgefassten Uebergang von -ng- in -mmerklärt, vergleiche man folgende Beispiele: Das sumerische Wort, welches "Bild, Statue" bedeutet (ass. salmu), lautet nach Sb 378 alam; die Gudi'a-Inschriften aber (vgl. Semilen I, S. 498) belehren uns, dass es ursprünglich auf nauslautete (alan-na-ni-sù "für seine Statue"). Nach Sb 65 heisst inbu "Frucht" sumerisch girin (vgl. dazu IV R 18, 34/5ª und phon. gi-rin-na IV R 26, Nr. 7, 43), während IV R 9, 22 (dial. Mond-hymnus) gi-rim (= inbu) geschrieben wird; so entlehnten es auch die Semiten als kirimmu (also: girin — girim — kirim). Die Partikel a-an "auch" soll nach Angabe eines Syllabars am gesprochen werden, also urspr. an, später am (schliesslich, so z. B. nach den Zahlwörtern, wie man aus den Turksprachen sieht, au). Das Wort anna(g) "Zinn" heisst in der dial. Hymne SAKT Nr. 21 am-ma (also an zu am). Das Nominalpräfix nin- (z. B. ninkulla "feindlich") wird im Dialect zu im- (vgl. II R 15, 39° phonetisch im-dù-a = pitikti "Schöpfung", und zur Verkürzung lu-gulla aus mulugulla, abanin-gub aus gabanin-gub = lizziz und ähnl. Beispiele), nicht zu am-, wie ja das betr. Zeichen an und für sich auch gelesen werden könnte und auch von HAUPT irrig so gelesen wurde. Im Istarhymnus Sm. 954.

21ª heisst "Schwester" im-urum; nach Sb 270 f. heisst zwar sis "Bruder" und uru "beschützen"; wir wissen aber aus den Texten, dass sis (verlängert sissi) "Feind" und "bitter" heisst, und da auch der Name des Zeichens urinnu ist, also ein urin oder urun voraussetzt, und "Bruder" = "Beschützer" eine passende Etymologie ist, so werden wir nicht irre gehen, wenn wir urun "Bruder, Schwester", dial. urum oder mit Präfix im-urum ansetzen. In Sb 51 steht links, wie mir Bezold') mittheilt, im Original nicht gi-gim, sondern vielmehr gi-gin ( ); das also ist das Prototyp für ikimmu (ein Dämon): gigin, dial. gigim, semitisirt ikimmu. "Geben" heisst sum, sim (so in den dialect. Texten), schliesslich st (so der semitische Lautwerth des Zeichens); der Name des Zeichens sunnu aber weist darauf hin. dass sun die älteste Form war<sup>2</sup>). Nach einer Glosse hiess das sum. Wort für Mutter am, amma; da aber die Turksprachen neben einem jüngeren am hier fast allgemein und ursprünglich an haben (vgl. sum. ad "Vater", alttürk. at), so wird auch im Sumero-akk. am erst die jüngere Form repräsentiren; ähnlich wird auch das Abstractbildungspräfix nam- (dial. na-am- geschrieben), und vielleicht auch die Negation beim Verbum nam- (vgl. daneben die Formen na-an-, während nam- meist vor b steht, wo natürlich nan-ba zu nam-ba werden musste) ursprünglich nan- gelautet haben. Dass nun "mächtig" mit der

<sup>1)</sup> Ich verdanke diese Correctur Herrn Prof. Delitzsch. -- B.

<sup>2)</sup> Schon SAYCE ("Accadian Phonology", S. 123—142 der Transactions of the Philol. Soc. 1877—8—9, erschienen London 1877, daselbst S. 135) erkannte in kimmu "Botschaft" verglichen mit kin "senden" (wie er statt gin schreibt) und in semmu (wie er statt summu hat) neben sunnu Parallelformen, nur dass er irrthümlicher Weise die Formen mit n für die späteren hielt. Für die damalige Zeit bietet dieser Aufsatz des genialen englischen Sprachforschers und Assyriologen überhaupt eine Fülle von feinen Beobachtungen, wenn auch jetzt, wo wir durch den jüngern Dialect das sumerische in seiner historischen Entwickelung verfolgen können, vieles in anderm, ganz neuem Licht erscheint.

Verlängerung -mi nummi zu lesen ist, wurde schon oben erwähnt, wo von der Form nun-i (nouilli, nujji) die Rede war; es ist hier jedoch nicht so, als ob aus nun die beiden Formen nummi und nuiji zugleich hervorgegangen wären, sondern aus nunna wurde nulla, nujja, nujji, und aus nun (ohne Verlängerung) num, woraus dann erst secundär ein nummi (neben nunna, nujji) gebildet wurde. Neben min, minna "zwei" erwähnt Pinches in den Proceedings eine Form mimma, also min - mim. Während sonst die Verlängerung i (statt auslautender Conson. + a) nur nach Stämmen mit auslautendem l, n, r und g, um die Mouillirung (bzw. den Uebergang in j) anzuzeigen, angetroffen wird, finden wir in den Familiengesetzen dam-i, so zu Anfang des sechsten: šú-nin-tùl-la-bi (bzw. tukundi) 🗲 🔄 -i 🗲 🔄 -na-ra F-mu nu-mi-in ba-an-na-an-gù "wenn ein Mann zu seinem Weib mein Weib nicht bist spricht", wo gewiss noch als älteres dan (dann dan-i als dajji zu sprechen) zu transcribiren ist, wie sich überhaupt noch bei manchen Wörtern, deren semitischer oder nur von den Syllabaren angegebener Lautwerth auslautendes m ist, ein älterer Auslaut auf n nachweisen lassen wird. Ein an die Cardinalzahlen angehängtes 📂, gan bildet die Ordinalia (aus einem Pronomialstamm ga und der Partikel an "auch" zusammengesetzt, welch letztere auch allein an Zahlwörter angehängt wird); meistens lesen wir jedoch :-ma, das natürlich, wie die Variante A -ma IV R 7, 21ª beweist, gam-ma gelesen wurde, also gan - gam (und schliesslich gav, gau, das mit dem in den Turkdialecten neben au sich bei Zahlwörtern findenden -kau einfach identisch ist). Nach all diesen Belegen kann es keinem Zweifel unterliegen, dass II R 59, 33<sup>a</sup> in den ersten beiden Columnen zu Mul-ma-gim = Nin-ma-gin zu ergänzen ist.

Nicht zu trennen von dieser lautlichen Erscheinung sind nun die Formen dingir "Gott", dial. dimmir, divvir;

Kingi "Land", "Sumir", dial. Kami; Šingir (שָנַעַר, Senkereh), dial. Šumir (aus Šimir), vielleicht auch Gingir, Gimir (SAYCE, LENORMANT), wo ursprüngliches din, kin und sin bei ihrer Weiterbildung durch r zunächst gutturalisirt wurden, und dann endlich in dim-, kim- (bzw. kam-) und sim- (bzw. sum-) übergiengen; auf keinen Fall ist dingir (später in Südbabylonien tingir gesprochen, wie din "Leben, Seele, Geist" später tin) Compositum aus dem semitischen din "richten" und gir "Macht, mächtig", sondern wir haben hier ganz das gleiche Lautgesetz vor uns wie in den zahlreichen vorher angeführten Fällen<sup>1</sup>). Hieher gehören dann auch die nur in imi-sal-Texten begegnenden Formen singa-minni "(für) es-bist (du)" Sm. 954, obv. 1/2 u. 5/6, singa-bul-bul = inassu IV R 28, Nr. 2, 11/2 für älteres sin-minni, sinbul-bul, während die zwei vereinzelt dastehenden Bildungen inganzu "er es weiss" und inga-da-ti "er sich näherte" (z. B. SAKT Nr. 17, 18ª imisal), wie die trilingue Liste V R 12 angibt, aus imman-zu und imma-da-ti entstanden sein sollen; wäre letzteres richtig, so könnten hier nur Analogiebildungen vorliegen, wie ich das Sem. I, S. 472 vermuthet habe. Es ist aber sicher, dass innan-zu und inna-da-ti die hier zu Grund liegenden Formen sind, aus denen ja auch erst Formen wie imman-zu, imma-da-ti (siehe oben S. 160 Anm.) sich entwickelt haben. Sahen wir doch, dass die Entwicklung von auslautendem n zu m nicht erst im jüngeren Dialect, sondern sporadisch auch schon in den älteren Texten beginnt.

Endlich kommen wir zu einer der wichtigsten Erscheinungen der sumero-akkadischen Lautlehre, nämlich

<sup>1)</sup> Auch hier hat bereits SAYCE 1877 (a. a. O., S. 141) das richtige: dimmir Weiterbildung aus dimme "Geist"; dimme (sprich dimmi) wird aber selbst nur die jüngere Form sein von din "Leben, Geist". Vergleiche auch schon SAYCE "On an Accadian Seal" (Journ. of Philol., vol. III, Lond. 1871) S. 21. In den Turksprachen vgl. man die osm. Aussprache domuz "Schwein" des Wortes tungus, wonach auch die Tungusen benannt sind (DVOKAK), wie das schon angeführte tin "Seele", tschagataisch aber dem.



der allmählich immer mehr um sich greifenden Verhärtung der tönenden Consonanten g, d, b und z, und zwar so weit wir sehen können, zunächst im An- und Inlaut. Das geht nicht nur aus Schreibungen wie ban "Bogen" für ban, pil für bil "Feuer", Aku "Mondgott" für Agu etc. (in den Syllabaren und Nationallexicis) hervor, sondern wird unwiderleglich erwiesen durch die Wiedergabe sumero-akkadischer Wörter im Semitisch-babylonischen, während ja die Texte (auch noch die vielen phonetischen Schreibungen der imi-sal-Hymnen) durchgängig die ursprünglichen tönenden Laute als historische Schreibung hier bewahrt haben. Man vergleiche für g: gi(n) "Rohr" kanû, gusa "Thron" kussû, dingir Anunna-gi (die Geister der Wassertiefe) Anunnaki, girin "Frucht" kirimmu, Agadı (Stadtname) Akkadu; für d: mada "Land" mâtu, dara(ģ) "Antilope" turâhu; für b: Zimbir (Stadtname) Sippar, bara(g) "Allerheiligstes" parakku, zabar "Bronce" siparru; für z zu s die schon erwähnten: Zimbir, guza, zabar und noch Zu-in (geschr. In-zu, wozu man Sem. I, S. 395 und S.405 vergleiche) "Mondgott" Sin, abzu "Wassertiefe" absû (oder noch weiter apsû), azag "Fieber" asakku und andere Beispiele mehr. Characteristisch ist, dass die Mehrzahl dieser Wörter zugleich die semitische Ableitungsbildung  $-\hat{u}$  (nicht blos die Nomin.-Endung u), wie in Kassû "der Kossäer" von Kas-da "Kossäer-Gebiet", an sich trägt, wie um sie dadurch noch deutlicher als abgeleitete, als Fremdwörter zu kennzeichnen Dieser Prozess der Verhärtung ging dann immer weiter, bis wir 1000 Jahre nach Chr. Geb. im ältesten türkischen Sprachdenkmal nur mehr (auch im Auslaut) k, t, p und s vorfinden, gar nicht mehr g, d, bund z daneben, wozu man das oben S. 164 aus RADLOFF angeführte vergleiche.

Wenn ich noch erwähne, dass in verschiedenen Fällen, welche in der Grammatik am betreffenden Orte zur Sprache kommen, zwei zusammenstossende Consonanten einander assimilirt werden (z. B. im-nan- zu imman- bei der Verbal-

bildung, wie schon Haupt bemerkt hat), und dass das Sumerische die ausgesprochene Neigung besitzt, die auslautenden Consonanten, wenn keine Vocalverlängerung oder keine Suffixe und Postpositionen antreten, entweder nur als tönende zu dulden oder in den meisten dieser Fälle ganz zu verflüchtigen (z. B. a "Vater" aus ad, dagegen adda, addâ-ni, addâ-su etc.) eine Erscheinung, die LENORMANT signalisirt und nach ihm besonders Haupt in seinen Fam.-Ges. weiter ausgeführt und belegt hat, so hoffe ich, keinen wichtigen Punkt der Lautlehre übergangen zu haben.

(Fortsetzung folgt.)

Nachtrag zu dem Aufsatze: "Zur Frage nach der Aussprache der Zischlaute" (S. 1 ff.).

Von Eb. Schrader.

S. o Anm. 3 des obigen Aufsatzes war die Vermuthung ausgesprochen, dass die auffällige Wiedergabe des ninivitischen Königsnamens Sin-ahî-irba durch hebr. סנחריב, während man ein שנחריב gemäss dem zwischen dem ninivitischen Assyrisch und dem Hebräischen bestehenden Lautwandel-Gesetze erwartete, auf eine Anähnelung der Aussprache dieses Namens, was den Zischlaut anbetrifft, an die den Hebräern von den Babyloniern her und insbesondere durch den Namen Sanballat סנבלט = babyl. Sinuballit geläufig gewordene Aussprache des Gottesnamens סן סן (= ninivitisch שן) zurückgehe, derselbe also für die ninivitische Aussprache des Zischlautes in diesem Gottesnamen nichts beweise. Diese Vermuthung findet eine erwünschte Bestätigung in der von Clermont-Ganneau, sceaux et cachets Nr. 32 (Journ. Asiat. VIII, 1883, p. 140) veröffentlichten phönizischen, bzw. israelitischen Legende, lautend: שנסרער d. i. offenbar Šin-sar-usur = אָנ־סָר־(אָ)אָר "Sin, schirme den König" ein Name, welchem ein babylonisches Sin-sar-usur, d. i. שרדער (א) entsprechen würde. d. i. aber ein Name genau wie die bekannten: Nirgal-sarusur, hebr. נרגל־שראגר, Bil-sar-usur, hebr. בל־שראגר u. a. m. (s. darüber KAT<sup>2</sup> 433). Sowohl in der Wiedergabe des babylonischen s durch ninivitisches s in dem Gottesnamen Sin (babylon. סן, niniv. שן), als umgekehrt in der andern des s durch ninivitisches s in dem Appellativ für "König" (babyl. שר, ninivit. סר) tritt uns die zwischen Babylon und Ninive bezüglich der betreffenden Zischlaute differente oder vielmehr entgegengesetzte Aussprache entgegen. Wiedergabe des assyrisch-ninivitischen Namens Sin-ahîirba als סנחריב im hebräischen Texte des A. T.'s kann somit nur eine Ausnahme bezeichnen, deren Erklärung innerhalb des Hebraismus und dann vermuthlich in der von dem Verfasser angedeuteten Richtung zu suchen ist.

## Sprechsaal.

## Notes de lexicographie assyrienne.

Par J. Halévy.

(suite)

3. šattu, hiératique mu »année, heure«.

L'idéogramme habituel de l'année est mu, tantôt seul, tantôt accompagné de l'explicatif anna »haut, céleste«. Le passage ci-après démontre qu'il signifie aussi »heure« ou »temps«.

as arhi la musallimu sattisu (R. IV, 30, 15). En hiératique idu nu di-ma mu-ba ku (l. 14).

Dans un mois qui n'accomplit pas son temps«.

L'origine de ce double sens est facile à deviner: l'idéogramme englobe simplement les deux significations du démotique sattu, savoir, année« et »heure, temps«. Mais dans le premier cas sattu est contracté de sanatu, hébr. אַּשָּרָה; dans le second, il représente sa'a(y)tu, hébr. אַשָּרָה, aram. אַשְּעָה. Il devient ainsi évident que ces deux valeurs de mu se fondent sur l'homophonie fortuite de deux mots assyriens de racines différentes, en d'autres termes, qu'elles sont d'invention sémitique. Parmi les autres valeurs de cet idéogramme la plus usuelle est celle de zikaru »nom, mention« et il paraît avec les trois voyelles: mu, me, ma et même sous la forme e-me (écrite

ka-me). Cette dernière offre presque intact le thème assyrien amu, ame, ama »parler, annoncer, ordonner etc.« (racine sémitique °D1), d'où les substantifs amatu »parole etc.« et mâmît (aram. NDDD) »serment, anathème, malédiction«. Les autres sont formés par l'élision de la voyelle initiale ou apocope. Enfin, comme représentant idéographique de zikaru, le signe mu emprunte à celui-ci deux autres significations, celle de mâle et celle de »hauteur, ciel«. De telle sorte, le monosyllabe mu se trouve représenter six valeurs distinctes: »année, heure, nom. parole, mâle, hauteur«. Il est grand temps que les partisans de l'accadisme cherchent à expliquer ce fait remarquable à leur point de vue.

# 4. biltu, hiératique cadeau, impôt, rançon«.

La racine du thême bil est notoirement בְּלִרה »porter, apporter«. L'apocope s'observe aussi dans l'araméen בְּלָה qui a le même sens. Pour ce qui est de la forme hiératique, elle se compose de deux signes qui équivalent au démotique saq kalama »chef du pays, seigneur, roi«. Il y a ici sans aucun doute un jeu d'homophonie entre bil et bel »chef, seigneur, roi« qui vient de by. Mais pourquoi les scribes assyriens n'ont-ils pas choisi dans ce but d'autres composés synonymes. Je suis parvenu à m'en rendre compte en examinant de nouveau deux passages paralleles des textes digraphiques (R. IV, 2, 17—18, 19).

Te-lal ur nu tuk VII-na mêš Gallû ša bulta la išû sibitti šunu Sal ka-ga: gunna ul idû: nu un zu mêš

Dans mes Documents religieux (p. 38), j'ai traduit bultu = ur par \*parties sexuelles de l'homme« et gunnu = sal-ka-ga par \*parties sexuelles de la femme«. Mais les raisons dont j'y ai appuyé ces traductions ne me semblent plus soutenables et j'incline à voir dans bultu (à lire peut-être biltu) le terme qui signifie \*cadeau«.

L'équivalent hiératique ur rendant d'ordinaire le mot nisu, englobe naturellement tous les sens propres à ce dernier et par conséquent celui de papport, rapport (r. Ntr.) (1). D'un autre côté, le parallélisme entre bultu et gunnu démontre pour celui-ci le sens analogue de rançon et l'hiératique sal-ka (= dug)-ga s'y accommode bien, et il paraît parole ou chose d'ésclave. Les dits versets doivent donc être traduits ainsi qu'il suit:

Des Gal (sorte de démons très cruels) qui n'acceptent pas de cadeaux, ces sept;

Ils ne connaissent pas de rançon, ces sept.«

Ayant acquis la certitude que gunnu signifie rançon, on comprend aisément la composition de complexe se lisant gu-un = gun rappelle à l'oreille le thème de gunnu, en même temps qu'il rappelle à l'esprit le thème du synonyme biltu. L'intention des scribes assyriens d'indiquer le sens des mots par plusieurs moyens à la fois, résulte d'un grand nombre d'exemples que j'ai produits dans mes travaux antérieurs. Je me contenterai de citer le groupe ( ) cuivre qui peut se lire ka-mas et sa-bar; dans le premier cas il rappelle le démotique kemassu, dans le second le mot siparru ou sipirru, deux synonymes signifiant cuivre.

### 5. Šalmu, šulmu, hiératique di(= silim)-ma >paix «.

Cette équivalence est fournie par les syllabaires et vérifiée par les textes digraphiques. On remarque déjà au premier aspect que le phonème hiératique silim représente, sauf la légère différence de voyelles, le thème des vocables assyriens, c'est-à-dire la racine sémitique D'D. Les partisans de l'accadisme diront probablement que c'est une de ces rencontres fortuites que l'on constate souvent entre les idiomes les plus divers. Mais l'inexactitude d'une

ו) Comparez la locution hébraïque לְאֵ יִשָּׂא פָּגֵי כֵּל כַּקָר (Proverbes VI, 35).

telle hypothèse peut être démontré par ce fait important que le dit idéogramme rend en même temps les autres sens du compassion. Dans le membre de phrase cité au n° 3, l'hiératique di(= silim)-ma répond au démotique musallimu et exprime ainsi l'idée de rachever, parfaire, accomplire, idée que les langues sémitiques seules mettent en connection avec celle de rachever.

6. migin, démotique napharu >totalité, ensemble«.

nam ba nigin e-ne = â issihruni (R. IV, 5, 76-77) vils n'entoureront pas«

rab-gam-me-er lib (= sa)-la su(d) nigin-na = dis an-ia lid (= rim) nî attanashar (ibid. 10, 5-6) >je me tourne vers mon dieu miséricordieux«.

bar-ra nigin-e = sa as ahati issanahhuru (ibid. 16, 45)
>ceux qui font un tours (= se promènent) dehors «.

i-ne zu nigin-na kit = suhhuru panuki (ibid. 29, 53-54)
>la face (déesse) est détournée«.

Cette racine IND forme en assyrien le substantif sihirtu pourtour« et »totalité, ensemble« et ce sens est appliqué au phonogramme nigin.

# 7. 🏋 🛠 (💛) za-gin(-na), démotique uknu.

La pierre précieuse nommée en assyrien uknu, peutêtre l'hyacinthe, est figurée en hiératique par les signes \( \forall \text{ (gin)}.\) Au premier aspect on est porté à y chercher des valeurs idéographiques, entre autres celle de pierre (\( \forall \text{ (gin)}.\) Au montagne«. En regardant de près, on s'aperçoit que le dissyllabe zagin constitue le thème du mot vrai zagnu qui désigne une variété de uknu. Ces pierres précieuses sont mentionnées ensemble dans le verset (R IV, 9, 20) ziqni uknî zagnu aux joues (barbe?) de (l'éclat de) uknu et de zagnu«. La rédaction hiératique (l. 19) est plus vague: x za-gin-na sù-sù aux joues (?) de zagin en abondance«.

### 8. hiér. kuš-ù »repos, soupir«.

Le sens de »repos« pour l'hiératique kuš-ù est des plus certains, car il rend le verbe assyrien nâhu reposer«. L'expression R. I, 57, 33 — 34 kusû (écrit ku-su-û) libbûa repos de mon cœur« montre à la fois la lecture ù du signe final (( ) et l'origine assyrienne du mot. Cela est encore confirmé par le verbe ikus qui se constate dans la phrase suivante: Ekimmu limnu as sirim ikûsma (R. IV. 16, 6) »l'Ekim mauvais repose dans le désert«. Mais comment se fait-il que se même phonème kuš-ù est employé dans les textes hiératiques pour exprimer l'idée de sunuhu »soupir, sanglot«? Ainsi, le membre de phrase démotique uhāa sunuhat [kabattia] (Ibidem, 29, 57) >les ah et les soupirs de mes intestins« est rendu en style sacerdotal par uh-a bar kuš-ù [mu]. Il y a ici évidemment un jeu d'homophonie entre les racines assyro-sémitiques אירם »reposer« et אנה »soupirer« et par conséquent une preuve de plus que le système hiératique procède du génie assyrien.

### Ob ein syrischer Schriftsteller die Keilinschriften erwähnt?

Von E. Nestle.

Im 8. oder 9. Jahrhundert lebte Isu'-dad, syrischer Bischof von Hadeth, der ein Werk über die schwierigen Stellen der Bibel schrieb (Assemani, Bibliotheca Orientalis III, 1, 211). Von diesem Werk sagt Abbé J. P. Martin in seiner Introduction à la critique textuelle du Nouveau Testament (Paris 1883, 4°, p. 99, n. 1, autographirt, nicht im Handel): "Nous ne connaissons qu'un seul manuscrit de l'ouvrage d'Ischoudad; il est coté 457 à la Bibliothèque du Vatican. Il y a là des passages extrêmement curieux sur un genre d'écriture qui, d'après la description qu'en fait cet écrivain pourrait bien être le caractère cunéiforme." Hadeth, al Hadīta liegt — s. Hoffmann, Auszüge aus den syr. Akten pers. Märtyrer S. 190. 234 — einen Farsah unterhalb der Mündung des Grossen Zāb in den Tigris, auf der linken Seite.

Recensionen und Bibliographie siehe nächste Nummer.

Abgeschlossen am 2. April 1884.

# DIE ZÂHIRITEN

## IHR LEHRSYSTEM UND IHRE GESCHICHTE.

Ein Beitrag zur Geschichte der muhammedanischen Theologie

von

Dr. Ignaz Goldziher.

12 Mark.

## DIE SEMITISCHEN VÖLKER UND SPRACHEN

Als erster Versuch einer

ENCYCLOPAEDIE DER SEMITISCHEN SPRACH-UND ALTERTHUMSWISSENSCHAFT.

1. Hoft: Einleitung.

Die Semiten und ihre Bedeutung für die Kulturgeschichte.

Mit 3 Farbenkärtehen zur Veranschaulichung der semitischen Sprachentwicklung

und eine phys. Karte der semitischen Länder.

Dr. Fritz Hommel, Privatdosent an der Universität München.

2 Mark,

2. und 3. Heft:

# ME VORSEMITISCHEN KULTUREN IN AEGYPTEN UND BABYLONIEN. Mit einem Kärtchen im Texte. 9 Mark.

Mit einem Kärtchen im Texte, 9 Mark.

# DIE RÄTHSELWEISHEIT BEI DEN HEBRÄERN

mit Hinblick auf andere alte Völker

dargestellt von
LIC. DR. AUG. WÜNSCHE.

1 M. 50 Pf.

DER

# MIDRASCH BERESCHIT RABBA

DAS IST

### DIE HAGGADISCHE AUSLEGUNG DER GENESIS.

Zum ersten Male ins Deutsche übertragen

Lie. Dr. Aug. Wünsche.

Mit einer Einleitung von Dr. J. Fürst. Noten und Verbesserungen von demselben und D. O. Straschun und Varianten von Dr. M. Grünwald.

13 Mark.

Digitized by Google

# Grosses antiquarisches Lager

# ORIENTALISCHER WERKE

bei J. A. Stargardt, BERLIN, Markgrafenstr. 48. I.

Bei J. Ricker in Giessen sind erschienen:

In unserem Verlage erschienen:

Dr. F. Delitzsch. The Hebrew Language viewed in the Light of Assyrian Research. By Dr. Fred, Delitzsch, Professor of Assyriology at the University of Leipzig. 8vo. gebunden.

M. 4.—

An Essay on Assyriology. By George Evans, M. A., Hibbert Fellow. Published for the Hibbert Trustees, with 4to. Tables of Assyrian Inscriptions. 8vo. gebunden. M. 5.—

WILLIAMS & NORGATE, 14, Henrietta Street, Covent Garden, London; and 20, South Frederick Street, Edinburgh.

Verlag von Otto Schulze in Leipzig:

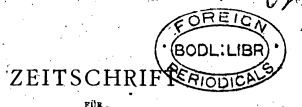
### KEILSCHRIFTTYPEN

der Akademischen Buchdruckerei von F. Straub. zusammengestellt von Dr. Carl Bezold.

2 Mark.

Dieses neue Verzeichniss führt über 600 Nummern auf, während man in solchen bisher nur höchstens 400 zählte.

Digitized by Google.



# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

# UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

HERAUSGEGEBEN VON

#### CARL BEZOLD UND FRITZ HOMMEL

PRIVATDOZENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN

| 1. Danu.           | Jun 1004.                 | <del>.</del>     | о. пен.<br>— |
|--------------------|---------------------------|------------------|--------------|
|                    | INHALT:                   |                  | Seite        |
| A. H. Sayce, The l | terary works of Ancient B | abylonia         | 187          |
| Fritz Hommel, Di   | sumero-akkadische Sprach  | e und ihre Verwa | ndt-         |
| schaftsverhältnis: | e II                      |                  | 195          |
| Rberh. Schrader,   | Kineladan und Asurbanipal |                  | 222          |
| Amiaud, L'inscr    | ption A de Gudea          |                  | 233          |
| Sprechsaal: Mitthe | lungen der Herren Sayce   | , Oppert, Hal    | évy          |
| and Bezold         |                           |                  | 257          |
| Recensionen        |                           |                  | 272          |
| Bibliographie .    |                           |                  | 275          |



#### LEIPZIG

OTTO SCHULZE

II QUER-STRASSE II.

Digitized by Google

# The literary works of Ancient Babylonia.

By A. H. Sayce.

As I stated in my edition of George Smith's Chaldcan Genesis, Mr Pinches has found fragments of a list of the principal literary productions of early Babylonia, together with the names of their authors. Among them are some of the poems and stories translated in the Chaldcan Genesis, including the famous Epic of Gisdhubar. The fragments are two in number and belong to different editions or copies of the same list. As they have never been published I give them here, the system of transliteration employed being the same as that of the Syllabary prefixed to my Elementary Assyrian Grammar, excepting only that I now represent caph by k and koph by q.

The first and longer fragment (S 669) is written on both sides, but the beginning and end are lost. The obverse reads as follows:

|    | i-nu an-nu-hu sa pi-i ¶ an ⊢[a] ') |
|----|------------------------------------|
| 3. | ME KHUSSU ba-a-ri KAK (?)          |
| 4. | an GAZ <sup>2</sup> ) tsu-pu PAP   |

<sup>1)</sup> Probably E-a.

<sup>2)</sup> Or perhaps ZIK. A.

| 5.  | an-nu-tum sa pi-i   Pap-pa-tum (nisu)                         |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| 6.  | RAK-KU MAKH PUL¹) ni-ner-ra & an EN-KIT-                      |
|     | LAL YA                                                        |
| 7.  | hu-te-id-di-is be-en-ni & TI-LA                               |
| 8.  | an AMAR-UT EN GAL-hu ki-nis lip²)-pa-(dhir)                   |
| 9.  | an-nu-tum sa pi-i   Ba-sa-an-gu-la nisu (dup)                 |
| 10. | UK³) ina UR⁴) SUN-BI-TA ♠ en ⊨                                |
| II. | an-nu-tum sa pi-i   EN-ME-KHI-GA                              |
| ι2. | SAK NAM ILLU zu                                               |
| 13. | (an-nu)-hu sa pi-i T an EN KIT                                |
| 14. |                                                               |
|     |                                                               |
|     | Reverse.                                                      |
| Ι.  | EN kab-(ti) sa eli                                            |
| 2.  | an-nu-hu sa) pi-i. Y Šu-an-gu-la tur                          |
| 3.  | nisu BAR-BAR nisu DUP ME-A                                    |
| 4.  | UT ME-DA UT SUD-UD-DA UT RI-A-TA & sa                         |
| 4.  | pi-i   BIT-KUR-TUR-NUN                                        |
|     |                                                               |
| 5.  | KU-qar an IZ-DHU-BAR sa pi-i   an SIN-li-ki-<br>un-ni-ni nisu |
| -   |                                                               |
|     |                                                               |
|     | 2)                                                            |
|     | 3) Possibly                                                   |
|     | 4) //                                                         |
|     |                                                               |

| 6.     | KU-qar Y E-ta-na sa pi-i Y nisu-an-SIS-KI                                                   |  |  |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 7.     | (KU)-qar LUL-A ↑ sa pi-i                                                                    |  |  |
| 8.     | (KU-qar) ¶ Śi-kak ♠ sa pi-i ¶ Śi-kak la-bi-'ri nisu)<br>US-KU nisu DUP                      |  |  |
|        | a tu gab 🕞                                                                                  |  |  |
| obve   | The second fragment contains only a portion of the erse. It is marked K without any number. |  |  |
|        |                                                                                             |  |  |
| 2.     | nisu BAR-BAR nisu DUP                                                                       |  |  |
| 3.     | AN-RI-E-NE-KIT & an-nu-hu sa pi-i  Kul-se                                                   |  |  |
| 4.     | ul bit KHI-RA & BAT <sup>2</sup> ) GAL NAM EN-NA                                            |  |  |
| 5.     | (an-nu)-tum sa pi-i Y Kus-lu tur                                                            |  |  |
| 6.     | nun-na & sa pi-i   an EN-KIT-ba-an-sa-du tur   Khu-me-me nisu BAR-BAR nisu DUP              |  |  |
| 7.     | (an) AMAR-UT EN kab-ti sa eli AN-e sa 3)                                                    |  |  |
| 7·<br> | (an) AMAR-UT EN kab-ti sa eli AN-e sa 3)  1) Possibly Kul-pu.                               |  |  |

<sup>2)</sup> 直回.

<sup>3)</sup> Read sa-qu-u.

- 8) (an-nu)-hu sa pi-i ¶ Šu-an-gu-la tur ¶ Ina-an-KAN-UL nisu BAR-BAR nisu DUP ME-A
- 9. . . . . da UT SUD-ud-da UT RI-A-TA sa pi-i | BIT-KUR-tur-nun-na tur . . . .
- 10. (KU-) qar an GIS-DHU-BAR A sa pi-i ¶ an Sin-li-kiun-nin-ni nisu BAR-(BAR) . . . . .
- 11) (KU)- qar TE-ta-na Asa pi-i Nisu-an-SIS-KI nisu . .
- 12) (KU-) qar LUL-A A sa pi-i KAK-an-AMAR-UT tur Nisu-an-tur-nun-na nisu DUP (ME-A) . . .
- 13. (KU-qar) ¶ Śi-kak 🌣 sa pi-i ¶ Śi-kak la-bi-ri nisu US-KU (nisu) 1) . . . . .
- 14. . . . a-tu-gab ( $\P^2$ ) A sa pi-i  $\P$  UR-an-SIS-(KI) nisu . .

Another list of early Chaldean literary works has been pointed out to me by Mr. Pinches, which, however, does not give the names of their authors. It belongs to the collection of tablets sent to England by Mr. RASSAM, and is catalogued Rm. 618. It is quite perfect:

- 1. su<sup>3</sup>)-ri-dam ki-iz(-ri?)
- 2. erased.
- 3. a-sa-pam a-na ki-rib AN-(e)
- 4. siptu an EN-KIT-LAL
- 5. Sar-gi-na su pu-u
  - 1) Only E preserved.
  - 2) Probably su.
- 3) I distinguish  $\nearrow$  and  $\nearrow$  from  $\nearrow$  and  $\bigvee$  by transcribing the first two as su and sa and the second two as su and sa. This is of course only a graphic makeshift, as there was no difference of pronunciation between the characters.

- 6. e-nu-ma Pu-rat-tam is-sa-a
- 7. a-ga-lu an-ni-tam ina se-me-ri
- 8 e-nu-ma a-na nu-khi NER UN-MES
- 9. nisu KAS<sup>2</sup>) sar al<sup>2</sup>) . .
- 10. KU-qar an a-tu-du
- 11. e-nu an AMAR-UT ina mat EME-KU u Akkad-KI
- 12. KU-qar an Se-rakh u GIS KURU
- 13. KU-qar GIS a-tu-gab-su

#### Reverse:

- 1. KU-qar GUT u ansu KUR-RA
- 2. GUT da-pi-nu
- 3. bul-di lu pal-da-a-ti
- 4. i-na mat ma-kha-zi
- 5. an Nin-ni-si-in-na tur SAK an Na-zi(?)-rin
- 6. mu-kal-lim tam-ni-e 🖎 LUL EN ni-me-ki
- 7. KU-qar an E-ta-na
- 8. UT pa-khar ma-da
- 9. nisu TIK-NA mat dan-nu

I have lately come across a fragment, marked Rm 150, which contains a list of works prescribed for the reading of a son. Probably they were intended to be learned by heart. The tablet originally contained two columns of writing on each side, but only a portion of a column on one side is preserved. It is as follows:

- 1. KHAR GUT im ru4) u . . . .
- 2. ša ALAM ≿
- 3 AN KHI AN MES . .

  - 2) Or perhaps e.
  - 3) Perhaps
  - 4) Not quite clear; may be intended for nun.

- 4. an an a-(num) . . . . .
- 5. ri-kiś qas-tam an an EN KIT
- 6 ∛ik-gur KAK-us u bi¹) ne a ni
- 7. KU-qar si-kak
- 8. a si lib ku mal mes

### space

9. TUR US-ya

- 10. UT an an EN KIT KU-qar BAR-MES
- 11. a-di za-a-ti-su
- 12. | LYLL (CALLY) | ik-gur KAK-us
- 13. a-di BAR-MES
- 14. za-a-tu mu-kal-lim-tu

In S 669 I imagine that the expression nisu DUP ME-A "the man of a non-existent tablet" refers to the loss of the original autograph. Only copies of it survived<sup>3</sup>). The three names given to the work of Basa-Gula (Obv. 6-9) are curious, and must be derived from the initial lines of different parts of the work. The name of the author, which is Semitic, shows that it must have been composed in Semitic Babylonian. For benni see W. A. I. II. 28 24 (? "Bel renewed the bond").

The next work was the product of an Accadian writer En-me-duga "the master of excellent speech". The heading is bilingual, since UK corresponds to bilu "lord".

The next work was also of Accadian origin. Perhaps the heading of it was: "Thy glorious mountain."

<sup>1)</sup> Or amar.

<sup>2)</sup> The characters are thus joined together in the original, and I do not venture to analyse them

<sup>3)</sup> The astronomical tablet K 3558 is stated to be copied from an older original which came from "a non-existent tablet" (KA DUP ME-A Rev. 6).

The title of the first work mentioned on the Reverse, composed by a Semite, Gimil-Gula the son of Nadan-Nebo, is shown by the next fragment to have been "... Merodach the lord of glory who is (exalted) above the heaven".

Nisu BAR-BAR means "librarian". BAR-BAR being explained by kissu sa musare (II. 48. 26).

The next work mentioned was Accadian, as is shown by the name of the author Ekur-dû-núna. There seems to have been no authorised translation of it Sudda (or rather suda) is written su(d)-ud-da as in the dialectal hymn IV. 9. 7. The title may be rendered "On a day of sooth-saying, a distant day, a high day".

KU-qar is evidently to be read zi-kar "a story". For zi as a value of KU see V 31. 57 As the authorship of "the story of Gisdhubar" is ascribed to Sin-liki-unnini, we may infer that it was originally written in Semitic. On the other hand "the story of the fox" (zikar śclibi) would appear to have been in Accadian, and I should read the supposed author's name Rû-Amarutuki the son of Nitakh-Dû-núna.

"The story of Siru" or "Sidu" seems to have been told (or to have been supposed to be told) by Siru himself, who is qualified by the epithet "the older". He was further known as "the eunuch"

Before the name of the tree Atu-gabsu, or whatever is the right reading, zikar is to be supplied, as we see from Rm 618. 13. The tree is coupled with the GIS manu or "cedar" in K 165. 15., and some story must be alluded to similar to the fable of the trees in Judges IX. 8-15.

Fragments of the "story of the ox and the horse" are translated in George Smith's Chaldean Genesis p. 150.

"The lady of Nisin" (Rev. 5) was Gula according to W. A. I. II. 51. 34.

I do not know how to read the following line with certainty, and consequently hazard no explanation of it

The first lesson mentioned in Rm. 150 is the series of bilingual tablets beginning KHAR-GUT =  $imr\hat{u} = pallum$  (see W. A I. 24. 27., 22. 40., 51. 58, where the  $2^{nd}$ ,  $3^{rd}$  and  $6^{th}$  tablets of the series are mentioned). See also W. A. I. II. 39. 56., where KHAR-GUT =  $imr\hat{u}$  "increase".

"The string of the bow" (1. 5.) may be the commencement of a poem which related to the bow of Anu (see George Smith's *Chaldean Genesis* p. 108).

I am unable to explain the latter part of line 6. The lesson recorded in line 8 is the series of Penitential Psalms of which the 65<sup>th</sup> is given in W. A. I. IV. 10.

The first work mentioned in line 10 is the great work on Astronomy called "the Illumination of Bel". The ideograph of divinity is twice repeated as in line 4 (and in some of the Creation tablets).

Next comes "the story of the twins", perhaps a folk-tale similar to the story of the orphan (W. A. I. II. 9). It was to be learnt or read, however, only "as far as the words 'his future'". Possibly the story was an episode in the work which began with the words "for digging up he made", since this work was to be continued as far as the word "twins".

Tsâtu in line 14 seems to mean "afterwards" and not to be construed with mukallimtu "the injuress".

I may add that the fact that some of these works were to be read only partially goes to show that the list which contains them is not an inventory of books bequeathed by a father to his children, but that it is, as I have already stated, a catalogue of the lessons they were to read and study.

## Die sumero-akkadische Sprache und ihre Verwandtschaftsverhältnisse<sup>1</sup>).

Von Fritz Hommel.

(Fortsetzung.)

Wir kommen nun zur Formenlehre, und hier zunächst zu dem sogenannten status prolongationis (ja nicht "Nominalverlängerung", da an dieser Erscheinung sowol Nominal- wie Verbalwurzeln participiren). Durch Anfügung eines a nämlich (wobei nicht nur als phonetisches Complement, wie man irrig aus einigen Glossen der Nationallexica geschlossen, sondern um die Verschärfung der Silbe und bei zweisilbigen Wörtern den auf der zweiten Silbe ruhenden Accent zu bezeichnen<sup>2</sup>), der auslautende Vocal noch einmal wiederholt wird, wird die Wurzel zu einem selbständigen Wort; so steht beim Nomen zwar sag "Kopf" ohne Verlängerung in sag-gigga "Kopf-weh" sag-illa "Haupt-erhebung", "haupt-erhebend", d. i. "hoch" oder dingir "Gott" in der den Composita ähnlichen engen Zusammenschliessung mit dem Adjectiv, wie dingir sagga "gnädiger Gott", aber utudda Nin-ki-gal-la-gi "Spross des Ninkigal" (obwol sich auch hier, vor dem durch die Postpos. gi bezeichneten Genitiv in den meisten Fällen keine Verlängerung geschrieben findet), bar-ra nigin-i (spr. nigiji, für und aus niginna) "zur Seite wendet er sich"

<sup>1)</sup> Vgl. diese Zeitschrift, S. 161 ff.

<sup>2)</sup> Dass sich das so verhält, sieht man deutlich aus den phonetischen Schreibungen der imisal-Texte, z. B. gi-gi-ir-ra (gigirra), da-ma-al-la etc., denen nur selten Fälle, wie ba-da-ra (badarra, semit. patarri SAKT, Nr. 17, 21 b) gegenüberstehen.

IV R 16,  $45^{a}$ , lu-lil-la (= lilu, ein Dämon) IV R 16, 19 etc. etc. Beim Verbum: mulu i ru-a "welcher das Haus gebaut hat" (Gudi'a-Text); gar-ra "er machte" IV R 7, 3<sup>a</sup>, šum-ma "er schlachtete" IV R 7, 9/102, Präs. lu-lu-a "er zerstört" IV R 7, 37<sup>a</sup>, sur-sur-ra (= izarrur) IV R 3, 11<sup>a</sup> etc. Wenn dann Subject- und Objectpräfixe vor den Verbalstamm treten, so genügt in vielen, ja den meisten Fällen die unselbständige Form, während die selbständige für Präsensbedeutung in diesem Falle differenzirt wird, z. B. in-gar ,,er machte", al-gal-la (für an-gal-la) ,,er ist", ingar-ri (für in-gar-ra, siehe oben in der Lautlehre S. 172) "er macht", al-du-a "er geht" (daneben auch Formen wie al-du-du ,, er geht" und in-sig-sig-ga = usahhah. Präs. von ušahhih) — über welches alles noch weiteres beim Verbum zu bemerken wäre, da gerade hier ein gewisses Schwanken unverkennbar ist. Was die Form der Verlängerung anlangt, so ist darüber bereits das nötige beim Kapitel Vocalharmonie und bei den Consonanten r, n, l, g (den Fällen, wo trotz der a-haltigen Wurzel i statt a antritt) gesagt worden.

Nun zu den Prä- und Suffixen, welche Nomina und Adjectiva (bzw. nomina agentis) im Gegensatz zur Verbalwurzel bilden! Das häufigste ist hier der schon bei der Vocalharmonie besprochene Vorschlag von a oder, wie es mit Ausnahme von wenigen Fällen (z. B. a-kuš-ša "Ruhe") ist, des Wurzelvocals, z. B. utudda "Spross" (dagegen verbal: du kingi(n) tuddâ-mis "die Söhne der Erde geboren sind sie" IV R 1, 22²), ukur "Land" IV R 26, Nr. 7, 43, a-fal "Orakel" IV R 21, Nr. 1, 62 Rev., inim "hoch" von nim "hoch sein" (so schon Lenormant).

Durch Präfigirung von ki "Ort" bildet man nicht blos nomina loci, sondern abstracta überhaupt; vgl. neben ki-ku=subtu, ki-gubba=manzazu "Wohnsitz", ki-bil "Kohlenbecken" die Wörter ki-ag-ga "Liebe, Liebling" (narâmu), ki-kal (sprich kan-kal, wo kan vielleicht doch nicht durch Vocalharmonie, sondern als eine ältere Neben-

form von kin, ki zu erklären ist) "Hoheit", ki-lal "Gewicht" (von lal "wiegen") u. a.

Präfigirtes nam od. richtiger nan (das urspr. "Bestimmung", dann vielleicht allg. wie die Nebenform nin "Ding", "Sache") bedeutet,) bildet nomina abstracta, z. B. nam-lal = i'iltu "Joch", nam-bad "Vernichtung, Tod" (IV R 3, 25°), nim-gir (aus nam-gir) "Aufleuchten", "Blitz" (siehe schon oben S. 165), nam-ti (sprich nim-ti?) "Leben" etc.

Präfigirtes \(\psi\), nin (vgl. die Formen mit nin-na-) bildet nomina agentis, adjectiva und auch nomina abstracta (Haupt, Keilschriftexte S. 137), z. B. nin-uddu (jüngere Form nin-i, verlängert nin-iddi) = hâ'iţu, Wächter" IV R 2, 37°, nin-sag-ga "gnädig" (damku) SAKT, Nr. 11, XVI, 40, nin-zi ("Leben"?, vgl. sib nin-zi In-lil-la garra "der Hirte, der das L. des Gottes Inlil macht" I R 5, XVI, 3 ff.), nin-gul-a "Feindschaft" (limuttu) etc. Die dialectische, direct aus nin entstandene, bzw. verkürzte, Form ist im-, vgl. oben S. 173; zur urspr. Bedeutung ist uig. ning "Besitz, Ding, Sache, etwas" zu vergleichen, und so vielleicht auch die von Pinches (aus Syllabaren?) beigebrachte Aussprache nig neben nin zu erklären. Dass nin dann auch als Relativ- und Indefinit-pronomen "was" fungirt, darüber siehe unten.

<sup>1)</sup> Vgl auch unten beim Pronomen nin-nam-ma "alles was", "irgend etwas"?

Als Suffixe zur Adjectivbildung lassen sich (im Verhältnis zu den eben besprochenen Präfixen, in sehr wenigen Ausdrücken) die drei Verbalstämme gal "sein", tug "haben" und lal "tragen" verwenden, z. B. gi-gal "in Fülle befindlich", "Ueberfluss", nir-gal "Herr" (syn. von utul, weshalb es auch mit itillu übersetzt wird), nin-gul-gal und lù-gulgal "feindlich, Feind",  $an-an-ta-gal=sak\hat{u}$  "hoch" (wörtl. "oben befindlich"); ni-tug (geschr. im-tug) "mächtig", gigal-tug I R 5, XX, 17, gis-tug "Ohr"; a-lal "Machtträger" (Name eines Dämons), gis-lal "Widerstand" (tukmatu, plur. gis-gis-lal = tukumâtim Sem. I, S. 301, vgl. unser "die Stange halten"?), guza-lal "Thronträger", dann geradezu "Machthaber" (so in ki-bal-la gu-za-lal "Machthaber im feindlichen Land" auf dem Dungi-Cylinder), und vielleicht noch einige wenige andere1). Auf Vocalharmonie wird das SAKT, S. 214 angeführte im-mi-li "Getränk" (aus imma "Durst" + lalla) beruhen 2).

Ausser diesen gleich äusserlich als Suffixen sich ergebenden Bestandtheilen gibt es im Sumerischen noch eine Reihe von Wortbildungssuffixen, welche schon so sehr mit dem Wort selbst verschmolzen sind, dass es erst künftiger Forschung vorbehalten bleiben muss, sie sämmtlich richtig zu bestimmen; dahin wird z. B. gehören das -r in dingir "Gott" (von din "Leben, Seele"), sagar "Staub", labar "alt", oder das -g in dinig "stark, kräftig", silig "Erhabener", daraf "Antilope", dirig "dunkel(?)", sinig = bînu u. a. Was die Suffixa -gal und -tug anlangt, so entsprechen hier

<sup>1)</sup> Vgl. auch das Ideogr. (igi-lal?) = amâru?

<sup>2)</sup> Von diesen wortbildenden Prä- und Suffixen finden sich bei LENORMANT in seinen Etudes accadiennes (1873) bereits richtig das Abstractpräfix nam-, der Vocalvorschlag (wenigstens in einigen Fällen, wie e-nim "hoch" von nim "hoch sein", während er in zwar ein nominabildendes Präfix, aber mit der unrichtigen Aussprache id- statt a- erkannt hatte) und die Vocalverlängerung, das Präfix ki-, das Suffix -gal (das er nur unrichtig ik las) und endlich das Präfix lu- (das er allerdings nur als unauszusprechendes Determinativ betrachtet wissen wollte).

vielleicht im osttürk. (siehe Vamberv, Cagat. Sprachstudien, p. 28) -ul und -ti, z. B. kara-ul "Wächter" von kara-mak "sehen", kabor-ti "Auflauf" von kabor-mak "lärmen".

Was nun die Casus- und die Plural-bildung beim Nomen anlangt (formalen Ausdruck einer Geschlechtsunterscheidung kennt das Sumerische so wenig wie die Turksprachen), so werden erstere (die Casus) mit Hilfe der Postpositionen -ka und -gi (Genitiv, sofern derselbe nicht durch Composita ausgedrückt wird, wie bei sag-gig "Kopfweh" und einer Menge anderer) und -ra (Dativ, selten Genitiv, z. B. S. 153, Z. 11) ausgedrückt, während der Accusativ (das Object) nur an seiner Stellung zwischen dem vorausgehenden Subject und dem stets den Satz schliessenden Verbum zu erkennen ist. Wir behandeln diese Casuspostpositionen später bei den Postpositionen überhaupt. Der Plural wird bei lebenden Wesen wie unbelebten Gegenständen und Begriffen durch Verdopplung ausgedrückt, z. B. utul-utul ú-a "Hirte der Herrscherinnen" (ri-i utullâti) IV R 1, 40b, da-da i-gur-ra-gi "die Einfassungen des Hauses der Wassertiefe" (ida tabsi) IV R. 15, 51b; bei Adjectiven genügt die Verdoppelung der letzteren, wie a-gi-a gal-gal-la = agû rabbûti "die grossen Wasserfluten" IV R 3, 40b. Daneben wurde nur für belebte Wesen eine besondere Pluralform durch Anfügung des Pronomen der 3. sing. -ini gebildet, z. B. lugalini "Könige" (PSBA, 1880/81, p. 21 und 22), utug-i-ni (= râbist) IV R 15, 8b; SAKT, Nr. 11, XXV, 13'), dingir-rii-ni passim (mit Adj. dingir-gal-gal-i-ni "die grossen Götter"), (dingir) A-nun-na-gi-i-ni (= Anunnakı) IV R 1, 5<sup>b</sup> u. ö.<sup>2</sup>) etc. Eine vollere Form -ni-ni scheint vorzuliegen IV R 21, Nr. 1, 49 Revers tuddu zu-ab-azag-ga-ní-ní (= ilitti apsí

<sup>1)</sup> Vgl. aber auch: namtartarri-i-ni = šímâti, Rm. 110, col. I, 5 (BEZOLD).

<sup>2)</sup> FRIEDR. DELITZSCH im Sommer 1876 schon richtig: Gen. durch suffig. [1] (von ihm -kid gelesen), Dat. durch die Postpos. [1] und -ra; Plural durch Verdoppelung (nach ihm "seltenste und älteste Bildung") und (nach ihm das gewöhnliche) durch -ene.

illûtî). Man vergleiche dazu i-ni "er" und pl. ini-nini "sie", oder addâ-su "dein Vater", adda-su-nini "euer Vater" und addâ-ni-ni allein "ihr Vater" (pater eorum).

Das Adiectiv scheint in der ältesten Zeit wie in den Turksprachen vor dem Nomen gestanden zu haben, was durch Schreibungen wie gal-mulu, bzw. gal-lû (gespr. lu-gal) "grosser Mann" d. i. "König", gal-usu "grosser Alleiniger" gespr. usu-gal "Alleiniger grosser" d. i. Alleinherrscher"), gal-ukkin (gespr. kin-gal) "Anführer" (mu'irru) — alle diese Beispiele schon Delitzsch 1876 - nahegelegt wird, und wozu man ähnliche Fälle wie zu-ab "Wassertiefe" (gespr. abzu) u. a. vergleiche (eine vielleicht vom Semitischen beeinflusste Umdrehung ursprünglicher Composita). Die gewöhnliche Stellung (so schon in den ältesten Beschwörungsformeln wie in den Inschriften aus Sirtilla) ist dann "Nomen + Adi." geworden, doch in so enger compositum-artiger Verbindung, dass dadurch der scheinbar diametrale Gegensatz zu den Turksprachen gar nicht mehr so gross erscheint; denn man sagt (wie bei Compositis) lugal ag-ga "mächtiger König" (nicht lugal-la ag-ga!), ferner šú-šag-ga-dingir-ra-na-šu "in die gnädige (sag) Hand (sú) seines Gottes" IV R 4, 3b oder sú azag-ga-a-ni-ta = ina katâ-su illûti "in seinen reinen Händen" (bzw. "in seiner reinen Hand") IV R 25, 382, wo man besonders den Unterschied zwischen der sumerischen und der semitischen Stellung des Adjectivs (dort vor dem Suffix, hier nach demselben) beachte. Vergleiche auch noch das oben erwähnte dingir-gal-gal-i-ni z. B. IV R 19, Nr. 2, 58b "die grossen Götter" (und nicht etwa dingir-i-ni gal-gal nach Art des semitischen ilâni rabûti).

Wir kommen nun zu den Pronomina, und betrachten da zunächst die Personal- und Possessiv-pronomina, welche letzteren, wie in den Turksprachen, dem Nomen suffigirt werden, indem eine Uebersicht über sämmtliche im Sumero-akkadischen in der Formenbildung zur Verwendung kommende Pronominalstämme erst am Schluss dieser grammatischen Skizze gegeben werden soll. Eine oft

wiederkehrende Stelle in den Beschwörungsformeln lautet (z. B. IV R 7, 162 ff.): Miri-dug igi imman-su (Mardug Auge er-ihm-gibt d. h. auf ihn, scil. den Kranken sieht er) addåni În-ki-ra î-a ba-sin-tu gu mun-nan-di (zu seinem Vater Inki d. i. Ia. Haus er-es-betritt. Wort er-es ausgibt [d. i. ins Haus er tritt und spricht]): â-mu aš-ģulla gallâ-gim mulura ba-nin-gar (mein Vater, der feindliche Fluch wie der galla-Dämon zum Menschen er-sich macht), ara min-gammâ-su sa-ub-gu (zum zweitenmale auch-er-spricht), and ib-ag anâ-bi nu-zu, ana ba-nib-gi-gi (was er-thun [soll], sein Mensch [d. i. dieser Mensch], nicht weiss [ers], wohin ersich-wende), İn-ki durrâ-ni Miri-dug munna-nib-gi-gi (ta sein Sohn Mardug er-ihn-angeht): durrâ-mu ana nu ni-zu, ana rab-dag-i [lies -dajji], Miri-dug<sup>2</sup>), ana nu ni-su, ana rab-dag-i (mein Sohn, was nicht er-weiss [d. i. weisst du], was dir-hinzufügen; Mardug, was nicht er-wissen, womit dir-helfen?); nin mal-i [lies majji] ni-zu-a-mu ša za-i [spr. zajji] in-ga-i-zu [aus in-gar-râ-zu], gin-na durrâ-mu Miri-dug3) (was ich es-wissen-mein, auch du es-[wissen]thun-du 4); gehe mein Sohn Mardug) ..... nan-irimma sa-mi-ni-bur etc (.... den Bann auch - ihn - löse, assyr. seinen Bann löse und u. s. w.). Aus diesem zusammenhängenden Textstück sieht man, dass mal-i (aus mal-la, und dies aus

<sup>1)</sup> du, bzw. tur (letzteres vor Suffixen) heisst "Sohn" (geschrieben sasyr maru); wie die abgeschliffene Form du lehrt, ist aber tur erst die später eingetretene Verhärtung für urspr. dur, da ja sonst tu zu erwarten wäre.

<sup>2)</sup> Von hier ab in der Abkürzung Miri-dug — nin mal-i — ginna durrâ-mu oft in den Beschwörungsformeln für die Einsetzung des ganzen Zwiegesprächs citirt, z. B. IV R 3, 31<sup>2</sup>; K. 1284, 29<sup>2</sup> (ed. LENORMANT); SAKT, Nr. 12, 9<sup>b</sup> u. ö.

<sup>3)</sup> Die Transscription der babyl.-assyr. Uebersetzung sehe man bei LENORMANT, Etudes Cuneif., fasc. 3, p. 101 ff. = Journ. As. VII, XI (1878), p. 325 ff. (nur dass dort mind nicht genau wiedergegeben ist, indem es nicht "wie", sondern "was", "zu was" bedeutet) nach.

<sup>4)</sup> d. i. "was ich weiss, weisst auch du".

man, manna) "ich", za-i (aus zal-i, zalla, zanna) "du", â-mu "mein Vater", durrâ-mu "mein Sohn", ni-zu-a-mu "es-wissenmein" d. i. "ich weiss", addâ-ni "sein Vater", durrâ-ni "sein Sohn" und anâ-bi "sein Mensch" (also n und b für die 3. sing. ganz gleichwerthig gebraucht) bedeutet.

Zu mal-i, "ich", (majji und schliesslich blos mai gesprochen) ist noch ma-da "mit mir" SAKT 16, 9<sup>b</sup> und ma-ra "zu mir", "mir" SAKT, S. 178; Sm. 954, 29<sup>a</sup> u. ö. wie die ebenfalls¹) jüngere, wahrscheinlich durch Contraction aus mai entstandene Form mi-i (sprich in diesem Fall mê?) SAKT, Nr. 21, 16<sup>a</sup>; ditto, S. 130, 63 und S. 180, VI zu notiren; zu letzterer wird die 1. plur. mi-in-ni "wir" SAKT, Nr. 17, 24<sup>a</sup> (HAUPT, Akk. Spr. S. XL) zu stellen und nach ihr zu beurtheilen sein, da der betreffende Text dialektisch ist, und man eher ein mai-nini oder etwas ähnliches als älteste Form erwartet.

Neben dem oft vorkommenden za-i "du" (was, wie zal-i-mi-in "ihr" beweist, ebenfalls aus zal-i, zalla, zanna entstanden) gab es auch eine jüngere Form i-sim-ma oder besser i-sim-ma<sup>2</sup>) aus izimma (und letzteres aus i-sinna, Nebenform von sanna, gebildet durch Nominalvorschlag wie das absolute ini "er", vom adjectivisch gebrauchten ni-i "dieser"), welche IV R 19, Nr. 2, 54/5<sup>a</sup>, in einer Sonnenhymne, begegnet (bab.-ass. attâ-ma). Diese Nebenform kommt als izi und iz beim Verbum vor (vgl. einstweilen SAKT, S. 143), ja vielleicht auch als sim in sim-ta-i-gal = du öffnetest, tapti IV R 20, Nr. 2, 3/4, ebenfalls einer Sonnenhymne, zu lesen sim-ti-gal, von - \ \ , öffnen", wenn nicht hier sa-im-ta-gal (sa "und" nebst der 3. sing. für die 2. sing., wie in der folgenden Zeile) besser als Grundform zu gelten Ausserdem findet sich dieselbe im Pronomen persohat.

I) Die Formen ma-da und za-ra sind nämlich auch dialectische Formen, wofür die älteren maï-da, maï-ra (vgl. bei der 2. sing. die von HAUPT [Akk. Spr., S. XXXII] beigebrachten zaï-da und zaï-ra) sein würden. Mī "ich" (aus maï) begegnet übrigens schon in den Gudiatexten.

<sup>2)</sup> Vgl. dazu oben S. 171.

nale der 2. plur. min-sin (geschr. mi-in-si-in), in-sin etc. Delitzsch, Assyr. Lesest., 2. Aufl., S. 72 verglichen mit ul-i-mi-in IV R 21, Nr. 1, 49 Rev. (= "er + du", bzw. "du + er" d. i. "ihr", attunû), wie in dem Object-pronomen der 2. plur. (-insin) beim Verbum IV R 21, Nr. 1, 6/7<sup>a</sup> u. f. Dass man in Verbindung mit einer Postposition zaï-da und zaï-ra "mit dir, zu dir" sagt, aber dial. za-da (z. B. Haupt, Akk. Spr. S. 38 = CV 286), wurde schon oben bemerkt, doch beachte schon in älteren Texten za-a-gi, za-a-gi = kummu "dein" (wörtl. "bei dir").

Die Possessivsuffixa der 1. und 2. sing. heissen -mu, -su (s. z. B. für letzteres a-ga-su-sù == ana arkika "zu deinem Rücken" IV R 6, 41°). Dafür finden wir schon in einem älteren Text a-bi mu-azag-za-na "zu (na) diesem Wasser (wörtl. zu seinem Wasser) deiner reinen Beschwörung" IV R 22, Nr. 1, 12/3b, also -za statt -zu unter dem Einfluss der Vocalharmonie. In dialectischen Texten nahm dies so überhand, dass man schliesslich auch, wenn kein a vorhergieng, -ma und -za statt -mu und -zu sagte (z. B. i-ri-za "dein Knecht"), wozu vielleicht auch die Analogie von ma- und za- (pron. pers.) vor Postpositionen uniformirend mitgewirkt haben mag. An einer (dialectischen) Stelle, IV R 22, Nr. 2, 43 ging -zu durch Vocalharmonie in -zi und dann weiter (vgl. oben S. 171) in si über: in mi-li-i-si-i-ta = ilu ina mussaka (für mussa-ka).

Vom Personalpronomen der 1. plur. war schon oben die Rede; das Suffix lautet hier -mi, z. B. in dem in Delitzsch's "Lesestücke" veröffentlichten Paradigma ki-mi-ta "an unserm Ort" (also nur durch Vocalveränderung der Singularform -mu entstanden), woneben (als spätere Form?) in einem andern von Haupt mitgetheilten Paradigma -mi-in (in mug-mi-in "auf uns") vorkommt, welch letzteres zu dem dial. mi-in-ni (minni) "wir" vielleicht in näherer Beziehung steht.

Das Personalpronomen der 2. plur. wurde gleichfalls schon oben berührt (zal-i-mi-in geschr., daneben die durch Zeitschr. f. Keilschriftforschung. I.

die Schreibung -si-in sich als spätere Formen kundgebenden min-sin, in-sin, an-sin u. s. w.); das Suffixpronomen der 2. plur. lautet -su-ni-ni (so IV R 21, Nr. 1, 1. 3. 11<sup>a</sup>; 52<sup>b</sup>), womit das Paradigma ki-zu-ni-ni-ta, "an eurem Ort", "mit euch" übereinstimmt, während mug-zu-i-ni-ni "auf euch" auf eine spätere Aussprache mug-zi-nini durch seine Schreibung hinweist. Die dialectischen Texte weisen dann noch die von Haupt aus unedirten Stücken mitgetheilten Formen -zu-ni (verkürzt aus zu-nini, womit man wohl -min in mug-mi-in und minni "wir" vergleichen darf) und -za-i-ni (eine späte Mischform aus za-i-mi-in und -zu-ni-ni) auf (CV, S. 285 aus K. 5016) 1).

Das Personalpronomen der 3. sing. lautet i-ni (z. B. IV R 12,  $38/9 = \hat{sasu}$ , IV R 22, Nr. 1,  $8^a = \hat{su}$ ), gebildet durch Vocalvorschlag aus dem adjectivischen Demonstrativpronomen ni (geschr. ni-i) "dieser". Eine andere, mit nverstärkte Form (wozu man man\*,,ich", zan\* und zin "du" wie die später zu besprechenden Verbal-Subject- und -Objectpräfixe, wie -sin- "ihn", "es" aus si u. a. vergleiche) ist nan, z. B. IV R 12, 3ª na-an-na-ta = 1-la sa-a-su "über (bzw. ausser?) ihm", in einem schon Spuren des Dialectes aufweisenden Texte<sup>2</sup>). Ganz vereinzelt steht ferner die Form &i IV R 16, Nr. 2, 55 Rev., wo es heisst: ug-dudugga bi a-gim bim-ta-bal-i (ru'ûtu nâdîtum sî kîma mî littabik) "der ausgeworfene Speichel (od. Geifer), er, wie Wasser möge er ausgeschüttet werden!"3) Suffigirt lautet das Pronomen der 3. sing. (ganz entsprechend dem i-ni "er") -na und -ni (vgl. schon S. 166 oben), daneben aber auch offenbar gleichwerthig -ba und -bi, z. B. mu-sar-a-ba "sein Namenszug" (Gudîa-inschr.), sîgâ-bi "sein Bau" (ditto).

<sup>1) &</sup>quot;K. 5106" ist dort Druckfehler; verbessert akk. Spr., S. 37.

<sup>2)</sup> Vgl. ku-mar-ra "Wohnung machend" (assyr. dšib "bewohnend") Z. 7/8, und im-tug-mal-la (= nd'idu) "erhaben" statt im-tug-gal Z. 9/10.

<sup>3)</sup> Man vergleiche dazu II R 7, 13—158 h (DELITZSCH, 1876)  $\xi i = annu$ , na = annu und na-nam [letzteres in imisal-Texten = umma, also"] = annu, dieser".

mu-bi ,,ihr Name" (= zikir-ša) Sm. 954,  $1/2^b$  (= šum-unuš); IV R 15, 332 etc. etc. In der von Delitzsch 1876 angeführten Form su-bu "seine Hand" IV R 10, 37b liegt deutlich Vocalharmonie vor; vgl. auch duggu-b IV R 1, 382. — Das Personalpronomen endlich der 3. plur. ist ini-nini (babyl.-assyr. šunu) z. B. IV R 1, 12. 422; 2, 4. 41b; 5, 6. 662; 15, 29, 432; 19, 172, und suffigirt -nini, z. B. ninni-ni-ir "ihrer Herrin" Louvre-inschr. Kudurmabug's 1, 6, dingir durrâ-ni-ni-ir .. für die Götter, ihre Söhne" IV.R 5,632. sú-ní-ní, gir-ní-ní "ihre Hände, ihre Füsse" SAKT, Nr. 11. XVIII, 68 f. etc. Daneben kommen die volleren Formen mug-bi-i-ni (Var. mug-i-ni-ni) ,, auf ihnen" SAKT, S. 65 (Paradigma) und anni-bi-i-ni, "sie hoch" (sâkîs adv.) IV R 15, 5<sup>2</sup>, sisinna-bi-i-ni ,,ihre Siebenzahl" = ,,sie sieben" (sibitti-sunu) IV R 5, 27<sup>a</sup> und 63<sup>b</sup> (ebenso auch -bi-i-ni und -bi-ni in dialect. Texten), welche mir im Gegensatz zu -nini erst Neubildungen zu sein scheinen, vor<sup>1</sup>).

Nurn vergleiche man in ganz der gleichen Verwendung im Alttürkischen: 1. sing. men (sum. älteste Form man\*, später mal), suffigirt -m; 2. sing. sen (sum. älteste Form zan\*, später zin\* und daraus verhärtet sin); 3. sing. ol (aus on, vgl. den Genitiv anunk aus anung) "er", daneben bu adj. "dieser", und die zusammengesetzten oš-mu (ćagataisch oš-bu) und oš-ol (aus oš-on, vgl. osmanisch sol, in den Casusformen son), hie und da auch noch oš (im Ćagat. sû) allein, wozu man das Objectpräfix sin, später sib "ihn" "es", (hie und da auch blos si) beim sumero-akkad. Verbum vergleiche²).

<sup>1)</sup> DELITZSCH 1876 bereits: 1. sing. mal-e, -mu; 2. sing. za-e, -zu; 3. sing. e-ne, -bi, -ba, -ni, na; 1. pl. —, me; 2. pl. za-e... nc-ne (sic, doch vgl. die betr. Stelle IV R 21, 49° und das oben S. 172 und S. 199 bemerkte), -zu-ne-ne; 3. pl. e-ne-ne-ne, -ne-ne und (II R 38, 16°f) -bi-ne-ne.

<sup>2)</sup> Wie sich auch sonst in den Subject- und Object-präfixen des sumerischen Verbums, von denen erst später ausführlicher gehandelt werden wird, oft die interessantesten Formen erhalten haben. sieht man z. B auch an -nıšin- "eos" aus-nıši-\* verglichen mit türk. lar, welches, wie die Nebenform nar (z. B mongol. tägri-när "die Götter", lama-nar "die Priester") und burjät. nuš beweist, aus naš entstanden ist.

Ebenso vereinzelt wie das sumerische bi findet sich (auch 'nur in ganz bestimmter Stellung und Anwendung) in den Turksprachen (das daraus verhärtete) ki (in Fällen wie menink ki, nach Vambery's Transscription mening ki ..der meinige", wörtl. "von-mir der"), und wie das sumerische ein aus bun entstandenes mun (später auch min) "er" nur in ganz bestimmten Fällen (nämlich als Subjectpräfix beim Verbum) und nie isolirt, aufweist, so findet sich in den Turksprachen ein ebenfalls aus b entstandenes m als Pronominal stamm der 3. sing. — und zwar auch nur vor  $n^{r}$ ) nur noch in einzelnen zum Theil veralteten Ausdrücken wie uig. munu-ki "dieses hier", cag. munda "hier", munga "diesem" und munge "so viel". Eine solche durchgängige Uebereinstimmung in der Verwendung der gleichen Pronominalstämme kann kein Zufall sein; m und s (beide mit n in der absoluten Form verstärkt) für die 1. und 2. sing., n, b und s für die 3. sing., und daneben sporadisch g und m, letzteres nur in Verbindung mit n (also gerade in der Anomalie das gleiche Verfahren!) - dieser so vertheilte Bestand der Pronominalstämme im Sumero-akkadischen wie in den Turksprachen lässt mit den vielen anderen gemeinsamen Punkten der Formenbildung wie Syntax nur eine Erklärung zu, die des Hervorgehens aus einer gemeinsamen Quelle und der engsten linguistischen Zusammengehörigkeit²). Die seit ca. 1050 nach Chr. Geb. uns be-

<sup>1)</sup> Vergleiche das betreffende Lautgesetz, oben S 169 f.

<sup>2)</sup> Die zum Theil überraschenden Anklänge (ich wähle mit Absicht dieses Wort', welche der geniale François Lenormant ans finnische (und damit an die Uralsprachen) für's Sumerische aufgefunden und betont hat, und die die Basis abgaben für seine nun eben doch bestätigte Turanierhypothese, wie man sie meist mitleidig lächelnd genannt hat, möge man nun an der Hand dieser meiner grammat Skizze und O. Donner's vorzüglicher Abhandlung "Die gegenseitige Verwandtschaft der finnisch-ugrischen Sprachen" (Helsingfors 1880 in den Acta Societatis scientiarum Fennicac, tomus XI) auf's neue zusammenstellen und studiren und dann mit den von mir beigebrachten positiven und directen Uebereinstimmungen des Sumerischen mit den Turksprachen vergleichen, so wird der Abstand sofort sicht-

kannten Turkidiome (als deren Sanskrit Vambery mit Stolz das von ihm entzifferte, eben aus dem 11. nachchristlichen Jahrhundert stammende uigurische Kudatku-Bilik aufstellen konnte) und damit natürlich auch die mit ihnen enger wie näher verwandten Sprachen, wie das Jakutische, Mongolische und die schon ferner stehende grosse Uralgruppe (ungarisch, finnisch etc.), lassen sich nun an ihrer Quelle studiren und in ihre Anfänge bis in's fünfte vorchristliche Jahrtausend zurückverfolgen, und der Altaismus hat, was O. Donner noch 1882 gegen Oppert und Lenormant verneinen zu müssen glaubte<sup>1</sup>), hiemit "die sichere Aussicht gewonnen, den Ruhm einer glänzenden Entwicklung seiner frühesten Geschichte einverleiben zu können."

Nach diesem vergleichenden Excurs wenden wir uns nun zu den übrigen Pronomina und notiren hier zunächst die Fragewörter, nämlich das meist in dialectischen, dann auch in älteren, doch nicht den ältesten Texten begegnende aba "wer", z. B. II R 16, 55 ab a-ba mu-ra-an-sum (= mannu inamdin "wer gibt?"), IV R 4, 20b (eine schon von Delitzsch 1876 citirte Stelle) a - ba zi - zi = ...wer entfernt?" (mannu inásah, bzw. ušatbá), weshalb ich als älteste Form aga (vgl. das oben erwähnte gi "dieser" und das kim der Turksprachen) ansetzen möchte, — und das schon oben (S. 201) begegnete ana "was?" (alttürk. na, osm. i, nè). Daneben kommt selten in dialect. Texten noch ta "was?" vor, der einzige Fall, wo der Pronominalstamm ta (der z. B. in den Pronomina der Uralsprachen eine so starke Verwendung findet), auf eine Grundbedeutung "da" (die auch in der Postposition ta und im ta-Stamm des Verbums vorliegt)

bar werden; jene Anklänge existiren nur deshalb, weil eben der finnischugrische Sprachstamm entfernt mit den Turk- oder den Altaisprachen verwandt ist, von welch letzteren im grauesten Alterthum einen besonderen
Zweig das Sumero-akkadische bildete.

<sup>1)</sup> HAUPT, Die Akkad. Sprache (Berlin 1883), Anhang (S. 39-48): ... Ueber die Verwandtschaft des Sumerisch-Akkadischen mit den ural-altaischen Sprachen" von O. DONNER.

hinweisend, im Sumerischen als Pronomen gebraucht wird; ebenso fehlt derselbe bekanntlich in den Pronomina der Turksprachen, während er als Postpositon und verbalstammbildend dort ebenfalls angetroffen wird. Ein weiteres Fragoronomen ist mi-a z. B. mi-a-bi=i-ka-a ,,wo?" IV R 15, 192; mit einer anderen Postposition mi-a-ta II R 42, 10 fg, wo es heisst mi-a-ta = ianum[ma], | wo?" (vielleicht auch indef. "wo immer", vgl. im Semitischen das angehängte mâ), ebenso 11 mi-a-ta-a-an "wo auch", 12 mia-ta-za-a-ģi (= ianukka) "wo bei dir?", 13 mi-a-ta i-ni-ģi (= ianuššu) "wo bei ihm?", 14 mí-a-ta mal-i-ri wo bei mir?"  $(= ian\hat{u}'a)$ , endlich  $n\hat{u}$ -a-ta-ta, von wo?, woher" (istu ianu). während Z. 7 und 8 das einfache mi-a in mi-a za-i mi-in und mi-a i-ni mit ia-u at-ta, ia-u sû (vgl. Strassmaier, Wörterverz. Nr. 5249) "wer du?", "wer er?" übersetzt wird und also eine blosse Nebenform von aba "wer?" zu sein scheint, in welchem Fall ich es gleichfalls aus älterem gi-a entstanden betrachte (also "wo?" dann urspr. Fi-a-ta und gleich osttürk. kaj-da, قادرا). Mit der Postpos. na erscheint mí-a stets in der leicht sich aus "wo?" entwickelnden Bedeutung "wann?", so IV R 18, 12b mi-na ku-mà gu-mura-ab-Bi = ma-ti (متى) nu-uh lik-bi-ka "wann Ruhe? möge er dir sagen" (vgl. den Zusammenhang Sem. I. S. 325) in einem dialect. Text, ebenso nur in imi-sal-Texten mi-in-na (aus mina-na) und mina-sù "bis wann" = adî matî, ersteres z. B. IV R 10, 21b, SAKT, Nr. 14, 7b, letzteres SAKT, S. 181, XII (K. 5157). Endlich wird IV R 19, 44<sup>b</sup> ► 5il - 5il (imi-sal) gleichfalls durch a-di ma-tim übersetzt; ist etwa li-si (aus ni-su, vgl. ana "was?", wozu?") zu transscribiren?

Von den Indefinitpronomina ist na-mi "irgend einer", voller mulu nami (wörtl. "irgend ein Mensch"), mit folg. Negation nami nu . . . und mulu nu . . . "keiner", "niemand", und nin, nin-nam(ma) und nin-ana "was", "alles was"; vgl. auch na-nam = umma "also" (SAKT, Nr. 20, 18<sup>a</sup>; IV R 20, Nr. 1, 7<sup>a</sup>, imi-sal). In den Turksprachen

vergleiche man نينه nime "was?", نينه nemene "was" und daraus نبست nemerse "was es sei", "irgend etwas" (Vambery, Cag. Sprachst., S. 18 f.), und erinnere sich, dass das einfache in nè "was?" gleich dem sumer. ana ist. Beispiele: im (dial. für nin) na-mi nu-mu-un-pad-da-i-ni ...was niemand ausspricht" (ša manman lâ uttû) IV R 0, 7<sup>b 1</sup>); a-rà-bi mulu na-mi nu-un-su "deren Weg niemand kennt" (ša alaktašu man-ma ul îdî) IV R 3, 27ª; šagàbi mulu nu-mu-un-du-tutu-ní "in dessen Inneres niemand eindringt" (ša libbisu manma lâ irrubu) IV R 15, 62b; f-nf-nf-ni nin nu-un-zu mîš (= šunu ina nin šum-šu ul utaddû) "sie, an nichts werden sie erkannt" (semit. "an irgend etwas, das einen Namen hat") ditto 43/4°; nin-nam-ma uš-bu (= murtiddû nin šum-šu) "was es nur sei, sein Verfolger" (assyr. "Verfolger von allem. das einen Namen hat") IV R 2, 37°; nin-zi-gal nin-a-na mu-sâ'a IV R 29, 37ª, die geschaffenen Wesen, soviel einen Namen verkünden" (šiknat napišti mala šuma nabâ), wozu man ana allein in indefinit-relativer Bedeutung Z. 41 des gleichen Textes a-na gal-la ("die sieben Götter der Schaar Himmels und der Erde) so viele ihrer sind" (assyr. mala basâ) vergleiche. Das führt uns zu den nahverwandten

Relativpronomina mulu "welcher" (urspr. "Mensch"), nin "welches, was, was immer" z. B. I R 1, I, Nr. 1 Ur-Ba'u lugal Uru-unum-ma mulu i-Uru-ki in-ru-a "U. König von Ur, welcher den Tempel des Uru-ki erbaut hat" (vgl. dagegen Nr. 3 i-â-ni mu-na-ru ohne mulu "sein Haus habe ich erbaut" oder I R 3, X nam-tillâ-mu-sù mu-na-ru "zur Erhaltung meines Lebens habe ich es erbaut"); SAKT, Nr. 11, XV, 1 ff. mulu . . . . . .

<sup>1)</sup> Da na-mi (ohne Neg.) IV R 9, 50/2ª durch i'u "wer?" übersetzt wird (dim-mi-ir na-mi a-ba-zu mu-un-.... "welcher Gott hat deine Fülle gefunden?" i'u ilu maldka imsi), so scheint es von Haus aus ebenfalls Interrogativpronomen gewesen zu sein und erst in Verbindung mit mulu oder der Neg. Indefinitbedeutung angenommen zu haben.

starb" (sa . . . imût) ohne vorhergehendes Nomen (und so stets in den ältesten Beschwörungsformeln, während schon in den Gudîa-Texten, den Inschriften des Urba'u von Ur und allen späteren Stücken mulu nach einem Nomen steht, also hier erst zu einem reinen Relativpronomen geworden ist). In späteren Königsinschriften (wie denen des Chammuragas) wird das Relativpronomen, wenn es sich auf Göttinnen bezieht, durch nin "Herrin", wenn auf Könige, durch lugal ersetzt (AMIAUD, J. As., Ser. VII, tome 20 [1882] p. 230 f.); vgl. dagegen oben bei Urba'u lugal Uru-unumma mulu etc. Für nin (geschr. \(\bar{\psi}\), im Dial. im, geschrieben vgl. IV R 7, 30° nin ma-i ni-zu-a-mu (siehe schon oben S. 185), IV R 19, Nr. 2, 62 (Sonnenhymne) nin nutagga šu-mu "was meine Hand nicht zerstört hat" (ša là ilputu kâtî) etc. Für dial, im (aus nin lautgesetzlich entstanden, siehe S. 173) wurde schon oben eine Stelle, IV R 9, 7<sup>b</sup> citirt (bei nami nu ..., niemand") 1).

Was die Zahlwörter anlangt, so wiederhole ich hier aus Nr. 2 des "Ausland" vom Jahre 1884 ("Die Sumero-Akkader ein altaisches Volk") die Liste, deren Aufstellung nur durch Lenormant's 2) und die sie theils bestätigenden, theils erweiternden Entdeckungen von Theo. G. Pinches3) ermöglicht wurde:

<sup>1)</sup> DELITZSCH 1876: ni "dieser" (neben ini "er"), mulu "welcher", nin "was", aba "wer", ana "was" (daneben auch ta), mea "wo" (sic), mi-na "wann", mi-in-na "bis wann?", na-mi "irgendeiner", nin und nin-nam "irgend was", sämmtliche durch Beispiele aus den bilinguen Texten belegt.

<sup>2)</sup> La langue primitive de la Chaldée et les idiomes Touraniens (Paris 1875), p. 154, wo das die Aussprache der Zahlen von eins bis fünf angebende Täfelchen des M. RIBALLIER mitgetheilt ist; vgl auch schon vorher A. H. SAYCE in Z. d. D. M. G., Bd. 27 (1873), S. 696 ff.

<sup>3) &</sup>quot;The Akkadian Numerals" Proc. Soc. Bibl. Arch., 1881/2, p. 111 bis 116; zuletzt seine kurze Mittheilung an M. TERRIEN DE LACOUPERIE Acad. vom 1. Sept. 1883, S. 145 (gi aus gis; min; esh; shimu; a; ash; imina; ussa; ishimu; gu für die Zahlen von eins bis zehn im Sumerischen).

"eins" a, geschr. (fragm. Rib.); vollere Form as = istânu IV R 2, 1b, = istîn IV R 19, Nr. 2, 46a, vgl. auch as-na = idissisu "er allein". In IV R 1, 33b scheint die sonst allen Zahlwörtern nachsetzbare Partikel a-an (ursprünglich = "auch") allein "eins" (istânu) zu bedeuten, wofern nicht v v zu lesen ist. Daneben haben wir gis, abgekürzt gi, dialectisch dis (woher das Zahlzeichen v seinen Lautwerth dis hat); aus gis-ta-a-an (lies gis-tan) "eins an Zahl", (tan hier ganz gleichbedeutend mit dem häufigeren a-an, dial. am, av, in den Turksprachen -au) ist (vgl. SAKT, S. 215 gis-kar, semit. iskaru) das babyl.-assyr. Zahlwort istîn (hebr. 'astê) entstanden. Ein Synonym von as und gis ist usu (Sb 171) "einzig, alleinig", wovon das Ordinale usu-a-an sprich usu-an "der erste" IV R 5, 12a.

"zwei" gaš (fragm. Riball.), geschr. 🕰 ; daneben min, minna (dial mimma). Ein Synonym tab (urspr. tab) "doppelt" scheint II R 39, 9°f ša mu-un-ni-gù tab = šunnisumma ,,und sage es doppelt!" (vgl. mit Z. 10 sa-mu-unni-gù-bis = sullisumma "sage es dreimal, verdreie es!" vorzuliegen. Dass man aus diesem 📂 tab "doppelt" eine Aussprache tattab (aus tabtab) des Zeichens E "vier" geschlossen, war voreilig, da letzteres ebenso blos Ziffer ist, wie , drei" (was deshalb niemand tab-sa lesen wird), "fünf" etc. (vgl. die Ziffernliste bei Pinches, a. a. O., S. 116 und sign-list p. v). Für min vgl. a-rà Y-na (lies minna) = adî sinâ IV R 2, 58b "zum 2. Male" (assyr. "zweimal", wörtl. "bis zwei"), IV R 7, 21 a-rà 🎹 gam-ma-sù = adi sinâ, IVR 22, 53 a-rà 🍴 gan-rù = adî sinâ, IVR 3,  $6^b$   $a - r \hat{a}$  II  $a - an = ad\hat{i}$   $\sin \hat{a}$ , und endlich (als Cardinale) II gan-ma (lies min oder gas gam-ma) = sânû.

"drei" bis (vgl. oben die Stelle II R 39, 10°f), gespr. vis, das noch in der dial. Form u(?)-mu-us (sprich uvus)

sich erhalten, dann weiterhin is (so Fragm. RIBALL., vgl. auch unten das Zahlwort "dreissig"). Der "dritte" heisst YY-gan-ma (sprich is-gam-ma) IV R 5, 17<sup>2</sup>; das Cardinale findet sich IV R 5, 63<sup>2</sup> YY-a-an-ni-ni = ana šilalti-šunu.

"vier" 3a - an (fragm. RIBALL.) und 3a - na, daneben 3imu (d. i. 3im, 3ib, beide gespr. 3ib und entstanden aus älterem 3in, einer Nebenform von 3an), so in dem häufig sich findenden 2im 2im 2im 2im 2im 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib 3ib

"fünf" , a ("Hand"); daneben (fragm. RIBALL.) mas oder bar (vas und daraus durch Rotacismus als jüngere Form var). Der "fünfte" heisst W-gan-ma (sprich vas-gam-ma) IV R 5, 21<sup>2</sup> (in der Interlin.-Uebers. hamâsa, sonst hâssu aus hâmsu).

Die Zahlen von "sechs" bis "neun" wurden ursprünglich nur durch Zusammensetzung gebildet:

"sechs" as (gesprochen âs?) aus a + as (5 + 1). Der "sechste" heisst  $\frac{WV}{W}$ -gan-ma (as-gamma) IV R 5, 23° (babylassyr. sissu).

"sieben" iminna aus a + min (5 + 2); daneben sisinna (von Lenormant falsch si-is-na gelesen), das auffallend an

<sup>1)</sup> Dieses nin könnte als neuer Beleg zu dem vermeintlichen Uebergang von n in 3 in Anspruch genommen werden (siehe oben S. 170 Anm. 2), wenn es nicht Zusall ist, dass nin und 3m nebeneinander die Zahl "vier" bedeuten.



die Form der Uralsprachen, z. B. mordv. sisem anklingt<sup>1</sup>). Vergleiche auch \(\overline{\pi}\)-na-a-mis (spr. iminn\(\hat{a}\)-mis oder sisinn\(\hat{a}\)-mis), "sieben sind sie" IV R 2, 17°.

,,acht" ussa aus a + vus (5 + 3).

"neun" išimu (genauer wohl išimmu?) aus a + šimmu (5 + 4).

"zehn" [ugun, gun,] gu; dial. umun (spr. uvun), daraus un und schliesslich blos u (vgl. die Werthe der Ziffer  $\checkmark$ ).

"zwanzig" niš (Pinches, a. a. O., S. 116) und šana (erschlossen aus **WK**is-šana d. i. "drei X zwanzig").

"dreissig" isin (geschr. FIV (((, Pinches, a.a. O., S.116) und sibu (erschl. aus VV ((( is-sibu d. i. "drei  $\times$  dreissig"). Beide sind aus Zusammensetzung von is "drei" und dem Zahlwort für "zehn" (isin = is + un, sibu = is + uvu) entstanden, bedeuten also ursprünglich  $3 \times 10$ .

"vierzig" nin (Pinches, a. a. O., S. 116; wol verkürzt aus nin-in?) und daneben sanabi (aus san "vier" +vi, Rest einer späteren Aussprache von uvu "zehn"), wofern nicht sinnabi zu lesen ist²).

"fünfzig"  $ninn\hat{u}$  (Pinches a. a. O., S. 116) aus nin "vierzig" +u "zehn"; parab (spätere Verhärtung aus barab und dies aus bar "fünf" und -vi oder -vu "zehn", also  $5 \times 10$ , wozu man die analoge Bildung sibu "dreissig" vergleiche). Vgl.  $i \ll (d. i. i. ninn\hat{u})$  "Haus der Zahl Fünfzig" IV R 13, Nr. 1, 26.

"sechzig" šuš (das bekannte Wort "Sosse", σῶσσος). "hundert" mi (wahrscheinlich aus älterem min verkürzt).

Nun vergleiche man zu as "eins" uigurisch as-ni "zuerst", zu gas "zwei" die ältest erschliessbare Turkform ikis

<sup>2)</sup> Gegen letzteres spricht allerdings das sumer. Lehnwort sinibu, wofern man dies nicht für aus [sus-] ninnabi verstümmelt hält, eine Annahme.
welche doch ihre Bedenken hat.



<sup>1)</sup> Also ganz wie bei nin "vier", nur dass hier noch zufällig sich im tagat. nilau (aus nin-au) "der vierte" neben dem gewöhnlichen Turkzahlwort törta erhalten hat.

(cf. iki "zwei" mit jigir-mi "zwanzig"), zu vis, is "drei" türk. üč (jak. üs, tschuwassisch visse), zu nin "vier", ćag. nil-au "der vierte", zu vas "fünf" türk. bes (spr. ves), zu as "sechs" vielleicht türk. alty (jak. al-ta, dann aus as-ta, wozu man das analog gebildete tör-ta "vier" wie das sum. gis-ta in gis-ta-an "eins", assyr. istânu, istîn vergleiche), zu vun, un ..zehn" türk. on (jak. uon) und zu mi ..hundert" das veraltete uig. mün "hundert", das vielleicht von Haus aus mit dem gemeintürk. ming "tausend" (osm. bin), als grosse unbestimmte Zahl überhaupt, identisch ist. Ueber allen Zweifel erhaben sind von diesem Zahlenbestand (also von eins bis fünf und von zehn, denn nur diese kommen zunächst in Betracht) die Identität von zwei (gas - ikir, drei (vis - visse), vier (nin - nil), fünf (vas - vcs) und zehn (un - on): wenn man dies Factum mit dem oben betonten der Identität sämmtlicher Pronominalstämme und ihrer Verwendung in Betracht zieht, so müsste das allein schon genügen, jeden Zweifel an der engen Zusammengehörigkeit des Sumero-akkadischen und der Turksprachen zu beseitigen. Wir bekommen aber noch neue Instanzen durch eine nähere Analyse der sumerischen Verbalbildung wie durch einen Blick auf die Postpositionen und Partikeln, worüber sofort gehandelt werden wird.

Die ursprünglichste Art und Weise, das sumerische Verbum abzuwandeln. lässt sich in folgendem Paradigma veranschaulichen: garrâ-mu "ich machte oder mache", garrâ-zu "du machtest oder machst", garra "er machte" (gargarra "er macht"), garrîni "sie machen"; garra (ohne vorausgehendes Subject) "mache!". ģi-gar "er möge machen!" Damit hat sich aber das Sumerische nicht begnügt, sondern durch Vorsetzen der Pronominalstämme b und n als Subjectund Objectpräfixe (in der dem Sumerischen wie den Turksprachen eigenen syntaktischen Stellung Subject + Object + Verbum) eine ganze Reihe neuer Formen für die 3. sing. und plur. geschaffen. Dadurch, dass hiebei jeder der drei Vokale (und zwar sowol vor als nachgesetzt) in Verwendung

kommen kann, entsteht die scheinbar complicirte Fülle von Formen, die schon so manchen Forscher in Verlegenheit gesetzt hat. Weiss man aber aus der Lautlehre, dass im aus in (im-man aus im-nan und dies aus in-nan), munaus bun- (ebenso min- aus mun-, und dies aus bun-) entstanden, und beachtet man, dass wie in den Turksprachen die einfachen Pronominalstämme (was auch von den Stammbildungselementen ta, da und ra gilt) stets durch n oder b (meist und ursprünglich durch ersteres) verstärkt werden dürfen (vgl. z. B. IV R 15, 1ª ba-ra-ud-du mit 27, Nr. 5, 18 ban-ran-RI-RI-i-ni), dann reduciren sich die einigen dreissig für die 3. Person möglichen Formen 1), welche schon Friedrich Delitzsch 1876 in drei grosse Gruppen (n-Reihe, b-Reihe und m-Reihe) getheilt hatte<sup>2</sup>), auf wenige Grundformen. In einer ausführlicheren Darstellung des suffierischen Verbums, welche ich bald an einem andern Orte zu geben hoffe, werden diese und andere Formen (so die 2. sing. izi-gar "du machtest" neben dem mehr präsentisch gebrauchten garrâ-zu³), eine 1. sing. mu-(na)-

<sup>1)</sup> PAUL HAUPT, Die sum.-akk. Sprache, S. 264 (in der Sep.-Ausgabe "Die akk. Sprache" S. 16); SAKT, S. 142, § 14.

<sup>2)</sup> Angedeutet bereits von A. H. SAYCE "On an Accadian Scal" Journ. of Philol. III (1871), S. 29 f. (wo aber blos mi und min neben den Formen mit n und b angeführt ist).

<sup>3)</sup> Eine ähnliche Differenzirung von Perfect und Präsens findet sich öster, z. B. in der 3. plur -ini und -is (banna-tig-is "sie näherten sich" IV R 15, 5<sup>b</sup> und 1, 49° namba-tiggani "nicht mögen sie sich nähern"); summu-nin = inaddin "er gibt" und nin-sum = iddin "er gab" (sum -ass. Paradigma); umgekehrt wie oben (izi-dul "du bedecktest", dullā-zu "du bedeckst") II R 16, 19 u. 22° izi-garrinna = tabāsi-ma (geschr tab-ba-si-ma) "du bist" (eigtl. "du wirst gemacht") und garrinnā-zu = tabši "du warst". Die Turksprachen unterscheiden bekanntlich die zwei Hauptzeiten (abgesehen davon, dass sie die durch nachgesetztes r gebildete Stammsorm fürs Präs., die durch nachgesetztes d gebildete fürs Perf. verwenden) durch Ansügung der Personalpronomina einer-, und der Sussignonomina andrerseits, z B. alttürkisch (uigurisch) alir men "ich nehme" (osm. alarym), alir sen "du nimmst", alir "er nimmt"; altim (al-ti-m) "ich nahm" (osm. aldym), altink "du nahmst" (osm. aldyn), altin (osm aldy) "er nahm". Zu beachten ist dabei

gar<sup>1</sup>) und weiteres mehr) sämmtlich mit Belegstellen und in systematischer Anordnung gegeben werden.

Das Türkische also (vgl. S. 215, Anm. 3) bildet die einfache Form des Verbums dadurch, dass es für die 3. sing. den blosen Stamm setzt, in den übrigen Personen (über die 3. plur. -lar aus -nas siehe schon S. 205, Anm. 2) die Pronominalelemente, die wie wir bereits sahen mit denen des Sumerischen identisch sind, suffigirt. Ganz ebenso im Sumerischen, wo neben der verhältnismässig seltener vorkommenden i. und 2. sing. (garrâ-mu und garrâ-zu) vor allem die bisher nicht beachtete 3. sing. garra (vgl. šumma "er schlachtete" IV R 7, 9<sup>a</sup>, bal-i = ibbiru "er setzt über" 1, 29<sup>b</sup>, lal-i = tarşu 15, 54<sup>b</sup> und 62<sup>b</sup>, garra selbst = ittaškan 7, 3<sup>a</sup>, tigga = idihhu K. 1284, 3<sup>a</sup>, mulu i rù-a "der den Tempel erbaut hat" Gudîainschr. etc. etc., ganz abgesehen von den vielen Beispielen der Form nugarra "er machte nicht" und gi-gar "er mache") und die 3. plur. Subjectpräfix (+ Objectpräfix) + gar-ini, bzw. -gar-is (im Türk. combinirt -n + s!) in Betracht kommen<sup>2</sup>), zu

noch, dass die einzigen Stammbildungselemente (von den dreien ta, da, ra), welche im sumerischen im Lauf der Zeit (statt der urspr. Präfigirung) suffigirt wurden, eben da (uig. -ti erst verhärtet aus -di) und -ra sind, z. B. ——(-ma-ra (lies div-va-ra) IV R 11, 33<sup>a</sup> (imi-sal) = ilgum "er schrie", nu kur-ru-da "nicht wird verändert" (là uttakkaru von nakâru) IV R 16, 5<sup>a</sup>, beides zusammen in ——da-ra "er sprach" (eigentl. "entgegnete", sonst da-

<sup>1)</sup> I R 3, X, col. 2, Z 10 f ki-ku ki-ag-ga-ni nam-ti-mu-3ù mu-na-rù. So (und nicht als 3. sing. aus buna-rù) wird auch das mu-na-rù der kurzen Inschristen des Ur-Ba'u von Ur im Gegensatz zu mulu ..... in-rù-a aus-zusassen sein.

<sup>2)</sup> Dagegen gibt es eine Reihe von Formen auf -in, in-na, in-ni, it (und isi) wo deutlich die 3. sing. vorliegt, in denen wir also wahrscheinlich nur eine Verstärkung der Wurzel durch ein Pronominalelement vor uns uns haben (nicht etwa eine willkürliche formelle Vertauschung der 3. sing. und der 3. plur), und welche der Zusammenhang hinreichend vor Verwechslung mit Pluralformen schützt. Dieselben söllen bei nächster Gelegenheit von mir besprochen werden; vgl. einstweilen S. 221 unten.

welch letzterer noch als wichtige Reste der ältesten und einfachsten Bildungen die zwei Formen ra-i-ni = illakû "sie gehen" IV R 5, 46° und lal (geschr. )-i-ni = ukassû IV R 19, 13ª (also noch gar-îni statt in-gar-îni!) notirt seien. Der Imperativ, der im Sumerischen ursprünglich mit der 3. sing. zusammenfiel (ginna "gehe!" im Zwiegespräch Ea's mit Miridug u. ö., dies Beispiel schon bei Delitzsch; badda "entferne dich" IV R 1, 27b, nà'a "lass ruhen!" IV R 15, 16b, niginna = surkin IVR 18, Nr. 3, 50, luggi "wasche!" IVR 13. Nr. 2, 522), ist ganz, wie in den Turksprachen, nur dass hier stets die prolongirte Form, dort die einfache Wurzel gesetzt wird (z. B. uig. al "nimm!"). Für das Wesen des schon beim Nomen (S. 195) erwähnten Verlängerungsvocals ist der Unterschied zu beachten von garra "(er) machte", "mache", und in-gar, in-nan-gar, in-nab-gar etc. (mit Subjectsund Objectspräfixen).

Aus dem eben ausgeführten geht zugleich hervor, dass in den letztangeführten Formen (in-gar etc.) nicht der eigentliche Typus für die sumerische Conjugation zu erblicken ist, dass noch weniger von einer ursprünglich präund gar in-figirenden Weise sumerische Verba abzuwandeln künftig mehr die Rede sein darf, sondern dass diese Subjects- und Objectspräfixe (zu welch letzteren ausser -nan-, -nab-, -nin- und -nib- und beim Imper. auch bab-, munni-, mini- und suffigirtes -b als Objectsbezeichnung der 3. sing. "er" oder "es", bzw. "ihm" noch si-, -sin-, später -sib- ebenfalls für die 3. sing., -nisin-1), für die 3. plur., ra- -ran-, -rab- aus -zan-, zab- für die 2. sing. "dich", "dir" und sporadisch auch -mun- für die 1. sing. "mich", "mir" kommen) lediglich als etwas accessorisches zu betrachten

<sup>1)</sup> Hier sehen wir also die Pronominalelemente n+3 (letzteres mit der gewöhnlichen Verstärkung) der 3. sing. gerade so combinirt wie in dem Pluralsuffix -lar (aus nas) der Turksprachen. Das Objectspräfix -nišinwurde zuerst signalisirt von PAUL HAUPT in SAKT, S. 145, § 19, Schl.; die Form IV R 5, 662 lautet mun-nišin-aggis, "er sie sandte" (uma' 'ir-sunûti').

sind, wie auch schon oben angedeutet wurde. Die gewöhnlicheren derartigen Bildungen sind (die zugleich mit Objectspräfixen in Klammern eingeschlossen): 1. mit n in-gar, auch in-gar geschr., (in-nan-gar, in-nab-gar "er ihn macht" oder "er es macht"), daraus im-gar, (im-man-gar, imma-nin-gar, im-min-gar) und mit Verdunkelung (wegen des das u begünstigenden m) um-gar und umma-gar; ni-gar, nin-gar meist ní-in-gar geschr. und vielleicht nibgar'); an-gar und daraus al-gar; un-gur (Vocalharmonie!) -2. mit b ib-gar (seltener); ab-gar, abba-gar; ba-gar, ban-gar, banna-gar (ba-nin-gar, ba-nib-gar); ub-gur (Vocalharmonie); mun-gar [aus bun-gar S. 169], munna-gar (munna-nin-gar, mun-nan-gar, mu-nan-gar, mun-nab-gar, munna-nib-gar, munin-gar und mu-nib-gar und daraus die häufigeren mi-ningar und mi-nib-gar). Wenn dann in späteren Texten (im imisal-Dialect) diese Subjects- und Objectswiederholungen durch ein Pronominalelement (z. B. "Mann Haus baute", deutlicher "Mann Haus er-es-haute") mit Vorliebe auch suffigirt werden z. B.  $\langle \Sigma | A - a - bi = \tilde{s} \hat{u} s u m u$  IV R 18, Nr. 3, 46/7.  $gal-la-bi = ib \hat{su}$  SAKT, Nr. 20, 20<sup>2</sup>), vud šudul va-alla-bi = lû sa ina nîri şandu "der Ochs der ans Joch geschirrt war", dib-dib-mun (statt mun-dib-dibba) ginna = itamû kittum "er beschwört das Recht" IV R 9, 5b, za-i simma-bi = atta taddina "du gibst" ("du gebend-es") HAUPT, Akk. Spr., S. XXXVIII, oder gar so vollständige Umdrehungen be-

Wenn in den Formen gi-nib-gar (Precativ), gù-nib-gi-gi-a, sù-nibnir-a etc. nicht eine Combinirung von Subject- und Objectpräfix (oder etwa blos das letztere?) vorliegt.

<sup>2)</sup> Es kann kaum einem Zweisel unterliegen, dass in diesen Formen (vgl. ganz besonders auch die Adverbia aus -bi z. B. galläbi "gross", assyr. rabis (von gal "gross") das Prototyp des türkischen Gerundiums aus -yp (aus -ib) z. B. alyp "nehmend" zu suchen ist; zum rein sormellen (Abwersung des Endvocals) vgl. schon im Sumerischen den Imper. garrab "mache es" neben garra "mache" (natürlich auch aus garra-bi entstanden, nur dass -bi hier Objectsussix), lugallämur "meinem Könige" aus lugallämur-ra u. a. m.

gegnen wie in den Busspsalmen nigin-na-an-si-ib (niginna + an-sib oder gur-nan-sib, da auch gur ist?) "er wendet sich zu ihm" (assyr. frei 1. sing. attanashar) IV R 10, 5<sup>b</sup> (vgl. gur-an-sib "zu ihm sich wenden" SAKT, Nr. 14, 11<sup>a</sup>, assyr. sa nashar-sa und imperativisch 15<sup>a</sup> suhhir-summa wie idi bar-mun-sib "Auge zuwende-mir-es" naplisinnî-ma 3<sup>b</sup> neben idi mun-sin-bar = ippalissî-ma SAKT, Nr. 17, 7<sup>b</sup>), so beweist das eben nur wieder, wie sehr in der Weiterentwicklung des Sumerischen der Zug lag, immer mehr, auch da, wo es ursprünglich anders war, hinten statt vorne anzufügen, was um so leichter begreiflich ist, als fa, wie wir oben sahen, die Suffigirung von vornherein schon ein Hauptcharacteristicum des Sumerischen bildete.

Wie der Sumerier ein Präsens vom Präteritum unterschied, das wurde in kurzem schon S. 180 ausgeführt (so auch schon Delitzsch 1876, theilweis schon Lenormant 1873); eine Präsenspartikel ► (HAUPT) existirt nach dem in der Lautlehre ausgeführten nicht. Der Precativ wird ganz wie in den Turksprachen durch die Partikel gi (bzw. ku, ka und ga, ersteres nur durch Vocalharmonie, letzteres reservirt für die 1. sing.) gebildet, nur dass sie im Sumerischen vor die Wurzel (und die Subjects- und Objectsprafixe, wenn solche antreten) gesetzt wird, z. B. gi-bad "er vertilge" (Gudîa), gin-tu-tûni "sie mögen eintreten" (geschr. :-in-tu-tu-ni IV R 6, 49b), ga-ba-nib-duddu-ni 1) "er möge (es) herausbringen" (3. sing., wozu S. 216, Anm. 2 zu vgl.) IV R 8, 42b, gu-mu-nib-tutu "er lasse eintreten", IV R 12, 44ª etc., während die Turksprachen (z. B. bol-gai "er sei" S. 168, Z. 18) suffigiren. Eine besondere negative Conjugation aufzustellen, geben uns die neben dem einfachen nu-gar-ra "er that nicht" (mit Vorsetzung von nu "nicht", vgl. türk. nè-nè "weder-noch") häufig begegnenden Formen nub-garra, nun-gar einer- und nan-gar,

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

<sup>1)</sup> So (duddu) ist das bekannte dul-du zu lesen und als weiteres Beispiel zu S. 170, Anm. I nachzutragen.

nam-ba-gar (siehe S. 174), nam-mun-gar andererseits volle Berechtigung; worin in Formen wie ba-ra-an-tig-ga-i-ni "nicht sollen sie nahebringen" SAKT, Nr. 11, XVIII (vgl. auch IV R 1, 56b u. ff., 2, 25b u. ö., dagegen sonst Bildungen mit baran- stets positiv, bestehend aus Subjectpräfix und ra-Stamm und äusserlich von den erstgenannten nicht zu unterscheiden) das negative Element steckt, ist noch nicht genügend aufzuhellen. Eine periphrastische Conjugation (gebildet durch Zusammensetzung mit mi "sein", bes. in der 3. plur. mis) dient zum Ausdruck des Präsens neben dem oben genannten primitiveren Mittel, die Dauer oder Gegenwart zu bezeichnen, z. B. siggå-mis (zur Länge vor mis vgl. tu-ud-da-a-mis S. 180) "sie werden erzeugt" IV R 5, 32; hie und da steht im Assyrischen jedoch auch das Perfect, wie mun-dibbi-mis = isbatu-su IV R 1. 46<sup>a</sup>. wobei zu erinnern, dass die Pluralendung -is (mis ja aus mi "esse" und dieser Endung entstanden) sonst (der anderen, -ini gegenüber) gerade die 3. plur. der Vergangenheit bezeichnet.

Endlich sind noch drei Verbalstämme zu erwähnen, nämlich der da-, ra- und ta-Stamm<sup>1</sup>), die die Bedeutung der Wurzel kaum modificiren, und von denen die beiden ersten (besonders aber da) auch suffigirt vorkommen und so das Prototyp des türkischen alty (aus aldy) und alar (3. sing. Präter. und Präs.) sind (siehe oben S. 215 A. 3). Diese Stammelemente können sämmtlich auch mit n (bzw. b)

<sup>1)</sup> Ein sú-Stamm (DELITZSCH, HAUPT) existirt nicht, da in den betreffenden Formen (Verba des Nehmens, Ergreisens etc.) das als Object vor den Verbalpräsixen stehende sú ein Substantiv (=: "Hand") ist und also ganz auf gleicher Linie steht mit den mit igi "Auge", gù "Mund", gi³ "Ohr", gab "Brust" etc. zusammengesetzten Verbis, wie igi-imman-sun "er hat angesehen", gù-nin-tar "er biss", gù-gib-gî "er möge beantworten", gù-munnan-di-a "er spricht", gù-nin-tug "er hört", gab-imman-ri "er rivalisirit" (von igi-sun "sehen", gù-gî oder gù-dì "reden", giò-tug "hören", gab-ri "rivalisiren"). Wer also in sù-nin-ti "er nahm", sù-ga-bab-gi-gi-ini "sie mögen zurückwenden" etc. einen 3-Stamm sehen will, der müsste consequenterweise auch von einem gù-Stamm u. s. w. reden, was niemand einfallen wird.

verstärkt werden, und ihre Stellung ist zwischen den Verbalpräfixen und der Wurzel, z. B. ga-ba-dan-nag "ich will trinken" IV R 1, 66<sup>a</sup>, ba-da-gub "er liess sich nieder", mura-dan-sar-sar "er dich segnet" IV R 17, 13ª, ba-ran-zi-zi-í-ní "sie lassen weggehn" IV R 1, 38<sup>a</sup>, §a-ba-ra-uddu "er möge herausgehn" SAKT, Nr. 11, XIX, 9, ib-tab-uddu-uddu-a "er schafft fort" (Gudîa-inschr.), ģib-tan-zizi "er möge entfernen", gim-ta-gub "er lasse sich nieder" u. s. w. Ueber die interessanten Beispiele mun-du-tutûni, mi-ti-gur-gur (Vocalharmonie) ist S. 166 das nötige bemerkt worden. Die Turksprachen bilden durch Setzung von t und dem aus t und r combinirten tir, tur zwischen Wurzel und Verbalendung Causativstämme (z. B. uig. ari-mak "reinigen", arit-mak "reinigen lassen", cag. kil-tür-mek "bringen" von kil-mek "kommen", vgl. dann auch noch éag. kolda-mak "den Arm hinhalten" von kol "Arm", köter-mek "in die Höhe heben", kötel-mek "in die Höhe steigen" von einem Stammwort  $k\ddot{o}t$ , also Stämme mit t, d und r wie im Sumerischen!) und durch Setzung von l (bzw. älterem n) und & Reflexivstämme (vgl. das eben citirte kötel-mek, ferner sor-us-mak "sich ausfragen" d. i. "begrüssen" von sormak "fragen", taulan-mak "fett werden" von taula-mak "fett machen", wo nach / der Wurzel das alte n sich hielt, während es sonst gewöhnlich in / übergeht), deren Prototyp gewiss in den S. 216, Anm. 2 signalisirten Formen des Sumerischen (vgl. für n bes. garrinna S.215, A.3) zu suchen ist. (Schluss folgt.)

3) Die richtige Erkenntniss der Partikel & als Precativelement (bes. = &i-, was jetzt durch die Glosse SAKT, Nr. 7, Obv. 4, bestätigt ist, ferner von ga- für die I. sing. Prec.), der negativen Conjugation, des da-,-ta und -ra-Stammes (ebenso des Objectpräfixes -rab "dich") hatte ebenfalls schon Drlitzsch 1876, zum Theil nach SAYCE und LENORMANT, obwol in des letzteren Étud. Accad. 1873 gerade hier bei den Verbalelementen eine grosse Verwirrung herrscht, wovon man sich durch Vergleichen selbst überzeugen möge; so hatte LENORMANT z. B. dab für ein Objectpräfix der I. sing., mun für ein solches der 2, sing. gehalten.

## Kineladan und Asurbanipal.

Von Eb. Schrader,

Alexander Polyhistor berichtet bei Eusebius, chronicc. lib. I p. 27, 33 sq. (ed. Schoene): "Postea vero (i. e. post filium Sinecherimi) Sammuges annis XXI et ejusdem frater annis XXI", und wiederum p. 29, 14 sq.: "Post Samugem (vero) Sardanapallus Chaldaeis regnavit annis XXI". Es ist somit klar, dass nach ihm jener nach Sammuges 21 Jahre über Chaldäa herrschende Bruder des Genannten Sardanapallus d. h. Asurbanibal war (s. des Verfassers Keilinschr. u. Geschichtsf. 1878, S. 521 flg.). Es stimmt damit einmal, dass sich Asurbanipal seit Niederwerfung des Sammuges den Titel eines "Königs von Babel" beilegt und sodann, dass ein aus Erech-Warka in Chaldäa datirtes Thontäfelchen zugleich nach dem 20. Jahre des Königs Asurbanipal datirt erscheint, somit jedenfalls eine zwanzigjährige offizielle Herrschaft des Königs über Chaldäa voraussetzt.

Im ptolemäischen Kanon erscheinen bekanntlich die 21 + 21 = 42 Jahre des Sammuges und des Sardanapallus als 20 + 22 = 42 Jahre des Saosduchin und des Kineladan, und da Saosduchin fragelos der Sammuges des Polyhistor und der Šamaš-šum-ukîn der Inschriften ist. so trifft auf den Kineladan des Kanons der Sardanapallus des Berossus und der Asurbanipal der Inschriften. Inschriften von einem chaldäischen Könige des Namens Kineladan nicht gefunden waren, der Name selber auf den Inschriften nicht angetroffen war, die offizielle Beherrschung Chaldäas durch Sardanapallus-Asurbanipal nach Sammuges durch Polyhistor gleicherweise wie durch die Inschriften als Thatsache gesichert war, so war kein anderer Schluss zulässig, als dass beide ein und dieselbe Person seien, sei es, dass der in Betracht kommende Fürst einen Doppelnamen führte, sei es, dass der Name des Kanons, Kineladan, aus dem durch Polyhistor und die Inschriften uns überlieferten irgendwie verstümmelt wäre. Inzwischen gethane Funde engen die Möglichkeit der Beantwortung der Frage, wie es scheint, noch weiter ein.

In dem Tempelarchiv von Sipar-Sepharvaim, welches HORMUZD RASSAM zu Abu-Habba in Nordbabylonien aufdeckte, fand derselbe unter Anderm eine sehr erhebliche Anzahl datirter Thontäfelchen, welche aus den Regierungen der babylonischen Könige seit Šamaš-šum-ukîn bis auf Nabonid und weiter auch der persisch-babylonischen Könige von Cyrus bis Artaxerxes I datirt sind und jetzt im Britischen Museum aufbewahrt werden (s. PINCHES in Proceedings of S. B. A. 1882, Nov. 7, p. 6). Unter denselben erscheint auch ein König des Namens Kandalanu, ein Name, welcher unmittelbar an den andern Kineladan des ptolemäischen Kanons erinnert. Auf mein Ersuchen hat mir nun Herr PINCHES mit dankenswerthester Bereitwilligkeit die nachfolgenden näheren Mittheilungen gemacht. welche ich mit seiner Zustimmung hiemit zu öffentlicher Kenntniss bringe.

setzung der Consonanten d und l in der Mitte des langen Wortes hat nichts Auffälliges. Es stimmt damit, dass die uns überkommenen aus der Regierungszeit dieses Königs stammenden Täfelchen bis zum 22. Regierungsjahre des Königs hinabreichen. Es sind dieses:

```
6. Jahr (E)
Kandalani
               区公公等
Kandalanu 10.
               ohne Titel
        Ι2.
               ohne Titel (2 Täff.)
        14.
               ohne Titel
       17.
               E (2 TT.)
        19.
               ohne Titel
Kandala
        21.
               ohne Titel.
Kandalanu 22.
```

Kann hienach an der Identität des Kincladan des Kanons mit dem monumentalen Kandalanu, König von Babylon, kein Zweifel sein, so fragt sich nunmehr weiter, wie verhält sich dieser Kineladan-Kandalanu zum Sardanapal-Asurbanipal des Polyhistor und der Inschriften? — Da nach dem Dargelegten an eine Verstümmelung oder Verschreibung des Namens Sardanapallus in Kincladan hinfort nicht mehr zu denken ist, bleiben nur noch zwei Möglichkeiten übrig: entweder der Name Kandalanu ist ein zweiter und zwar der specifisch babylonische Name des Sardanapal-Asurbanipal, oder aber der Träger des einen Namens ist zugleich eine von dem Träger des andern Namens verschiedene Persönlichkeit.

Für den ersteren Theil der Alternative würde ein Vierfaches sprechen, einmal, dass sowohl Polyhistor als die Inschriften Asurbanipals selber den Sardanapal-Asurbanipal ausdrücklich als "König von Babel", bzw. "König der Chaldäer" bezeichnen (s. u.); sodann, dass Asurbanipal die Einsetzung eines besonderen Vizekönigs von Babylon nach Šamas-sum-ukin's Entthronung niemals erwähnt (anders Sanherib [s. u.] und Asurbanipal selber in Bezug auf

Šamas-sum-ukîn [S. 230]); weiter, dass die in Erech-Warka gefundene und von dort datirte Thontafel nach einem und zwar dem 20. Jahre des Asurbanipal datirt ist (s. 0.); endlich, dass die Regierungsdauern des Asurbanipal-Sardanapallus und des Kandalanu-Kineladan sich decken (s. 0.). Für die Verschiedenheit des Babylonierkönigs von dem assyrischen Grosskönige würde ins Gewicht fallen einmal die Verschiedenheit der Namen nach Kanon und Inschriften einerseits, Polyhistor und Inschriften anderseits; sodann die Thatsache der Datirung babylonischer Täfelchen nach dem ersteren.

Um zum Entscheid der Frage, um die es sich handelt, zu gelangen, ist zunächst in Betracht zu ziehen, dass weder in den Inschriften des Grosskönigs, noch auch, was hier besonders zu beachten, bei Polyhistor sich eine Spur von einem Gegen- oder Unterkönige findet, der neben oder unter Asurbanipal über Babel geboten. Auf monumentaler Seite wird dieses Argument noch dadurch verstärkt einmal, dass sowohl gerade in dem fernsten Süden, zu Erech, ein Monument zu Tage getreten ist, welches nach dem assyrischen Grosskönige datirt ist (KGF 522 Anm.); und sodann, dass gerade in dem Assyrien nächstbelegenen Theile Chaldäas, in Nordbabylonien, Documente mit dem Namen des Kineladan gefunden sind. Wäre das Umgekehrte der Fall, so könnte man vielleicht meinen, dass der, Nordbabylonien unter Botmässigkeit haltende, Assyrerkönig in Südchaldäa machtund autoritätslos gewesen wäre. Das Umgekehrte für Nordbabylonien anzunehmen, ist denn doch kaum zulässig. Was Polyhistor anbetrifft, so ist zunächst darauf hinzuweisen, dass dieser Geschichtsschreiber, der ja auf den Chaldäer Berossus zuletzt zurückgeht, sich, was die babylonische Geschichte betrifft, die er - nicht die assyrische! - darstellen will, sonst durchweg auf das Vorzüglichste unterrichtet erweist, dieses namentlich auch was die Namen der babylonischen Herrscher betrifft: alle seine

die letzteren betr. Angaben haben sich ausnahmslos bestätigt - ist doch neuerdings sogar der an sich seltsam klingende Name Akiscs als ein gnesiobabylonischer in der Form Ikisu aufgezeigt (s. Strassmaier in dieser Zeitschrift I, S. 70 flg.). Dazu ist der Name Sardanapallus bei Berossus-Polyhistor in seiner Urspünglichkeit an der betr. Stelle (s. o.) durch den Umstand gesichert, dass Berossus den Nachfolger des Sammuges als "Bruder" desselben bezeichnet: Asurbanipal-Sardanapal war ja der leibliche Bruder (ahu talimu) des Šamas-sum-ukîn d. i. des Sammuges. Es kommt hinzu, dass, wenn von einem assyrischen Grosskönige ein Vizekönig in Babylon eingesetzt war, dieses von Berossus-Polyhistor auch berichtet wird. Ich denke dabei an des Polyhistor Bericht über die Einsetzung des Akises, des Elibus-Belibos und des Asordan durch Sanherib. Das gänzliche Schweigen über die Einsetzung eines solchen Vizekönigs durch den Asurbanipal-Sardanapal müsste überraschen (vgl. ob.). Auch hat die Einsetzung eines solchen durch den Asurbanipal überhaupt keine rechte innere Wahrscheinlichkeit - nach den Erfahrungen nämlich, die er selbst an seinem eigenen Bruder-Vizekönig gemacht hatte. Wie Sargon nach Niederwerfung des zunächst anerkannten Merodach-Baladan sich selber die Krone von Babel aufs Haupt setzte, wie Asarhaddon nach den misslungenen Versuchen Sanheribs. zuerst seinen Bruder, dann seinen Günstling, endlich seinen Sohn auf den chaldäischen Thron zu bringen und zu erhalten, bei seinem Regierungsantritte auch die Herrschaft über Babel persönlich in die Hand nahm, so wird vermuthlich auch Asurbanipal, nachdem er durch Installirung seines Bruders als Vizekönig den Babyloniern zuwillen gewesen war, nach dem abermals misslungenen Versuche, diese dauernd zufriedenzustellen, und nach der blutigen Niederwerfung des empörerischen Chaldäa gewiss zunächst sich selber die Krone Babels aufgesetzt haben, um so das rebellische Land unter eigener und unmittelbarer Botmässigkeit zu

haben. Dass er sich seit dieser Zeit den Titel eines Königs von Babel beifügt, stimmt hiezu, wie damit nicht minder im Einklang ist, dass (s. o.) Asurbanipal von der Einsetzung eines Vizekönigs in Babel in seinen späteren. d. h. nach der Niederwerfung des rebellischen Bruders aufgesetzten Inschriften, kein Wort berichtet. Schliesslich sind zwei Cylinder des Asurbanipal, in denen unter Anderm die Niederwerfung des Sammuges ausführlich berichtet ist, datirt aus dem Eponymate des Šamaš-dân-in-ani, der das eine Mal als "Statthalter von Akkad", das andere Mal als solcher von "Bâbilu" bezeichnet wird (III R 26, 120. 124; V R 10, 124): das aber setzt eine vollständige Einverleibung, sei es des gesammten Chaldäa, sei es eines Theiles desselben, jedenfalls Akkads oder Nordbabyloniens. incl. Babylons, in das assyrische Reich voraus, schliesst also einen vom assyrischen Grosskönige verschiedenen Sonderkönig von Babylon aus. Allerdings wissen wir ja nicht, in welches Jahr genau dieses Eponymat des Šamasdâmnani fällt: lediglich dass dieses Eponymat nach Niederwerfung des Sammuges, also nach 648 anzusetzen, können wir schliessen. Aber es ist doch kaum anzunehmen, dass der Statthalter einer neueingerichteten Provinz des assyrischen Reichs sollte und bereits im ersten Jahre seiner Statthalterschaft mit der dazu in diesem Falle ganz neugeschaffenen Würde auch eines Eponymus bekleidet sein - wenigstens in anderen analogen Fällen verhielt sich, wie wir nachweisen können, die Sache anders: das Eponymat wird dem ...Statthalter von Babel" wohl erst etliche Jahre nach der Einrichtung der Statthalterschaft übertragen sein; und keine grössere Wahrscheinlichkeit hat das Andere, dass Asurbanipal, der Grosskönig, zu der hervorragenden Würde eines Eponymus einen Beamten berufen haben sollte, dessen Amte er jedenfalls in dem Jahre seiner Errichtung (647) durch die Einsetzung eines Vizekönigs sofort wieder ein Ende gemacht haben würde.

Es mag schliesslich noch auf ein Letztes hingewiesen

werden. Abydenus berichtet uns bei Eusebius (p. 35. 37 ed. Schoene): "Post quem [Sardanapallum] Saracus Assyrüs imperavit et (qui) certior factus, quod exercitus locustarum instar e mari exiens impetum faceret. Busalossorum ducem confestim Babelonem misit". Ist Saracus, wie ich das früher annahm, und wie sich solches, entgegen meinen eigenen Ausführungen in KGF. 518. 540 und BKSGW. 1880, S. 28 flg. dennoch als das Wahrscheinlichere schliesslich herausstellen dürfte - es mag sich dabei mit dem Könige ... zikir-iškun verhalten, wie es will (er kann ja der erstgeborene Sohn des Königs gewesen sein, dem nach Tod oder Entthronung Asur-ítil-ilî-ukînni als Bruder folgte) ist also Saracus Asurbanipal's Sohn Asur-(itil-ili)-ukinni, so brach nach Abydenus beim Tode des Sardanapallus in Babylon eine Empörung aus, zu deren kämpfung der neue Assyrerkönig den Busalossor, d.i. Nabopolassar, - nach dem Namen zu urtheilen - einen geborenen Babylonier, aussandte, erfolglos, denn derselbe machte sich selber zum Könige von Babylon, womit stimmt, dass sich Asurbanipal's mittelbarer oder unmittelbarer Nachfolger, Asurítililiukinni niemals den Titel eines "Königs von Babylon" oder aber "Königs von Sumír und Akkad" beilegt bezw. beilegen lässt (I R 8 Nr. 3 Z. 1, III R 16 Nr. 2 Z. 38), was in gleicher Weise vom König ... zikir-iskun gilt. Bei diesem Berichte des Abydenus wird aber augenscheinlich vorausgesetzt, dass die Babylonier bis dahin unmittelbar unter assyrischer Oberherrschaft gestanden gewesen waren, was wiederum nur auf Asurbanipal's babylonisches Königthum sich beziehen kann. Hätten sich dazu die Babylonier bereits seit 22 Jahren, d. h. seit dem Sturze des Sammuges der Wohlthat eines besonderen, mehr oder weniger selbständigen Vizekönigthums zu erfreuen gehabt, so wäre eine Empörung gegen das assyrische Joch weniger leicht zu begreifen gewesen (Sammuges, der bei Lebzeiten des Bruder-Oberkönigs eine Rebellion ins Werk setzte, kann hier nicht

entgegengehalten werden). Anders liegt die Sache, wenn der assyrische Grosskönig zugleich als babylonischer König stirbt: in diesem Falle sehen wir fast durchweg die Annalen von Empörungsversuchen oder wenigstens Versuchen, die Selbständigkeit Babyloniens zu wahren, berichten. Nach Phul-Tiglath-Pileser's Tode finden wir 726 einen besonderen König Iluläus auf dem Throne Chaldäa's. Der vermuthlich zu Assyrien hinneigende Herrscher ward beim Falle Salmanassar's IV von dem Vollblut-Babylonier Merodach-Baladan verdrängt 721, der dann selber wieder 700 vom Assyrer Sargon der Krone beraubt ward. Dessen Tod ist das Signal zu einer Reihe von Empörungsversuchen Babylons, und erst Asarhaddon bringt durch abermalige eigene Uebernahme der Herrschergewalt für die Zeit seiner Regierung Stetigkeit in die babylonischen Verhältnisse. Sofort bei seinem Tode wiederum glaubt Asurbanipal durch die Einsetzung seines Bruders Šamaš-šum-ukîn als "Königs von Babel" dem Nationalgefühl der Babylonier eine Concession machen zu sollen; aber selbst der eigene Bruder wird von dem unausrottbaren Streben der Babylonier nach nationaler Unabhängigkeit fortgerissen, empört sich, und Asurbanipal muss nothgedrungen, wie sein Vater Asarhaddon, selbst das Regiment über die zum Gehorsam zurückgebrachte Provinz in die Hand nehmen. Natürlich erfolgte bei seinem Tode wiederum der Rückschlag: Babylonien empört sich und Busalossor wird abgesandt, den Aufstand zu bekämpfen (Abydenus), macht sich aber an der Spitze der Babylonier selbst von Assyrien unabhängig, um später mit Medien gemeinsam angriffsweise gegen Niniveh vorzugehen. Geht das letztere aus der bestimmten Angabe des Abydenus hervor, so lässt sich das erstere mit Sicherheit aus dem Umstande schliessen, dass sich weder Asur-ítililî-ukînni noch auch der König . . . sikiriškun den Titel eines "Königs von Sumír und Akkad" beilegen (s. o. u. vgl. meine Bemm. in BKSGW. 1880 S. 30). Ich sollte meinen, dass diesem Argumente allerdings einiges

Gewicht beizulegen sei. Bis jetzt ist eine Ausnahme von dem Satze, dass der wirklich zur Herrschaft über Babel gelangte Assyrerkönig auch wirklich als solcher sich bezeichnete, und umgekehrt, dass derjenige Assyrerkönig, der sich den Titel eines "Königs von Babel" beilegt, auch wirklich die Herrschaft über Babel ausübte, nicht zu constatiren: und bei zweien von diesen erhält dieser Satz seine Rückversicherung dazu noch durch den weiteren Umstand, dass bei denjenigen Herrschern, die erst im Laufe der Regierung zum Besitze der Herrschaft auch über Babel gelangten, die vor dieser Besitzergreifung etwa noch vorhandenen Inschriften im Titel des Königs die Bezeichnung als "König von Babel" vermissen lassen, in den nach derselben aufgesetzten denselben dagegen bieten. So ists der Fall bei Sargon, dessen in der Zeit vor der Eroberung Babylons aufgesetzte Inschrift von Nimrûd den König ausschliesslich als "König von Assur" bezeichnet (Lay. 33, 1), während die nach der Niederwerfung und Annectirung Babylons aufgesetzten Inschriften von Chorsâbâd sowie die Stele von Larnaka zugleich das šakkanak Bâbilu beifügen. So ists nicht minder der Fall bei Asurbanipal. In der Urkunde, durch welche er feierlich seinem Bruder die Regierung über Babel übergiebt und diesen selber im Verlauf des Schriftstücks den Titel eines "šar Bâbilu" vindicirt (III R 16 Nr. 5 Z. 24 (= 49), bezeichnet er sich selber consequent und ganz ausdrücklich lediglich als "König von Assyrien", während er seinem Vater Asarhaddon, der, wie durch den Kanon des Ptolemäus und durch Berossus bestätigt wird, faktisch "König von Babel" war, diesen Titel auch ausdrücklich wahrt und während er wiederum seinen Grossvater Sanherib, der niemals König von Babel war, auch consequent lediglich als "König von Assur" bezeichnet (III R 16 Nr. 5 Z. 1. 2 (= 26.27) vgl. mit Z. 3-5 (= 28-30) einerseits, Z. 6.7 (= 31. 32) anderseits). Dass hiemit auch die Inschriften Tiglath-Pileser's II in Uebereinstimmung, sofern die aus

der Anfangszeit der Regierung des Königs herrührende Platteninschrift Lay. 17 ff. Z. 1 die Bezeichnung als "Königs von Babel" nicht bietet, während wir derselben aus den bis zum 17. Jahre seiner Regierung reichenden beiden Thoninschriften begegnen, ist schon früher von mir angemerkt worden (KGF 457).

Man könnte schliesslich fragen: aber, wenn Kandalanu, König von Babel, mit dem Assyrerkönige Sardanapallus identisch war, warum bezeichnen ihn die Täfelchen von Sipar nicht auch zugleich als solchen, d. i. als "Assyrerkönig" – datiren doch die Contrakttäfelchen aus der Zeit Sargons seit 700 in doppelter Weise: nach Jahren Sargons als "König von Assur" und nach Jahren desselben als "König von Babel" (KAT<sup>2</sup> 491)? - Dabei ist indess zu berücksichtigen, dass es sich im letzteren Falle um assyrische Thontäfelchen handelt d. h. um Tafeln, die von assyrischen Tafelschreibern und königlichen dazu herrühren, also von solchen, die zunächst und in erster Linie die Jahre des "Grosskönigs" notirten und daneben noch - zur grösseren Ehre desselben - die Jahre desselben als "Königs" des dem assyr. Reiche angeschlossenen "babylonischen" anmerkten. Die unterworfenen und auf ihre irgendwie beschaffene Selbständigkeit eifersüchtigen Babylonier, auch die von Sipar, hatten keine zwingende Veranlassung, die Jahre des Königs als "Königs von Assur" beizusetzen. Sie begnügten sich mit der Angabe der Jahre des Grosskönigs als "Königs von Babylon" oder kurzweg als des "Königs". So begegnen wir dieser Uebung auf dem Täfelchen von Erech-Warka in Bezug auf Asurbanipal (s. vorhin), so nicht minder auf dem vielbesprochenen aus dem 11. Jahre des Kambyses stammenden Täfelchen Nr. 877: Kambyses heisst hier einfach "König von Babel", obgleich er inzwischen längst "Grosskönig" sar mâtúti geworden war (s. meine Bemm. in der Aegypt. Zeitschrift 1879 S. 39 ff., vgl. insbesondere Nr. III der dort mitgetheilten Inschriften, S. 41).

Ich darf vielleicht auch noch auf den Umstand aufmerksam machen, dass, wenn die persischen Grosskönige auf babylonischen Täfelchen als "Könige von Babel" bezeichnet werden, sie entweder gar kein weiteres Epitheton oder aber das andere: šar mâtâti "König der Länder"), niemals aber das specielle: "šar mât Parsu" "König von Persien" haben; unter einem "König der Länder" oder "Grosskönig" wollte ein Babylonier stehen, unter dem Könige eines anderen einzelnen Landes wie Assur oder Persien nicht in der gleichen Weise. Auch der Arsacide Arsaka heisst in Babylonien auf Privaturkunden einfach "šar šarrâni" "König der Könige". Die Seleuciden (Siluku = Σέλευκος) endlich werden auf den Contrakttäfelchen mit Vorliebe kurz als šarru bezeichnet.

Ziehen wir das Facit aus der vorstehenden Betrachtung, so gelangen wir nach Auffindung der nach dem Babylonierkönige Kandalanu datirten Täfelchen von Sipar zu dem Resultate, einerseits dass der Name Kineladan des ptolemäischen Kanons nichts weniger als die Corruptel eines anderen assyrischen oder babylonischen Namens ist, sich vielmehr als die bis zu einem gewissen Grade sehr getreue Wiedergabe des als ächtbabylonisch verificirten Namens Kandalanu herausgestellt hat; anderseits dass kein hinreichender Grund vorliegt, die durch die Concordanz des Berossus-Polyhistor und der Inschriften, beide Angaben zusammengehalten mit den zeitlichen Ansätzen des Kanons, an die Hand gegebene bisherige Annahme der Identität der Personen zu verlassen, dass diese Annahme vielmehr durch die ersteren Urkunden kategorisch gefordert und durch die seither zu Tage getretenen Quellen keineswegs eludirt wird, durch dieselben vielmehr in mehreren Punkten ihre Erläuterung und Ergänzung erfährt.

<sup>1)</sup> Antiochus Soter titulirt sich selber sar Bábilu, sar mátáti, siehe STRASSMAIRR's Text-Beigabe zu den Abhdll. d. V. Orientalisten-Congresses zu Berlin 1882 p. 139 Z. 2.

# L'inscription A de Gudea.

Par A. Amiaud.

L'inscription étudiée dans cet article est gravée sur une statue debout de Gudea, qu'on peut voir figurée dans la planche VI du tome II de l'Histoire de l'Art dans l'antiquité, par MM. Georges Perrot et Charles Chipiez. Elle se compose de deux parties: d'un cartouche de quelques lignes, sur l'épaule droite, et de l'inscription proprement dite, en quatre colonnes fort courtes, sur le devant de la statue. Elle a déjà été traduite par M. Ledrain, dans une communication à l'Académie des Inscriptions et Belles-lettres.

Comme il y a dans les inscriptions de Tell-loh un certain nombre de signes qui résistent encore à une identification assurée, j'ai dû remplacer ces signes par des lettres grecques, chaque fois que j'ai eu affaire à eux, soit dans la transcription du texte en caractères ninivites modernes, soit dans le commentaire de ma traduction. Ces lettres grecques renvoient à une planche jointe à mon article, où les signes en question sont reproduits sous leur forme archaïque.

|   | · Cartouche. |                         |               |     |  |  |  |
|---|--------------|-------------------------|---------------|-----|--|--|--|
|   | -=1-         | <b>E</b> ( <u>311</u> ) |               | 77  |  |  |  |
|   | #            | *1                      |               | FIY |  |  |  |
| 3 |              | €Ψ                      | FEY           | (E) |  |  |  |
|   | E            | <b>L</b>                | <b>≒</b> YYYY |     |  |  |  |
|   | <b>►</b> ►   | 企町                      | <b>-&gt;</b>  | 上江  |  |  |  |
| 6 | E TH         |                         | <b>X</b>      | ŢŦ  |  |  |  |

# Inscription.

Colonne I.

|   |               | <b>FET</b>                                | 公耳                       | <b>\</b>                  | 11#         |
|---|---------------|-------------------------------------------|--------------------------|---------------------------|-------------|
|   | 企則            | -=YY                                      | E                        |                           | Y           |
| 3 | TPH           | 译                                         | 革                        |                           | SET         |
|   | 企町            |                                           | Y¥                       |                           | 77          |
|   | -= 1-1        |                                           | E( <u>}</u>              |                           | Y¥          |
| 6 | #             | ,                                         | *1                       |                           | =11         |
|   | -             | ĘΨ                                        | FEY                      | 但                         | <b>EYYY</b> |
|   | FYYY          | -=11 -                                    |                          |                           | 但           |
|   |               | -                                         |                          | <b>=!</b> _!              | #           |
| 9 | 今             | )                                         | <b></b> -Y               |                           | F           |
|   |               |                                           |                          |                           |             |
|   |               | Col                                       | onne II.                 |                           |             |
|   | <b>≒</b> YYYY |                                           | onne II.<br>α]           | <b>⟨</b> }}⊧              | 7774        |
|   | == YYYY       |                                           |                          | <b>⟨</b> }}⊧              |             |
|   | *             | · [                                       |                          |                           | _           |
| 3 |               | · [                                       | [α]                      | - ·                       | 71          |
| 3 | *             | )<br>•                                    | a]<br>→Ţ<br>→ <b>[</b> ] | I <u>-</u> !              | 阿           |
| 3 | *             | ]<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\<br>\           | a]<br>                   | I ⊢!<br>⊧Ľ!               | る。          |
| 3 | * HIM         | <b>₩</b>                                  | α]<br>→▼<br>→►]<br>→Υ    |                           | 10 当今区当     |
| 3 | <b>冷</b>      | ]<br>\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | α]<br>→▼<br>→►]<br>→Υ    | I →!<br> <br> -  <u> </u> | 回当今回判       |
| 3 | * HIM         |                                           | α]<br>→▼<br>→►]<br>→Υ    |                           | 10 当今区当     |

Colonne III.

|   |              | Color        | ine III.     |               |
|---|--------------|--------------|--------------|---------------|
|   | <del> </del> |              |              | 字 四           |
|   |              | -            |              |               |
|   |              |              |              | 年 国           |
| 3 | *            |              |              | - <u>E</u>    |
|   | 作目           | •            |              | -141*         |
|   | _            | <b>*</b>     | -114         |               |
|   | -4           | Ţ            | EY           | 性             |
| 6 | TYPE         | <b>&gt;</b>  | 7            | <b>⊢</b>    < |
|   | _            | -            |              | EY EYYY       |
|   | -=1-1        | ŧ            | ₹ <u>₹₹₹</u> | 77            |
|   |              | Color        | ne IV.       |               |
|   | E HI         | =YYYY        | ₩ IY         | -= [-]        |
|   | -141*        | <b>⊢√</b> [· | <b>( - E</b> | 1             |
|   |              |              | *            | *             |
| 3 | *            | E            | *            |               |
|   |              |              | -1<1         | <b>《</b>      |
|   | FYYY         | Y¥           | *            |               |
|   |              |              |              | $[\beta]$     |

### Traduction.

Cartouche. — Gudea, patesi de Sirpurla, qui a construit le temple E-ninnû du dieu Nin-girsu.

Inscription. — A Nin-harsag, la déesse protectrice de la ville, la mère de ses habitants'), à sa dame, Gudea, patesi de Sirpurla, a bâti un temple dans sa ville de Girsu.

Il a fait faire son autel (?) sacré; il a fait faire le trône saint de sa divinité; il les lui a consacrés dans son temple saint.

Des montagnes du pays de Magan il a fait tirer un bloc de diorite; il l'a fait tailler (?) pour sa statue. » Déesse qui fixe les destins du ciel et de la terre, Nin-tu, mère des Dieux, de Gudea, le constructeur du temple, prolonge la vie!« tel est le nom dont il l'a nommée (la statue), et il l'a consacrée dans le temple.

### Commentaire.

Cartouche. — Gudea, patesi Širpurla-ki, lu ê-ninnû (dingir) Nin-girsu-ka inrûa.

Voilà une phrase bien simple et qui n'offre aucune difficulté, quant au sens. Il n'en va pas tout à fait de même au point de vue grammatical. Quels rôles jouent la postposition ka, après dingir Nin-girsu, et la voyelle de prolongation a dans inrûa?

La postposition ka n'est pas inconnue des textes nonsémitiques des Western Asia Inscriptions, et M. Haupt a cru qu'elle devait y être rendue par ina dans «2). Elle est surtout très-fréquente dans les inscriptions de Tell-loh, qui ont remis sa valeur en discussion. Elle y marquerait l'accusatif, d'après M. Oppert 3), le génitif d'après M. Hommel 4).

<sup>1)</sup> Littéralement: de ses enfants.

<sup>2)</sup> Accad.-Sum. Keilschrifttexte, p. 141.

<sup>3)</sup> Congrès des Orientalistes de Berlin, Verhandlungen, t. II, p. 243.

<sup>4)</sup> Semit. Völker und Sprachen, t. 1. p. 510.

Je n'hésite pas à me rallier en principe à cette dernière opinion; mais nous verrons qu'elle est présentée d'une façon trop générale, et qu'il y a une restriction à y apporter. Le sumérien possède une autre postposition pour exprimer le génitif. Elle est également commune à tous les textes écrits dans cette langue, et les inscriptions de Gudea en offrent de nombreux exemples. C'est  $\[ \]$  Faudrait-il donc admettre qu'on formait indifféremment les génitifs avec le secours de  $g\hat{c}$  ou de ka, ou bien ces particules avaient-elles chacune son emploi distinct et bien défini?

Il me parait probable qu'elles avaient leur emploi distinct. Je vais tâcher d'en donner les règles et de les justifier par de nombreuses citations.

Si le génitif détermine un nom au nominatif ou à l'accusatif, en d'autres termes, à un cas direct, il est exprimé par la postposition  $g\hat{e}$ ; — il est exprimé par la postposition ka, s'il détermine un nom à un cas indirect, soit au génitif, soit à tout autre cas postpositionnel 1).

- 1º Exemples de génitifs déterminant un cas direct:
- a) déterminant un nominatif:

Gudea, H<sup>2</sup>), col. 1, l. 1, suiv.: (Dingir) Bau | ....... ninâni | Gudea | patesi | Širpurla - ki - GE, »à Bau, ... sa dame, Gudea, patesi de Sirpurla «.

Gudea, B<sup>3</sup>), col. 6, l. 71: Gudea | patesi | Širpurla-ki-GE | ud ê-ninnû | (dingir) Nin-girsu-ra | munarûa | È

<sup>1)</sup> Je parle ainsi pour la plus grande clarté de l'exposition. Mais, en réalité, le sumérien n'a pas de cas. Il supplée aux désinences casuelles par l'emploi de postpositions ou par la place donnée aux mots dans la phrase.

<sup>2)</sup> Inscription en trois colonnes, sur une petite statue assise. Elle commence par la phrase citée.

<sup>3)</sup> Très-longue inscription, de 500 à 600 lignes, sur l'une des deux statues assises avec un plan sur les genoux. M. Oppert a donné un fac-simile de la première colonne dans les Verhandlungen du Congrès de Berlin.

Gudea, D, col. 1, 1. 13: ( agga | (dingir) Ninâ-GE, \*ministre puissant de Ninâ«.

Gudea, *ibid.*, l. 17:  $d\hat{u}$  tuda | (dingir)  $Mazib^2$ )-GE, \*l'enfant issu de Mazib\*.

Gudea, B, col. 2, l. 10: igê-si-bara | (dingir) Ninâ-GE, »le favorisé de Ninâ«.

Ur-bau, col. 1, 1.9: sâ-gi-pada (dingir) Ninâ-GE, >l'élu de Ninâ«.

Gudea, B, col. 3, l. 6: *Ud (dingir) Nin-girsu-GE | uru-ni-šu igê-zi imšibara.* »Après que Nin-girsu eut jeté sur sa ville un regard propice«. —

Ce dernier exemple, réuni à beaucoup d'autres dont je citerai quelques-uns bientôt (2°, a), montre clairement la composition et la signification du nom divin Nin-girsu, »seigneur de girsu« ou »du girsu«. C'est girsu seulement qui est ici au génitif; c'est nin qui est sujet de la proposition et non ud, qui joue le rôle d'une conjonction. Il faut traduire: »le jour que Nin-girsu . . .« et non: »le jour de Nin-girsu³) . . .«. Pour obtenir ce dernier sens, il eût fallu écrire, comme on le verra plus loin: »ud Nin-girsu-KA-GE«.

b) Génitifs déterminant un accusatif:

WAI, IV, 20, n° 2, 1. 5: gis-gal ana-GE gal-imminsasir = dalat samê taptâ (cf. ibid., 1. 3.).

<sup>1)</sup> Voyez ci-dessous: Remarques, I.

<sup>2)</sup> Voyez ci-dessous: Remarques, II.

<sup>3)</sup> J'ai eu tort de traduire autrement dans mon précédent article, cidessus, p. 159.

WAI, IV, 3, b, 9 et 10: sag lu-tura-GE umeni-sar, lu-tura-GE umeni-sar = qaqqad marşi rukus-ma, kisad marşi rukus-ma.

Gudea, B, col. 7, 1. 7: dugduga | (dingir) Nin-girsu-ka-GE | šu-si immi-gar, \*j'ai exécuté fidèlement les volontés de Nin-girsu«.

- 2° Exemples de génitifs déterminant un cas indirect:
  - a) déterminant un génitif:

Gudea, D, col. 1, 1. 11: siba sâ-gi-pada | (dingir) Nin-girsu-KA-GE, >le pasteur élu de Nin-girsu«, c'est à dire: du seigneur de Girsu.

Ur-bau, col. 1, 1. 10: â suma (dingir) Nin-girsu-KA-GE, ple gratifié de la puissance par Nin-girsu«.

Ur-bau, col. 1, 1. 7: dû tuda | (dingir) Nin-â-gal-KA-GE, l'enfant issu de Nin-âgal«, c'est à dire: du seigneur de la grande puissance.

Ur-bau, col. 1, 1. 12: [ suma (dingir) En-ki-KA-GE, \*le gratifié d'intelligence ) par Hea«. En-ki signifie: le seigneur de la terre.

Inscription d'En-anna-du, l. 1<sup>2</sup>): (Dingir) Nin-girsu | ursag (dingir) Enlil-ra | En-an-na-du | patesi | Širpurla-ki | sâ-pada | (dingir) Ninâ | patesi gal | (dingir) Nin-girsu-KA | dû (dingir) En-te-na | patesi | Širpurla-ki-KA-GE. A Ningirsu, champion de Bel, En-anna-du, patesi de Sirpurla,

<sup>1)</sup> Littéralement: le gratifié d'oreilles. L'équivalence (accadien: (accadien: ) et uznu est assurée par WAI, II, 19 a, l. 60 et 62, corrigées par STRASSMAIER, Alphab. Wörterverzeichniss, n° 2498, et par WAI, IV, 11, b, l. 17 et 19. Sur la variante qu'offre ma restitution, voyez ci-dessous: Remarques, III.

<sup>2)</sup> Autour de la cuvette d'un galet. — On sait que M. DE SARZEC a rapporté un certain nombre de gros galets inscrits, creusés pour recevoir les pivots des portes.

l'élu de Ninâ, le grand patesi de Nin-girsu, fils d'En-tena, patesi de Sirpurla«.

Gudea, C, col. 3, 1. 18: Gudea | lu erûa-KA | nam-tilâni hi-sud! »De Gudea, le constructeur du temple, qu'elle prolonge la vie!«. Dans nam-tila, il y a en réalité deux mots, dont le second est au génitif.

WAI, I, pl. 5, n° XX, l. 18: \(\epsilon\) nam-nuna-KA-ni | (dingir)
Uru-ki dingir\(\hat{a}\)nir | munanr\(\hat{u}\). \(\din\)Il a b\(\hat{a}\)ti \(\hat{a}\) Nannar, son
Dieu, le temple de sa seigneurie«.

Gudea, E, col. 7, l. 22: ê (dingir) Bau | kibi gêa-da | bigalbi | ag-da | giš ku-gar Širpurla-ki-KA | l. | bi-bi-gina-da | Gudea | patesi | Širpurla-ki-KA | l. | suna galla-da | nam-tilâna | ûbi suda-da | dingirâni | (dingir) Nin-giŝ-zida | (dingir) Bau ê uru azaggâna | muna-da-β-β. En retour de ce qu'ils avaient permis la restauration du temple de Bau (littéralement: pour le temple de Bau remis en sa place) et assuré sa prospérité, de ce qu'ils avaient assis les fondements du trône de Sirpurla, de ce qu'ils avaient placé dans les mains de Gudea, patesi de Sirpurla, le sceptre du commandement (?) et prolongé les jours de sa vie, à Ningis-zida, son Dieu, et à la déesse Bau, dans le temple de sa ville sainte, [ces offrandes] ont été consacrées «.

Gudea, B, col. 8, l. 39: Gudea | patesi | Širpurla-ki-ĶA | lu dugâni ibkura | dikudâna šu-nib-palêa. »Quiconque enfreindra les ordres de Gudea, patesi de Sirpurla, ou transgressera ses lois«.

Gudea, B, col. 6, l. 56: ki-di  $\hat{e}$ - $ninn\hat{u}$ -KA | muni- $r\hat{u}$ .  $\rightarrow$  J'ai construit le tribunal (?) du temple E-ninnu«.

Gudea, B, col. 7, l. 58: alan igê-zu | (dingir) Nin-girsu-KA-kan¹) | alan | Gudea | patesi | Širpurla-ki-KA | lu ê-ninnû | (dingir) Nin-girsu-KA | inrûa. La statue qui est devant toi, Nin-girsu, est la statue de Gudea, patesi de Sirpurla, qui a bâti le temple E-ninnû du dieu Nin-girsu.

<sup>1)</sup> A-.

b) Pour la dernière partie de la règle que j'ai énoncée plus haut, - génitifs déterminant un cas postpositionnel autre que le génitif, — la preuve est assez difficile à fournir. En effet, le sumérien ne garde jamais en principe la postposition du génitif devant une autre postposition, comme ta, su ou ra. C'est ainsi qu'on lit chez Gudea (D, col. 4. 1. 2): â (dingir) Ninâ-ta »par la puissance de Ninâ«; et les exemples du même genre sont trop nombreux, pour que j'aie besoin d'en chercher d'autres. Je ne saurais donc me prévaloir de ce qu'on ne rencontre jamais gê devant ta, ra ou su; de ce que nous n'avons pas, par exemple, dans le cas cité: â (dingir) Ninâ-GE-ta. On me répondrait avec raison que nous n'avons pas davantage: à (dingir) Ninâ-KA-ta. Des phrases comme: â (dingir) Ningirsu-KA-ta »par la puissance de Nin-girsu« (Gudea, D, col. 4, 1. 4), - ê (dingir) Nin-girsu-KA-ta dans le temple de Nin-girsu« (Gudea, B, col. 1, l. 18), — ne prouvent rien non plus. Car elles rentrent dans la catégorie des exemples précédents: génitifs déterminant un autre génitif.

J'ai relevé pourtant un certain nombre de cas, qui me semblent plaider en faveur de ma thèse. En sumérien, c'est chose connue, les postpositions se suppriment assez facilement. Supposons une phrase comme celle-ci: »au jour de la moisson«. Si, au lieu de sous-entendre la postposition du génitif et de dire: »jour-moisson-dans«, on sous-entend au contraire la postposition principale, celle du génitif peut alors reparaître. Or, c'est sous la forme de ka qu'elle reparaît dans les passages suivants:

HAUPT, ASKT, p. 71, l. 17 et p. 73, l. 15: ud [ra]-KA = ina um cburi au jour de la moisson«, littéralement: sjour-moisson-de«; cf. ibid., p. 72, l. 48, où l'on a la au lieu de ka.

HAUPT, ASKT, p. 118, l. 11: kâ libirra-KA gan-râ = ina bab gallê lušziz-ma.

Gudea, H, col. 3, 1.7: ê uru azagga-KA | munani-\beta,

»il l'a placée comme offrande dans le temple de la ville sainte«.

Gudea, C, col. 3, l. 11: ê kiagâni | ê-ana šâ Girsu-ki-KA | munani-rû; »il lui a bâti (à Dingiri) son temple favori, le temple E-ana, dans Girsu«.

Et peut-être col. 1, 1. 8 de notre inscription A: ê uru Girsu-ki-KA-ni munarû, [à Nin-harsag] il a bâti un temple dans sa ville de Girsu«.

Il convient d'ajouter que la postposition du génitif reparaît d'autres fois sous la forme  $g\ell$ :

HAUPT, ASKT, p. 127, l. 35: kurkura-GE = ina burti sadî; ibid., l. 43: kurra-GE = ina gabal sadî. Voyez encore: WAI, IV, pl. 1, a, 38; — pl. 15, a, 39. 41; — pl. 27, b, 47. 51.

Je crois qu'un emploi fautif de ka, dans les premiers exemples, serait plus difficilement explicable que ne l'est l'emploi abusif de gê, dans les derniers. La chute même de la postposition, en laissant, pour ainsi dire, à un cas absolu le substantif qu'elle régissait, a pu naturellement conduire à l'irrégularité que ceux-ci présentent.

Je passe à la voyelle de prolongation ') que nous avons remarquée dans le verbe inrûa.

Rappelons d'abord cette loi de la grammaire assyrienne, qui assigne la forme apocopée du parfait et de l'imparfait aux verbes des propositions principales ou absolues, les formes pleines en a et en u, aux verbes des propositions incidentes ou relatives<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Comparez l'exposition donnée p. 195 suiv. - Réd.

<sup>2)</sup> J'ajoute que la forme pleine en a s'employait encore dans un autre cas. Quand deux ou plusieurs propositions principales se suivaient, ayant même sujet, il était d'usage de donner cette forme au dernier verbe, qu'on plaçait alors avant et non plus après son complément. Exemples: âlu sa Abiyaté mar Te'eri, Qidrà'a, aksud, silimsu (et non: apiktasu; \bigsim \to doit se lire phonétiquement) askun, aslula sallatsu (WAI, V, 9, 16); — adé nis ilàni rabûti usaskirsunûti, udannina riksâti (WAI, V, 1, 21); — gibis ummanâti'a ul upaḥḥir-ma ul aksura karasi (Sargon, Fastes, 1, 98); etc.

Il y a une frappante analogie entre cette règle et celle que je crois pouvoir constater en sumérien. Le verbe, dans cette langue, était traité comme un nom. La forme prolongée s'employait donc dans les propositions sub-ordonnées, introduites par le pronom relatif ou par une conjonction; la forme simple, dans les propositions principales.

Qu'on se reporte à ce passage cité plus haut de l'inscription B de Gudea (col. 6, 1.71): »Moi Gudea, après que j'eus bâti (munarû-a) le temple E-ninnû à Nin-girsu, j'ai fait faire (immiag) un tabernacle; une demeure en forme de dôme, aucun patesi ne l'avait construite (nunarû) à Nin-girsu; je l'ai construite (namurû).

Non moins probante est une phrase de Hammourabi qu'on trouvera transcrite plus loin: »après que Dingiri ..... lui a eu donné (munansum-a) les pays de Sumir et d'Accad, pour les gouverner, et qu'elle a eu mis (nensig-a) leurs rênes dans ses mains, il a construit (munaninrû) à Dingiri, sa protectrice, etc. . . . «.

On peut encore comparer entre elles ces deux formules souvent répétées: »Gudea, patesi de Sirpurla, qui a bâti (lu inrû-a ou murû-a) tel temple à tel Dieu, « — et: »au Dieu N . . ., Gudea, patesi de Sirpurla, a bâti (munarû) tel temple«.

Autant qu'une intelligence imparfaite des inscriptions de Tell-loh me permet de l'affirmer, cette règle y est partout rigoureusement appliquée, et elles pourraient fournir beaucoup d'autres exemples. Mais il est temps de poursuivre le commentaire de notre texte.

Colonne I — (Dingir) Nin-harsag | nin uru da-sara | ama dûdû-nê | ninâni | Gudca | patesi | Širpurla-ki-gê | ê uru Girsu-ki-ka-ni | muna-rû.

Nin-harsag signifie » la souveraine de la montagne «, sans doute: de la montagne séjour des Dieux. Cette déesse semble être l'épouse d'En-lil, par conséquent la  $B\acute{e}lit$  des Assyriens.

Je traduis nin uru dasara: »la déesse à la ville étant propice«. Parmi les sens divers de la racine verbale sar. je n'en vois pas en effet qui convienne mieux à notre passage que celui du sémitique karâbu s'approcher, être propice, protéger«, qui la traduit dans deux textes bilingues (Del., Ass. Les., 2° édit., p. 73, l. 7 et 8 et WAI, IV, 17, 2, 13 et 14). Justement, dans le second de ces textes, nous avons comme ici la forme réfléchie dasar (»se lier à « de sar = rakâsu »lier«?): šamura-dan-sarsar = ikarrabûka. Le sens de karâbu 1) a été depuis longtemps reconnu dans cette formule assyrienne: »que les Dieux N et N soient propices au roi, mon seigneur!« ana šarri beli'a likrubû! Conférez encore la phrase suivante de Tiglathpileser II (WAI, II, 67, 84), où parait le participe de ce verbe: ckallat hidati, nasa higalli, kariba sarri, mulab[bira] episisin, ana sumesin abbî. » J'ai donné à ces palais les noms de palais de la joie, portant bonheur, propices au roi, donnant longue vie à leur constructeur«.

Ama dûdû-nê »la mère des enfants d'elle, de la ville«. – Cf. l'expression assyrienne mârê (בּבְּדְּ לְּהִלֵּלִ), pour désigner les habitants d'une ville: mârê Bâbilu, mârê Nipuru, etc.; aussi le syriaque בני מדינתא.

 $N\hat{e}$  ne saurait être, dans le cas présent, la terminaison du pluriel. Les noms divins seuls forment ce nombre en  $\hat{e}n\hat{e}$ , ainsi que l'a montré M. Haupt, et c'est la réduplication de  $d\hat{u}$  qui marque ici le pluriel, comme dans kur-

<sup>1)</sup> Je ne crois pas qu'on puisse rapprocher karâbu, écrit aussi plus régulièrement qarâbu (cf. l'iphteal aqtirib), de קרק, comme le sait M. HAUPT, dans SCHRADER, KAT, 2º édit. La racine barâku existait en assyrien. Voyez WAI, V, 4, 79: Pagrê nisê sa Dibbara usamqitu û sa ina sunqi, bubuti iškunû napistu, rihit ukulti kalbé, sahê, sa sûqê burrukû, malû ribâti, nirpaddê (?) sunûti ultu qirib Bâbili, Kutê, Sippar useşî. »Les cadavres des gens frappés par la peste ou qui étaient morts de misère et de saim, débris de la nourriture des chiens et des hyènes, qui gisaient dans les rues (cf. le syriaque קרב) et remplissaient les carresours, je les sis enlever de Babylone, de Kutha et de Sippar«.

kura. On a, au contraire, des exemples de l'emploi de nê comme pronom suffixe de la 3° pers. sing., à côté de na, ni et de ba, bi, bu.

Tous ces suffixes étaient-ils absolument équivalents?. Et ceux qui ont parlé ou écrit, il y a des milliers d'années, la langue des inscriptions de Gudea, n'avaient-ils, pour choisir entre tant de formes, d'autre guide que leur bon plaisir? Cela n'est guère admissible. Entre na et ni, d'une part, ba, bi et bu, de l'autre, le choix était sans doute réglé par des lois d'harmonie. M. Hommel a mis récemment ce point en lumière 1). Mais quand devait-on employer plutôt la forme en b que la forme en n, ou réciproquement? Il n'y a plus ici certainement une question de phonétique, de rencontre de consonnes, car nous voyons les mêmes mots recevoir tantôt le suffixe ni, tantôt le suffixe bi. Il y a une question de syntaxe. Il me semble résulter presque sûrement de l'étude des inscriptions de Tell-loh que les suffixes na, ni s'y rapportent toujours à des personnes ou à des Dieux, ba, bi à des choses 2). C'est la même différence que l'anglais marque par his, her, d'un côté, par its, de l'autre.

Je reconnais qu'à s'en fier aux textes bilingues des WAI, l'opinion que je viens d'émettre ne saurait être un seul instant soutenue. Le suffixe bi s'y applique souventes fois aux êtres animés aussi bien qu'aux choses. Mais qui soutiendra que ces textes puissent lutter d'autorité avec ceux des monuments de Tell-loh? Nous ne les possédons que sous la forme de copies assyriennes, plus ou moins savantes et fidèles, séparées des originaux par un nombre plus ou moins grand d'intermédiaires. De l'âge d'aucun, nous ne savons rien de précis. Peut-être quelques-uns remontent-ils à une haute antiquité; d'autres

<sup>2)</sup> Quant au suffixe  $n\epsilon$ , je n'en ai pas assez d'exemples pour exprimer une opinion au sujet de son emploi.



<sup>1)</sup> Voir ci-dessus, p. 166.

peut-être ont été composés à des époques relativement récentes par des prêtres assyriens ou babyloniens qui ne possédaient plus le sumérien que comme une langue morte, comme on possédait le latin au moyen âge. Cette dernière hypothèse paraît se vérifier pour une partie au moins d'une hymne bilingue, où se lit le nom d'Assur-ban-abil'). Pour précieux que soient ces textes au point de vue lexicographique et même, si l'on veut, au point de vue grammatical, on ne saurait donc hésiter, dans une question de formes ou de syntaxe, à leur préférer les inscriptions unilingues des très-anciens rois de Chaldée. C'est uniquement à celles-ci que j'emprunterai les exemples nécessaires à la justification de ma théorie.

Inscription de Hammourabi, WAI, I, 4, n° XV, 1, on lit à la colonne 2: Ud Dingiri | \[ \begin{align\*} \text{IIII} ugâ-NI | kiengi ki agadê | namenâ-BI ag-ne | munansuma-ta | tuka-BI | su-NI-su | nensiga | Dingiri | kiaga-NI-ir | Zarilab-ki | uru nam-ninaka-NA | E-zi-kalama | ê-kiagâ-NI | munaninrû. Après que Dingiri, la protectrice (?) de son peuple (d'elle, Dingiri, ou de lui, Hammourabi: NI), lui a eu donné les pays de Sumir et d'Accad pour les gouverner (pour faire le gouvernement d'eux, des pays: BI), qu'elle a eu mis leurs rênes (d'eux, des pays: BI) dans ses mains (de lui, Hammourabi: NI), etc. . . . . . Les trois derniers suffixes, ni et na, se rapportent l'un à Hammourabi et les deux autres à Dingiri.

Dans les cinq premières planches du 1<sup>er</sup> vol. des WAI, et à la planche 35 du vol. IV, il est une phrase qui revient plusieurs fois ki-BI-su nengêa, ki-BI gêgê men, ki-BI gêgê-ne, »il a remis en sa place, j'ai remis en sa place, pour remettre en sa place. Il s'agit de villes ou de

<sup>1)</sup> WAI, VI, 18, nº 2. — Je dis seulement: paraît se vérifier; car il est fort possible que cette hymne ait été écrite en réalité pour un roi plus ancien, et qu'un scribe ninivite se soit imaginé de changer plus tard le nom de ce roi en celui de son maître Assurbanabil,

temples restaurés, d'institutions ou de lois remises en vigueur. Quelqu'un a-t-il jamais trouvé ki-NI dans une phrase analogue?

Gudea dit  $\hat{sa}$ -BA »au milieu de lui«, en parlant d'un temple; mais  $\hat{sa}$   $azagg\hat{a}$ -NI »dans son cœur sacré«, en parlant d'une déesse.

Je n'en finirais pas, si je citais tous les exemples. Mais ce qui me paraît le plus décisif, c'est que seul le suffixe bi servait, en composition avec les adjectifs, à former des adverbes. Mieux qu'un autre, en effet, le suffixe pronominal des choses ou, si l'on aime mieux, du genre neutre, pouvait prendre la valeur purement abstraite qu'il a dans cette formation.

Colonne II, l. 1 à 5. — [IIII]-a azaggâni | munadim | gis-ku-gar malt nam-ninakani | muna-dim | ê maltâni-a munani-p.

Munadim \*je l'ai fait, cpussu«, aux lignes 2 et 4, n'a pas besoin de commentaire. Mais quelles sont les deux choses qu'a faites Gudea?

Le signe que je désigne par  $\alpha$  s'offre encore dans les inscriptions sous les formes  $\alpha'$ ,  $\alpha''$  et  $\alpha'''$ . Je suis tenté d'y voir le signe  $\square M = alal$  et pisan, deux mots qui ont également, d'après M. Delitzsch (Paradies, p. 142), la signification de \*vase«.  $\square M = alal$  dub a, de son côté, la valeur de duppu \*table, tablette« et aussi celles de sapàku, tabâku répandre, verser«, de sarâqu \*verser, faire les libations« (v. Haupt, dans Schrader, KAT, 2° édit., p. 76). Le complexe  $\square M = alal$  pourrait donc désigner

les »libatoires« (mot à mot: libation-vases), ou peut-être mieux l'»autel« (la table sur laquelle on placait les vases destinés aux sacrifices) 1).

Ce sens d'autel«, que j'adopte provisoirement pour rendre ΣΥΥΥ - α, n'est que probable. Celui de »trône«, que je donne à gis-ku-gar, me semble assuré. M. Guyard, au § 38 de ses Notes de lexicographie assyrienne, explique fort bien E (E E V E) par »parakku lieu de siège faisant«. C'est cette explication qui m'a mis sur la bonne voie, alors que je m'obstinais à lire notre phrase: gis-ku nin-mah . . ., sans trouver de sens raisonnable. La lecture gis-ku-gar permet de traduire: »bois siège faisant«, par conséquent: »trône«; et cette traduction convient également dans le présent texte et dans les passages des autres inscriptions où se rencontre le mot sumérien<sup>2</sup>). Ne soupçonnera-t-on pas, après cela, qu'il y a une faute de scribe dans la leçon des WAI, II, 46, 3, 51:  $\Sigma$   $\Psi = kuss\hat{u}$ ? Et ne sera-t-on pas porté à corriger gis- El-gar en gis- [El-gar]?

<sup>1)</sup> Cf. Déluge, col. 3, 1 45, suiv.

<sup>2)</sup> J'ai cité plus haut un de ces passages: Gudea, E, col. 7, l. 22.

<sup>3)</sup> La saute, s'il y en a une, n'a pas été commise à Londres; car M. STRASSMAIER lit aussi . Voy. Wörterverveichniss, au mot kussii.

Colonne II, 1. 6 à Colonne III, 1. 3: kur Maganki-ta | zakal imta-tul-du | alanânisu | mu-tu.

kur Magan-ki-ta ne veut pas dire: »de la montagne nommée Magan«, mais plutôt: »de la montagne ou des montagnes du pays de Magan«.

La pierre za-kal, qui est évidemment la roche volcanique dans laquelle ont été sculptées les statues de Gudea, s'appelait en assyrien usû (Voyez WAI, IV, 13 a, 4, 5 et HAUPT ASKT, p. 81, 23, 24). Il y avait aussi une espèce de bois nommée en sumérien gis-kal et usû en assyrien (WAI, II, pl. 44, gh, 37 et pl. 45, of, 48; cf. De-LITZSCH chez Lotz, Tiglatpileser I, p. 171; — STRASSMAIER, au mot usû; — Haupt, ASKT, p. 209, 14, 15). La prononciation kal est prouvée par un fragment de tablette p. 200, 16, 17). Remarquons pourtant que dans ce fragment sa-kala n'est pas traduit par usû, mais par abna agartu. Serait-ce que gis-kal et za-kal ne signifiaient proprement rien de plus que »bois précieux« et »pierre précieuse«? (faut-il prononcer duddu, comme le pense M. Hommel, ou bien  $d\hat{u}$ -gin?) est rendu dans les textes bilingues tantôt par elû »monter«, tantôt par arûdu »descendre«, tantôt par susû »faire sortir«. Son sens primitif doit donc être »sortir«, d'où, par occasion, »descendre« ou >monter« en s'éloignant d'un lieu; à l'interprétation que j'ai adoptée: »il a fait tirer des carrières de la montagne«, on pourrait préférer: »il a fait venir de la montagne«.

Quant à mu-tu, il va de soi que ce verbe signifie quelque chose comme vil a fait tailler, sculpter«. On peut d'ailleurs justifier cette présomption par WAI, II, pl. 5, cd, 44 et pl. 31, ef, 86, où le nom d'un insecte uh tura (var. turra) est expliqué par mubattiru. Il s'ensuit de là qu'il y avait en sumérien un verbe tur, et sans doute aussi tu, après chute de la consonne finale¹), ayant le sens de »couper, trancher, tailler«; assyr. \*batâru, \*butturu, héb. אם. Voy. Delitzsch, Thiernamen, p. 85.

Colonne III, l. 4 à Colonne IV, l. dernière: Nin anaki-a nam-tarri-nê | (dingir) Nin-tu | ama dingirinê-gê | Gudea | lu ê-rûa-ka | nam-tilûni mu-šud | mu-šu | muna-sû | ê-a munani-β.

 $N\hat{e}$ , après nam-tarri, ne peut être que le pronom de la 3° personne: »Déesse dans le ciel et sur la terre les destins fixant elle«. Cf. WAI, II, 16, a, 59:  $g\hat{e}g\hat{e}-n\hat{e}=iuru$ , littéralement: »retournant lui« 2).

Le sens général de la phrase m'amène à voir dans mu-sud un impératif et non un imparfait. Si je ne me trompe, il faudrait donc ajouter mu au nombre des préformantes de l'imperatif. Il faudrait y ajouter aussi muna, car la formule correspondante d'une autre inscription (H, col. 3, 1. 4) dit: Gudca | nam-ti muna-sum »accorde la vie à Gudea!«. Ce qui semble bien me donner raison, c'est que l'inscription A, toujours dans une formule analogue (col. 5, 1. 5), emploie indubitablement l'imperatif:

<sup>1)</sup> Cf. tur, tu »entrer«; — tur, tu »malade«.

<sup>2)</sup> Voyez HAUPT, ASKT, p. 146.

Gudea lu crûa-ra nam dug muni-tar. A Gudea, le constructeur du temple, assigne un sort prospère!«. C'est enfin que l'inscription C emploie l'optatif: nam-tilúni hi-sud qu'elle prolonge sa vie!« (col. 4, 1. 1.).

Mu-su muna-sâ. Cf. l'assyrien: ana sumesin abbî, dans le passage cité plus haut de Tiglathpileser II (WAI, II, 67, 1.84).

## Remarques.

I — Je reviens ici sur le sens de →tabernacle«, que j'ai attribué au mot → da → dans une phrase transcrite ci-dessus de l'inscription B de Gudea (col. 6, 1. 71), à cause de l'importance que l'explication de ce mot présente pour l'intelligence du titre encore incompris de → → dans de l'importance que l'explication de ses statues.

Dans une hymne bilingue des WAI (vol. IV, 23, b, 25, 26), gil-sa-a est traduit par l'assyrien sukuttu. Il est également traduit par sukuttum, et aussi par darâtum, dans un vocabulaire publié par Haupt, ASKT, p. 203, col. 2, l. 15 et 16. Que signifient les deux mots assyriens?

Šukuttu a été fort justement rapporté par M. Lotz (Tiglathpileser I, p. 159, in fine) à la racine sakûnu, et il est difficile de lui contester la signification de »demeure«. L'hymne dont je viens d'invoquer le témoignage présente a, dans quatre lignes successives (25 à 32), les équivalents: sukutta šagita, subta ellitim, ašru ellum et tapšaha ellum; et je ne puis m'empêcher de croire, malgré l'autorité de M. Delitzsch (Hebrew and assyrian, p. 37), que la phrase sa sukutti subî saknat de S. 954, obv., 1. 20, doit se rendre par \*celle qui habite la demeure brillante«, ou si l'on aime mieux, »la demeure couleur de topaze«, non par \*adorned with šubî-stones«. L'idéogramme , qui répond dans la ligne sumérienne à saknat, se retrouve en effet dans le complexe unu-lal, qui répond à sukuttu; or unulal, d'après M. Delitzsch lui-même (Assyr. Lesestücke, Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

2° édit., p. 62, note 5), ne peut signifier que »lieu d'établissement, de demeure«. Ceux qui ont voulu lire suquttu par un p et traduire ce mot par »vase à boire«, ont oublié en général d'apporter des preuves. M. Guyard seul a essayé d'en donner une (Notes de lexicographie, § 72); mais elle repose sur une inadvertance. On ne saurait rattacher suquttu à suqu »vase à boire de l'eau«, parceque ce dernier mot, au moins dans le passage cité, n'existe pas.

Je considère donc comme établi que sukuttu signifiait en général »demeure«. Mais ce vocable prenait quelques fois un sens plus restreint. Quand Assurbanabil, énumérant le butin qu'il a rapporté d'Elam, mentionne »les sukuttu précieuses, insignes de la royauté, que les anciens rois d'Accad et Šamasmukin avaient offertes en présent aux rois d'Elam«; — »les vêtements et les sukuttu, insignes de la royauté, les armes et tous les meubles qui emplissaient les palais des rois d'Elam«; — enfin »les statues des dieux élamites, avec leur sukutti, leurs trésors et tous les meubles de leurs temples«¹); — il me paraît très probable qu'il entend par sukuttu cette sorte de pavillons, tentes royales et tabernacles divins, dont M. Perrot a décrit et reproduit quelques spécimens dans son Histoire de l'art dans l'antiquité (t. II, p. 201 et suiv.).

Quant à la seconde traduction de gil-sa-a, darâtum, il est sans doute séduisant d'y voir le pluriel d'un mot daratum, dâratum (ar. عَرَافَى, syr. الْآَرَابَ), qui aurait aussi le sens général de »demeure«. Il serait fort possible cependant que darâtum fût le pluriel du féminin de l'adjectif darû »durable«, pluriel qu'on employait seul, en sousentendant peut-être sanâti, pour exprimer l'idée de »durée,

<sup>1)</sup> WAI, V, pl. 6, l. 12, 16 et 45.

éternité«. Alors, on expliquerait très bien mu-gil-sa par sau renom durable, immortel«. Ce sens conviendrait d'autant mieux, que mu-gil-sa est certainement une qualification particulière à Gudea. Sur les trois statues où elle paraît, elle occupe une place différente. Deux, B et C, l'introduisent immédiatement après le nom de Gudea, avant le titre de »patesi de Sirpurla«; D la rejette après ce dernier titre. On n'eût pas ainsi déplacé une qualification faisant partie d'une formule banale, commune à tous les patesis.

Le temple de l'éternité« ne serait pas non plus une traduction inacceptable de WYY & WAI, WAI, I, 2, n° 4, l. 9. Ene ferait en ce cas qu'annoncer un terme abstrait de forme féminine; cf. ( I I I elimuttu.

II - WAI, IV, 35, nº 6, me semble offrir un passage précieux pour la fixation de la lecture du nom divin Mazib. Outre la mention du temple E-ninnû (col. 1, 1. 15), des villes El-mir-ki1) et Girsu-ki (l. 16), cette très intéressante inscription, en dialecte accadien, du fils de Kudurmabug, Arad-Sin, nous offre encore à la ligne 18 le nom de notre déesse écrit 🛏 😜 🖭 🛕, (dingir) Madazib. La forme sumérienne de ce nom est écrite dans les inscriptions de Tell-loh - γ-A. Bien que le signe ait toujours dans ces textes la forme  $\delta$ , et que le signe y y soit exclusivement employé dans le nom de notre déesse, j'inclinerais volontiers à la prononciation (dingir) ga-da-dug, appelée par la lecture accadienne.  $\gamma$  et  $\delta$  ne me paraissent pas du tout irréductibles à une même forme. Une analyse attentive des deux signes y fait, je crois, découvrir les mêmes éléments, disposés seulement d'une façon différente; et la preuve me paraî-

<sup>1)</sup> Il faut peut-être restituer Sirpurla-ki au lieu d'Elmir-ki. Cf. G. SMITH, Early History of Babylonia, TSBA, vol. I, p. 43.

Quoiqu'il en soit, il doit résulter de la leçon (dingir) Mada-zib que M. Oppert a eu raison de lire simplement (dingir) Masib à la ligne 27, d, de WAI, II, 59, et de regarder les caractères FII comme une glose. Mada et ma sont deux formes alliées, signifiant pays« en accadien. Le mot pays« figurerait-il donc dans le nom de la déesse? Et la forme sumérienne de ce mot serait-elle gada?

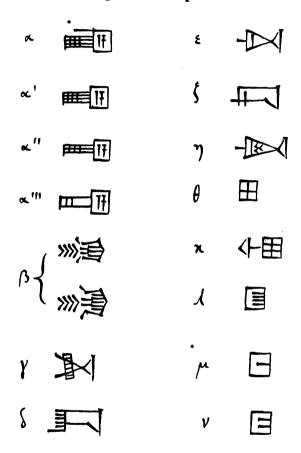
Il est arrivé quelquefois que plusieurs signes distincts dans l'écriture archaïque ont été ramenés par l'usage

Sa confirmation n'aurait rien de surprenant au point de vue graphique. Le signe ε est très proche par la forme du signe η, Ε΄.
 Or Ε΄ et Τ΄ ont tous deux la même valeur sumérienne nita.

<sup>2)</sup> Cf. encore Sin-idinnam, WAI, I, 5, no XX, l. 24.

à une même forme moderne. Le signe [], par exemple, était tracé à Tell-loh de deux manières différentes, selon qu'il était isolé (3) ou qu'il faisait partie intégrante de ([] [] (x). Dans [] [], il gardait sa forme 3. De même pour le signe []. Quand il représentait la post-position su, ce caractère avait la forme d'un carré un peu allongé, avec au moins quatre traits horizontaux intérieurs (h); dans les complexes [] [], kakku, [] [] [] kussû, le même carré ne comportait plus qu'un seul trait intérieur (\mu); il en comportait deux (\nu) dans le complexe [] [] [] [] ou [] [], uznu']. — Or, dans la ligne mutilée de l'inscription d'Ur-Bau, le signe restant, [], a la forme \nu.

## Signes archaïques.



# Sprechsaal.

### Kikkisu - GAB.RI.

By A. H. Sayce.

1. Kikkisu: Deluge-tablet I. 18, 19 (HAUPT).

In the account of the Deluge, as edited by HAUPT (Schrader's KAT<sup>2</sup>, p. 56), we find the following two lines which have not hitherto been explained: (18) amâtsunu wannâ ana kikkisu. kikkis kikkis igar igar (19) kikkisu smi-va igaru khissas. The meaning of igaru is well known. It signifies "a mound", more especially the platform upon which a Babylonian temple was raised, and corresponds to the Akkadian izi, also written iz-zi (W. A. I. II. 15, 22) which overthrows M. Guyard's reading of **E** - T as i-gar on p. 105, rem. 1. Igaru further signified the mound-like "side" of one of the round boats used by the Babylonians (W. A. I. II. 62, 62. 63; 45, 38), and, as the passage in the Deluge-story relates to ship-building, such ought also to be its meaning here. Kikkisu, which is in parallelism with it, ought also to signify some part of a ship, probably closely connected with the "side" or "hull". Now in Rm. 122. 30 (Strassmaier's Verzeichniss III. p. 540) ki-ikki-su and khu-uts-tsu are given as translations of GI-SIK. Khutstsu sa kani is the equivalent of zirru and livitum in V. 32, 54. 55., where the ideographs representing the Akkadian equivalent signify "reed . . . of the king".

GI-SIK:) would mean "the bent reed". This suggests the idea of a "wreath" or "band" of reeds, and with this the significations of zirru, Heb. if, and livitum, Heb. igh, agree excellently. They would denote a "kinglike crown of reeds". Since this is further denoted by khutstsu sa kani, both khutstsu and kikkisu must signify "a circle" or "something round", made more especially of reeds. Consequently in the Deluge-story kikkisu will refer to the round frame of the boat, which was wattled with reeds. I would therefore translate the passage under consideration: "He repeated their command for the round frame (of the boat), 'A circular frame of reeds for the hull! hear of the circular frame and understand the hull'".

#### 2. GAR-RI

GAB-RI (duri) properly signifies "a second" of "duplicate". Hence in the famous phrase in which it is used in the colophons of certain tablets its meaning is not "parallel columns" as Prof. Delitzsch suggested, but' simply "a copy". Thus in W.A.I. II. 10, 25. GAB-RI (mat) Assur kima labiri-su sadhir is "a copy for Assyria written like its original". Similarly in S. 1494 we have GAB-RI (mat) Assur "an Assyrian copy", and an unmarked tablet belonging to the series ki-i (an) Bilu ina bit a-ki-tum ina BARA MAKH it-tas-pu ana tar-tsi (au) Bilu an-nu-u ig-gab-bi, goes on to say GAB-RI KÂ-DIMIRRA (-ki) Û-RA-BI-DIM AB-ŚAR "a Babylonian copy written like its original" (see W. A. I. III. 64, 32.). Dr. Strassmaier (II. p. 215) quotes from a despatch-tablet the words ina GAB-RI sa e-gir-ti-ya "in the copy of my letter".

<sup>. 1)</sup> Where I do not know the pronunciation of an Accadian or Sumerian word I transcribe the ideographs composing it in capital letters.

## Atalu — Le dieu de Sirtella.

Par J. Oppert.

### 1. Atalu, l'éclipse.

On m'a demandé dans mon cours au Collège de France, à l'occasion de mon interprétation des textes astronomiques et astrologiques, quelle était l'origine du mot atala. Ce terme se trouve comme glose, très-précieuse pour nous, pour expliquer l'idéogramme an mi, »ciel noir«, auquel Rawlinson a le premier attaché l'acception d'éclipse. J'avais pensé à différentes étymologies sémitiques dont aucune ne pouvait satisfaire ma conscience philologique.

Le mot est un emprunt fait au Sumérien. Le terme écrit atala R. III, 58, 50 est epelé attala R. II, 48, 29. Le groupe sumérien est bar. iz. nā: nā (Example est expliqué par utulu (R. III, 70, 50), ce qui semblerait autoriser une racine sémitique, si l'on ne pouvait démontrer que cette racine même est tirée du Sumérien, et sémitisée comme bien d'autres termes originairement étrangers aux langues de Sem. Le signe compliqué dont nous avons parlé, signifie également éclipse, et le sens du mot attala est encore rendu plus clair par la glose qui suit immediatement

Un syllabaire donne pour la valeur de la, et les deux sens dalahu et katamu. La première de ces acceptions assyriennes est souvent représentée par les hymnes bilingues: Le mot katamu, »obscurcir cacher«, nous donne le sens de la glose sumérienne: »obscurcissement dans le ciel«, et souvent la racine en est employée pour indiquer l'obscurcissement du ciel par la fumée des incendies allumées par les conquérants, et la poussière qui intercepte la clarté du jour. Qu'on prenne le sumérien anta

comme équivalent de clis, en haut, ou qu'on l'interprète dans la manière indiquée plus haut, le sens reste le même.

Nous avons donc le terme sumérien antalū, signifiant »éclipse de lune«: la glose citée (R. III, 58, 50) a en effet trait à un phénomène de cette nature. Le mot semble aussi s'appliquer à l'éclipse du soleil, pour laquelle l'expression était salullu en Assyrien. Cela résulte de passages d'Assurnasirhabal et de Sargon (R. I, 17, 44; 36, 6) comparés avec les passages R. II, 48, 5. 49, 42, où le même groupe 

ENTE est expliqué par salmē. L'idéogramme exprime anahu, êxheineu, et s'emploie directement d'une éclipse de soleil R. III, 32, 6, dans le seul passage qui fixe d'une manière précise un point de la chronologie assyrienne.

Le mot utulu, qui explique le signe nā, n'est donc qu'un dérivé provenant d'une origine étrangère, précisément comme تا vient de ποιητής, et comme l'arabe ربيق (d'où دربق), usité à Bagdad) tire son origine de l'anglais drawback, rabais.

Le mot bar iz nā, traduit par attalū, indique la même chose: bar est le synonyme de anta (comp. p. e. R. II, 30, 3. 9. 12), et iz nā veut dire repos<sup>3</sup>), sommeil, et attalū est le repos au dessus de l'horizon«.

Le signe se trouve dans un omen dont je donne ici la transcription et la traduction et qui est instructif pour l'interprétation des textes des rois assyriens:

An ut dil ut nā a an . . . . . hap (pour nigin)

Samsu ina yumi utuli zunni tarbasa ilvū

Sol in die obscurationis pluviae meridianum circulum attingit

An mi Nim ma ki sa an

Atalū Elamti issakan

Eclipsis Elymoides existet.

<sup>1)</sup> Comp. R. III, 69, 66. — Réd.

<sup>2)</sup> Voyez à ce sujet le travail d'un jeune astronome viennois, M. REIN-HARD SCHWARZ, qui adopte la date du 27 juin 661 a. J. C. proposée par mois.

<sup>3)</sup> Les synonymes signifient lit de repos, v. R. II. 22, 52, ss.

Si le Soleil arrive au méridien pendant la pluie, un jour d'obscuration, il y aura une éclipse d'Elam«. R. III, 58, 51.

Une éclipse d'Elam est un phénomène qui présage spécialement les destinées de ce pays, soit malheureuses soit propices: une éclipse propice pour Elam fut la fameuse obscuration du 27 juin 661, qui obligea Assurbanhabal de retarder d'un mois la campagne contre le roi élamite Teamman. Nous avons donc le droit de maintenir notre ancienne traduction.

Au commencement de mon régne, le soleil subit une éclipse favorable pour moi«. Assurnasirhabal.

Le roi expliqua son éclipse comme concernant Harran et qui écrivit leurs lois selon la volonté d'Anu et de Dagon«1). Sargon.

### 2. Le dieu de Sirtella.

La correction que M. Amiaud a proposée est juste. Elle est prouvée par un texte que notre savant et ingénieux collaborateur ne pouvait connaître, et qui m'a conduit à reprendre la première idée, mentionnée par M. Amiaud, et développée par moi au Congrès de Berlin: à savoir, que le dieu était Ninip, et non Papsukal.

Un petit baril fragmenté donne à Luh kagina, dont j'ai analysé la grande inscription sur pierre, le titre de roi de X ki«, au lieu de Sirpurlaki. Je cherchai naturellement dans toutes les listes une ville Sahki que je ne trouvais pas, et en parcourant la planche R. II, 61, je vis que la ville ne pouvait être que Girsuki. C'est un des cas nombreux dans ma carrière déjà longue, où les plus simples choses se sont présentées à mon esprit si tard que je me demandais, comme j'avais pu les ignorer si longtemps.

<sup>1)</sup> Lyon traduit: "der seinen Schatten über die Stadt Harran ausstreckte, und als Krieger Anu's und Dagon's ihnen Gesetze vorschrieb". Einen Schatten ausstrecken n'est ni allemand ni assyrien. ערק veut dire »interprétateur«, comme en chaldaïque: un autre mot est אור אור אין, rappelant l'arabe de Bagdad, שלים »remplir«.



Le girsuki conduisit naturellement à l'identification du dieu de Tello avec Ninip, le guerrier vaillant de Mulillal.

La ville de Girsu, Atsu était sûrement une partie de Sirtella peut-être le côté sud de cette ville dont parle le cylindre de Dungi, ou du moins une ville très-rapprochée de Tello.

# Notes de lexicographie assyriennne.

Par J. Halévy.

(suite)

9. hiér. ( hul, démotique limnu mauvais.

On est presque généralement d'avis que cet idéogramme est purement suméro-accadien. Ces faits que voici en prouveront au contraire l'origine parfaitement assyrienne. Le verset 78 des Fastes de Sargon porte: KI (= matu) hullû uşabsi VN-MEŠ asib libbisa emeda sipittu ù sirha »j'ai maltraité le pays et j'ai infligé à ses habitants des châtiments et des peines lamentables. Ici, la finale -lû rend impossible de prendre hul pour un idéogramme et de lire limnu. Dans l'inscription de Teglathphalasar 1is, col. II, 7-10, l'existence de l'adjectif hulu a été méconnu jusqu'à ce jour. On y lit kur-a marşa . . . ina aggullat urud-mês lu ahsi hula (var. hûla) anâ metêg iş-bat-ia ù ummanate-ia luțib »les montagnes« (le texte a le singulier) difficiles, je (les) ai percées (?) avec des scies de bronze, et j'ai réparé les mauvaises (routes) pour le passage de mes chars et de mes soldats«. Enfin, un verbe de la racine 5177 s'observe dans une imprécation dirigée contre les démons (R. IV, 56, 27-35). On lit:

> hula zuba ù ita attu[nu] qutturkunu libeli an-(Sin?) la'mikunu liballi an-par liprûs haâtkunu tur an-E-a . . .

Ce que nous traduisons ainsi qu'il suit:

\*Faiblissez, fondez et soyez foulés vous autres! Que le dieu Sin (?) détruise votre esprit! Que le dieu Schamasch anéantisse votre chair! Que le fils de Iaou (= Mardouk)...dissipe votre vie!«

Le sens propre de hula est "soyez pris de mal«; comparez l'hébreu רעו (Isaïe VIII, 9). Parmi les autres mots, il est intéressant d'y rencontrer pour la première fois les verbes zub = יוֹב \*couler, fondre«, ita (בּלב) \*être foulé?« et les substantifs qutturu = "vapeur, esprit«, la'mu (בוֹם) \*chair, corps«, haâtu \*vie«. L'assyrien hulu se rapproche naturellement de ייילה ou הַּיִלָּה vie». L'assyrien fouleur, mal d'enfantement«.

# 10. Lel hul, démotique hidutum »joie«.

Malgré la différence apparente de sens, ce phonème likratique est identique à celui du paragraphe précédent. Et en effet, l'idée de tremblement ou démotion exprimée par la racine peut s'appliquer aussi bien à un mouvement douloureux qu'à un mouvement réjouissant. Cette double acception est aussi inhérente au hébreu qui signifie à la fois \*trembler et \*danser . Voilà un cas de sémitisme remarquable qu'il sera difficile d'attribuer au pur hasard.

## 11. hiér. muh, démotique muh, eli »sur«.

Personne n'a jamais trouvé surprenant que les langues sémitiques aient plusieurs mots pour exprimer la même préposition. Ainsi par exemple l'hébreu se sert de re de re pour indiquer l'idée de vavece; en arabe et signifient de et en éthiopien la préposition vure est rendue par 101 et par 21. Cependant l'école accadiste semble avoir quelque peine à admettre que l'assyrien ait pu posséder en propre pour dire vsure un autre terme

que la préposition sémitique commune eli et elle n'hésite pas à assigner à son synonyme muh une origine étrangère. Pour tout esprit impartial une affirmation aussi gratuite n'a pas besoin d'être réfutée, car les prépositions forment d'ordinaire la partie la plus originelle de la langue et n'ouvrent leurs rangs à des intrus étrangers que dans le stage le plus tardif de son développement. Mais n'insistons pas et passons à des preuves matérielles et incontestables pour etablir l'origine sémitico-assyrienne de muh. Nous puiserons ces preuves dans des passages purement assyriens, où la racine non avec le sens de elever, élever, être haut est fréquemment employé et produit de nombreux dérivés.

Comme préposition, le fait que les Assyriens prononçaient bien mult résulte avec certitude de l'orthographe fréquente multhi. Exemples:

- lu a (= tur) sipri sà mat Ḥubûskâa ana sulme dis muḥḥisuma ittalāk (R. IV, 54, n° 3, 48—51) sle messager du pays de Ḥubuška est venu au dessus (= devant = לצו) de lui pour (demander) la paix«.
- as muhhia un-mes limna sitah?. (Docum. rel., texte, p. 64, 5) »sur moi les hommes (complottent?) du mal«.
- as muhhi la tazizûni (ibidem, p. 198, I, 18. Cf. p. 200, col. IV, 49) »ne te tiens pas devant moi«.
- bit så agurri ina mulihisù arsip (Tigl. 1ier, VI, 19. Cf. 14, 35. VII, 82. V, 20, 81) »j'ai construit dessus une maison en brique«.

Comme substantif, le sens propre de *multhu* est »crâne, tête«; de là par extension »sommet, le dessus« (clitu). Exemples:

amahhas muhhaki ušannâ tên[ia] (R. IV, 57, col III, 33) »je briserai ta tête (sorcière!) et je répèterai ma parole«

ušāšqā muhhašun (Norris, 768) »j'ai élevé leur sommet«.

Il y a ensuite deux formes employées comme adjectifs, mahhu et mahahû »élevé, sublime, vaste, énorme«. Exemples:

iṣ-sar maḥļu tamšil šad Ḥamanim (ibidcm, 765, passim) »un vaste jardin semblable au mont Amanus«. ataš gagim mahahâ ša umûmmi (umušammi?) ašša-

atas qaqim mahahâ sa umummi (umusammi?) assakam (R. IV, 57, col. III, 1) »je prendrai l'arme énorme que je porte tous les jours (?) «.

Le verbe enfin se constate dans le verset qui suit celui que je viens de citer:

amahhâh tabhu dis saq-du raggati simtiki »je lèverai l'épée sur la tête de ta mauvaise personne« (m. à m. »de ton mauvais sort«).

Je crois que cela suffit pour prouver définitivement l'origine assyrienne de cette racine. Quant à la compataison avec les langues sœurs, elle ne présente pas le moindre doute. La connexité de l'assyrien multin » crâne « et de l'hébréo-arabe [12], cerveau, cervelle « saute aux yeux et se passe de commentaire. Pour les nuances analogues de sens dans les langues sémitiques contentonsnous de citer le terme wain qui désigne le cep de vigne en éthiopien et le vin en hébreu.

12. hiér. mar-tu, démotique abubu »inondation « hiér. a-má-tu, démotique abubu »inondation «.

Ces synonymes hiératiques se terminent tous les deux par la syllabe tu qui en pseudo-sumérien signifie »entrer, pénétrer. Au lieu de mar-tu on trouve mar-te dans une inscription de Kimtou-rapastou dit communément Hamurabi; mais cela ne change pas le sens puisque te n'est qu'une variante de tu. Aussi MM. Haupt et Delitzsch sont-ils d'accord pour traduire mar-tu (ou -te) par »ce qui pénètre

dans la demeure«; mais bien des choses pénètrent dans la demeure, hommes, animaux, air, fumée etc., et les Accadiens, n'auraient pu oublier de nommer l'eau sans laquelle nulle innondation ne peut avoir lieu. Le second mot accadien pour inondation, a-má-tu, signifierait donc »eau qui pénètre dans le vaisséau« ce qui, mis en accord avec le sens du premier mot, permet de conclure que les maisons des Accadiens étaient construites sur les vaisseaux, jamais sur la terre ferme. Soit. Mais alors, pourquoi nous parle-t-on de villes accadiennes en Babylonie?

Laissons donc au sens commun des philologues le soin d'apprécier ces étymologies et revenons tout d'abord au vocable martu coupé en deux par le scalpel suméro-accadien. C'est simplement la forme contracte de l'assyrien marratu »flot, mer«, lequel dérive probablement de aru »aller, couler« et comme substantif »flot«. En qualité de nom géographique, mat Martu »pays de la mer« désigne aussi bien le pays maritime de la Chaldée que celui de la Méditerranée ou la Phénicie, appellé d'ordinaire mat aharru »pays de derrière ou d'occident«¹). De là l'accadien im-martu »occident«, signification qui serait absolument inexplicable si la coupe acadisante mar-tu était exacte ²).

L'origine assyrienne de mar-tu étant indubitable, il y a beaucoup à parier que le synonyme a-má-tu vient de la même source. En effet, l'assyrien possède encore un autre mot pour exprimer l'idée de »flot, mer« c'est ammu (héb. המה) dont amatu est la forme féminine. Et la preuve que l'élément tu n'a pas de signification propre à lui c'est qu'il est négligé dans le troisième synonyme accadien a-mi(-a) qui se rattache à la forme masculine. Mais voici

<sup>1)</sup> En hébreu, le mot 🚉 "mer" signifie également "sud" (Ps. CVII, 3) et "nord".

<sup>2)</sup> Si l'on prend mar-tu dans le sens de "(lieu où le soleil) rentre dans sa demeure" on tombe sur l'idiotisme assyro-sémitique erab samti "occident" m. à mot: rentrée du soleil".

un fait encore plus concluant qui a été ignoré jusqu'à ce jour. Outre ces deux formes ammu et amatu dont le thème est ponctué avec a, le vocabulaire assyrien contient deux formes parallèles ponctuées avec e, savoir emu et emetu. R. II, 29, 42—43 est ainsi conçu:

me a-ri | cmctu »bruit, mugissement«
a-ri | marti eme Ȏcoulement bruyant (m. à m. de bruit)«.

En un mot, la racine assyro-sémitique בום ou produit en assyrien quatre termes désignant le bruit, le mugissement produit par l'eau, et par extension le flot, l'inondation, le déluge: ammu, amatu; emu, emetu. De ces termes démotiques et réels, les scribes assyriens ont formé au moyen d'une coupe artificielle les phonèmes hiératiques a-mi, a-má-tu et, qu'on nous permette d'ajouter en passant e-me (écrit ka-me), en abrégé me »bruit, voix, parole, langue«. Peut-être faut-il remener le mot assyrien amatu parole« à la racine ים au lieu de la faire venir de ים comme nous avons conjecturé au n° 3. On remarquera enfin, que la forme allégée, martu pour marratu, figure sur la colonne assyrienne, en face de son thème aru, déguisé en a-ri afin d'obtenir le sens idéographique de »eau-coulante«.

13. hiér. din-gir, var. dim-me-er, dém. ilu »dieu«.

Ce phonème qui rappelle d'une manière si curieuse l'expression turco-mongole pour dieu, tangry, tengri, a contribué le plus à l'hypothèse que nous combattons, d'après laquelle la première colonne des textes à double rédaction offrirait une langue non sémitique, notammant une langue ouralo-altaïque. Pour nous, qui voyons dans le pseudo-accadien une orthographe particulière de l'assyrien sémitique, nous chercherons à établir tout d'abord la lecture de la variante et ensuite le caractère et le sens de l'ensemble. En ce qui concerne la lecture, le doute se borne à la syllabe me qui a encore la valeur gi. La majorité Zeitschrift forschung. I.

Digitized by Google

des assyriologues adopte la valeur me et transcrivent le tout dim-mîr, mais le parallélisme de l'assyrien girsi et le sumérien me-er-si (HAUPT ASKT, p. 118, Rücks., 1.3) tranche la question en faveur de la valeur gi. On a donc d'un côté din-gir de l'autre dim-gir et de telle sorte la différence porte uniment sur le premier élément qui est tantôt din, tantôt dim. Cette dernière forme doit être primitive, attendu que le changement de m en n est très fréquent en assyrien devant les palatales, tandis que la permutation contraire ne s'observe nulle part. Du reste, la lecture di-im c. a. d. dim du signe est formellement donnée dans Sb 335, ainsi que l'équivalent démotique makutu, plus fréquemment makatu »pilier«. Dans LAYARD 42, 36 on trouve makâti is mahhi »de hauts piliers de bois«; comparez aussi le talmudique »mât«. Cette signification est au surplus corroborée par l'assyrien dimtu »pilier« le prototype même de l'hiératique dim. Cf. Smith, Sennacherib, 60, 3, ina dimâte sihirti er alul pagrisûn sur des piliers (= gibets) autour de la ville j'ai pendu leurs corps«. C'est l'arabe »tasseau, pilier, colonne«. Le seconde élément gir, prolongé, gir-ra, est notoirement le phonème sumérien pour »ciel« (Haupt, ASKT, p. 42, 22) et il résulte que le composé hiératique dim-gir »dieu« signifie littéralement »colonne du ciel«.

> 14. hiér. sar, démotique musaru »jardin« hiér. ► sar, démotique kirru »jardin«.

L'assyrien masaru »jardin« (R. IV, 27, 1,5) se rattache à la racine שור »aligner« d'où l'hébreu "אורְה »ligne« et l'arabe "הייני »chapitre«. Le jardin est le lieu dans lequel les plantes sont rangées en ligne et cultivées par la main de l'homme. Du verbe \*saru »aligner« vient le phonème sar »écrire«, formation parallèle à sataru »écrire« qui signifie au propre »aligner«; cf. سط. Cela est par-

faitement clair, mais comment expliquer la seconde forme hiératique qui prefixe le signe \( \brace \brace \)? Au premier aspect, le dit signe a l'air d'être le déterminatif aphone de bois, mais s'il en était ainsi, il ne devait manquer quand sar répond à musaru. J'incline donc à penser que \( \brace \brace \brace \) a ici la valeur mus ou mu et de telle sorte l'hiératique mu(s)-sar n'est autre chose que le thème du démotique musaru. Peut-être la signe sar a-t-il encore la valeur kir et représente-t-il à son tour le thème du synonyme kirru?

## Mitteilungen aus Constantinopel und Rom.

Von C. Bezold.

I.

Im Januar des laufenden Jahres erhielt ich durch die zuvorkommende Liebenswürdigkeit des Directors des k. ottomanischen Museums zu Constantinopel, S. E. Hamdi Bey, zwei Gypsabdrücke und einen Papierabklatsch dortiger Keilinschriften zugesandt. Von den zur Zeit im Museum befindlichen babyl. - assyr. Denkmälern wurden mir die folgenden aufgezählt: Zwei grosse menschliche Figuren, Basrelief-Sculpturen auf schwärzlichem Stein, auf den Gewändern und den von Sculptur freigebliebenen Stellen des Steines mit ziemlich langen Inschriften versehen; mehrere Backsteininschriften sowie 6 "prächtige" Cylinder, die nach den grossartigen Ausgrabungen Mr. Rassam's vom Britischen Museum neulich nach Constantinopel geschickt worden sind, begleitet von einer französischen Uebersetzung der auf ihnen befindlichen babylonischen Inschriften.

Ueber die I R 43 sq. veröffentlichte Sanheribinschrift konnte ich näheres bisher nicht in Erfahrung bringen. Die Inschrift des von der einen Steinfigur genommenen Papierabklatsches (1,22 × 0,40 m, Zeichenhöhe 2 cm) ist die soge-

nannte Standardinschrift Asûrnâsirpal's, mit nur wenigen, unbedeutenden Varianten zu der neuen Publication Eb. Schrader's I). Der eine der beiden Gypsabgüsse (15,5 × 9 cm) enthält eine siebenzeilige Nebukadnezarinschrift ähnlicher Fassung wie die aus IR 52, IR 8 Nr. 4 und durch Schrader (in Schenkel's Bibellexicon III, S. 511; vgl. KAT² 363) bekannten kürzeren Backsteinlegenden, in archaïschen Charakteren: ilu Nabû-ku-dur-ri-ú-su-úr | sar²) KA. DINGIR. RA.KI | za-nin i-sag-il | û i-zi-da | aplu³) a-sá-ri-du | sá ilu Nabû-apil³)-ú-su-úr | sar²) KA. DINGIR.RA.KI.

Interesse erweckt der zweite Abguss (17 × 14 cm).

<sup>2)</sup> 

<sup>3)</sup> 译文.

<sup>4)</sup> Die dritte Zeile ist ganz undeutlich; nur die Spuren von in dem Namen Sipar sind noch zu erkennen.

allerwahrscheinlichst ein Duplicat zu dem im zweiten Teil des fünften englischen Inschriftenbandes publicirten Aboo-Habba-Text (256 Zeilen in VI Columnen) bilden würde, vermag ich bis jetzt nicht zu beantworten 1).

#### Additions.

Par J. Halévy.

Dans le Nachtrag au n° précédent, page 178—179, M. Eb. Schradre affirme que les Assyriens prononçaient le nom du Dieu de la lune sin (ש) avec la chuitante. Le savant assyriologue commet ici une petite inadvertance. J'ai depuis longtemps signalé (Doc. rel., p. 22) le nom de femme assyrien Sin (Siin) kinša-amur »Sin vois sa fidélité« (R. IV, 68, 9b). On voit par là que la transcription hébraïque מנחרים est tout-à-fait correcte et ne forme pas une exception. Quant au nom de Sargon (שרונו), il n'a tien à voir le mot sarru »rol« car l'orthographe sargi-na roi de vérité« est purement artificielle et la vraie forme du nom est celle qui figure sur les anciens cachets, savoir Sargani »fort, puissant«. Comparez Lotz, Tigl., p. 89, l. 27: sarganu = dannu. Cette étymologie a aussi été reconnue par M. Pinches.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu die, mir erst nach dem Abdruck obiger Zeilen zugegangenen Notizen von PINCHES in den PSBA 1884, p. 179 sqq.

#### Recensionen.

Freibrief Nebukadnezar's I Königs von Babylonien c. 1130 v. Chr. zum ersten Mal veröffentlicht, umschrieben und übersetzt. Inaug.-Diss. d. Univ. Leipz. von Hermann Hilprecht. Leipz. 1883. IX, [VI] und 10 S. in 4°.

Durch die Herausgabe einer von Mr. Rassam 1882 in Aboo-Habba gefundenen Steininschrift von II Columnen à 60 Zeilen in archaïschen Charakteren, die für die Grammatik und Lexicographie der ältesten uns bekannten Periode der babyl.-assyr. Sprache reiche Ausbeute verspricht, hat sich der Verfasser den lebhaftesten Dank aller Fachgenossen erworben. Der hier autographirte Text der Inschrift ist bald nach dem Erscheinen der Schrift auch im Typendruck (sammt kurzer Einleitung, Transscription und Uebersetzung) veröffentlicht worden von Mr. Theo. G. PINCHES und Mr. E. A. BUDGE in den PSBA 1884. p. 144 sqq. u. d. T.: "on an Edict of Nebuchadnezzar I (about B. C. 1150)". So lange nicht von einem unbefangenen Kenner der babyl. Paläographie die Differenzpunkte der beiden Ausgaben (vgl. bes. col. I, 16, 25 fund immer in dem betr Eigennamen]. 27. 37. 44; col. II, 1. 12. 14. 20. 29. 34. a. E.) zu Gunsten der einen oder der anderen entschieden werden, hat Vfr. die mustergiltige Sorgfalt Mr. Pinches' im Ediren von Texten gegen sich').

<sup>1)</sup> Ref. glaubt an dieselbe ebensowenig wie an die von Prof. HAUPT, sondern hat sich bei beiden Gelehrten durch selbständige Collationen von ihrem Vorhandensein überzeugt, bei Mr. PINCHES durch eine vollständige Collation seiner trefflich edirten "Texts".

In der Transscription sind einige Eigentümlichkeiten bemerkbar. Nicht nur werden nach Haupt's und Delitzsch's Vorgang Zeichen wie ► V, wu. s. f. durchwegs mit langem i geschrieben, sondern statt di, ti ( ), li, pi, ri; iz, il, ip; mid, rid, rit schreibt Vfr. auch zuweilen dê, tê, lê etc., Hu.s.f. oder etwa Parallelstellen oder etwa eine grammatisch bedingte Länge im Einzelfalle ihm für die Differenzirung dieser Schreibungen massgebend wären; vergl. st-ê-ni I, 35. hi-pi-ê II, 58, Ak-ka-di II, 50 neben sonstigem Akkadê, itê-mêd "er unterwarf" I, 41, li-bi-êl "er möge in Besitz nehmen" II, 53. Damit wird das Wesen der von EB. SCHRADER eingeführten "Transscription mit Zeichenabteilung", wonach jedes als solches gelesene Sylben zeich en durch immer die nämlichen lateinischen Buchstaben. Häkchen etc. wiedergegeben werden soll, alterirt und verkannt. Plural- und Dualzeichen umschreibt Vfr. gar nicht, die Determinative nur teilweise (vgl. II, 22, wo das, sonst umschriebene, m; I, 60, wo zweimal isu fehlt). Auch in der Widergabe von Ideogrammen mit phonetischem Complement herrscht Schwanken: II, 18 ist nicht gleich einzusehen, ob -iddi- von nadû oder von nadânu kommen soll; II, 37 fehlt die Bezeichnung des Compl. in sâmê (mit â?) ganz. Im Uebrigen zeigt Vfr. das dankenswerte Bestreben, die Homophone zu unterscheiden; doch vgl. I, 29 šu statt šú, II, 5 ša st. šá, 30 šu st. šú, 39 šar st. šár, 49 Šu-pu-u st, Šú-pu-ú; I, 9 bietet der Text ú-šamki-tu mit 3, II, 33 pihâti ohne bêl (s. dagegen II, 19). Bisweilen sind in den Anmerkungen die verschiedenen Sylbenwerte eines Zeichens angegeben, die allenfalls gelesen werden können, S. 6, Anm. 3 aber lange nicht alle.

Die Entzifferung des Textes, an die Vfr. "auf Grund eines gewissenhaften Studiums aller" ihm "zugänglichen Keilschriftdenkmäler" (und noch dazu, wie sich aus seiner Schrift ergibt, im Zeitraum von kaum zwei Jahren) "heran-

getreten ist", wagen wir vor dem Erscheinen des versprochenen Commentars nicht zu beurteilen. Gespannt sind wir auf den Beweis, dass schon zur Zeit Nebukadnezar's I. neben ištu (I, 14) ultu gesprochen wurde (das sich erst unter Samsiraman III. sicher nachweisen lässt), dass I, 40 wirklich ina qibît zu transscribiren und I, 50 purûsê die allein richtige Transscription ist (gegen ASKT 76, 18).

Die p. III sqq. gegebene Entwickelung hielt Ref., da er in Haupt's lichtvoller Darstellung lediglich ein Versehen glaubte wahrnehmen zu müssen, längst für ein Gemeingut der Wissenschaft; vgl. seinen Aufsatz "über Kcilinschriften", S. 1. [] = lih war ihm aus Prof. Delitzsch's Vorlesung über Asarh. I, 37 vom Winter 1879/80 bekannt; vgl. auch Strassmaler, Wörterverzeichniss 673 1). C. B.

<sup>1)</sup> Auch > 3ah, 3ih gehört zu ASKT 4, § 18, wie sich leicht beweisen lässt; vgl. VR 39, 5h var. u. s. w.

### Bibliographie.

- Babylonian Architecture and Art: Builder, Vol. 45, Nr. 2123, 13. Oct. 1883, p. 473-4.
- Aurès, A. Essai sur le système métrique assyrien (suite): Recueil de travaux rel. à la phil. et à l'arch. égypt. et assyr., T. 4, 1883, p. 157 bis 220.
- Beck, Ludw. Die Geschichte des Eisens in technischer und kulturgesch.

  Beziehung. 1. Abth.: von der ältesten Zeit bis um das Jahr 1500 n. Chr.

  Mit 315 Holzschnn. X, 1050 S. Braunschw. 1884 [darin S. 103—41: die Semiten, I: Chaldäer (incl Assyrien)].
- Bertin, Geo. Remarks: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1884, p. 83-4.
- Notes on the Babylonian Contract Tablets: ebend. p. 84-8.
- Theo. G. Pinches, E. A. Budge. The Transcription of Assyrian: ebend. p. 125-6.
- Boscawen, W. St. C. Babylonian and Assyrian Art: American Antiquarian, Vol. 5, Oct. 1883, Nr. 4, p. 322—30.
- Brandt. Die Entdeckung der babylonischen Alterthümer: Deutschevang. Blätter, Jg. 9, H. 2, 1884, p. 97—113.
- Die assyrisch-babylonische Keilschrift-Literatur und das Alte Testament: ebend. H. 3, p. 164-87.
- Brown, Francis. Assyriological Notes: Presbyt. Review, Vol. 5, Jan. 1884, Nr. 17, p. 131-4.
- Ausführliche Kritik über E. Schrader's "die Keilinschriften und das Alte Testament": Amer. Journ. of Phil., Vol. IV, 3, p. 338—43.
- Budge, Ernest A. A Babylonian cylinder of Antiochus: Acad., 1. Sept. 1883, Nr. 591, p. 146b.
- Forged Babylonian Tablets: ebend., 6. Oct., Nr. 596, p. 234.
- Nebuchadnezzar, King of Babylon. On recently discovered Inscriptions of this King: Journal of the Victoria Institute. 1884.
- Delitzsch, Friedr. Die Sprache der Kossäer. Linguistisch-histor. Funde und Fragen. Leipz. (Hinrichs) 1884. VI, 75 S. in 8°.
- Delitzsch, Friedr. Die Artikel: Chiun, Chuth, Dagon, Darius, Elam, Ellassar, Erech, Euphrat, Evilmerodach, Gefangenschaft, Gomer, Hadrach, Hamath, Haran, Hiskia, Javan, Indien, Iwa, Kalah, Karkemisch, Kedor-Laomer, Kores, Kusch, Lilith, Melecheth, Merodach, Merodach-Baladan, Mesach in: Bibl. Handwörterbuch (Calwer Bibellexikon), Lief. 2—5. Calw und Stuttg. 1884.

- The Assyrian Department of the British Museum: Builder, Vol. 46, Nr. 2140, 9. Febr. 1884, p. 187—8.
- Descemet. Les bas-reliefs assyriens de la Bibliothèque Vaticane. Rome 1883.
- Evers, E. Das Emporkommen der persischen Macht unter Cyrus (nach den neuentdeckten Inschriften). Berlin (Gaertner) 1884. 40 S. in 40 (Wiss. Beilage z. Progr. d. Königstädt. Realgymn. Ostern 1884. Progr. Nr. 90).
- Guyard, Stanisl. Note sur quelques passages des inscriptions de Van: Journ. as., Sér. 8, T. II, p. 306—7.
- Halévy, J. Miscellanées sémitologiques; 2: la légende arabe sur Bourhoût [darin eine Stelle der Höllenfahrt der Istar übers. und erläutert]: ebend. 442—54 [bes. p. 451].
- Ausführliche Kritik über Frdr. Delitzsch's "die Sprache der Kossäer": Revue crit., 1884, 16 juin, p. 481—7.
- Ausführliche Kritik über E. Schrader's "zur Frage nach dem Ursprunge der altbabylonischen Cultur": ebend., 14. 21 juillet, p. 41—8, 61—77.
- Hamilton, L. le Cenci. Ishtar and Izdubar, the Epic of Babylon; or The Babylonian Goddess of Love and the Hero and Warrior King; constructed from Translations of the great Accadian Epic and the Legends of Assyria and Babylon, found in Cuneiform Inscriptions on Tablets lately discovered on the site of the Ruins of Niniveh, and now deposited in the British Museum. Restored in modern verse. Vol. I. Illustrated. London 1884.
- Haupt, Paul. Das babylonische Nimrodepos. Keilschrifttext der Bruchstücke der sogenannten Izdubarlegenden mit dem keilinschriftlichen Sintsluthberichte nach den Originalen im Britischen Museum copirt und herausgeg. Abth. I, den Keilschrifttext der ersten 10 Taseln enth. Leipzig (Hinrichs) 1884. 78 Bl. in 4° (Assyriolog. Bibliothek, hrsg. v. Friedr. Delitzsch u. P. Haupt, III, 1).
- The Babylonian "woman's language": Amer. Journ. of Phil., Vol. V, I, p. 68-84.
- Hilprecht, Herm. Freibrief Nebukadnezar's I Königs von Babylonien c. 1130 v. Chr. zum ersten Mal veröffentlicht, umschrieben und übersetzt. Inaug.-Diss. Leipzig 1883. IX, [VI,] 9 S. in 4°.
- Himpel. Ausführliche Kritik über Fr. Kaulen's "Assyrien und Babylonien" etc.: Theol. Quartalschr. Jg. 66, 1884, p. 321—37.
- Hoffmann, G. Nachtrag zu H. Kiepert's "Karte der Ruinenfelder von Babylon": Zschr. d. Ges. f. Erdkunde, Berlin, Bd. 18, H. 6, 1883, p. 442—4.
- Hommel, Fritz. Die Sumero-Akkadier, ein altaisches Volk (Vorläuf. Mitth.). Mit 1 Abbildung: Ausland 1884, Nr. 2.

- Ledrain, E. Archéologie assyrienne. Collection Sarzec. Une petite ville d'architectes et de sculpteurs en l'an 4500 avant J.-C: Revue pol. et litt., Nr. 2, 12. Jan. 1884, T. 33, p. 33-6.
- Lehmann, Carl F. On the dialectic Equivalence of sh and n in Proto-Babylonian: American Oriental Society, Proceed. at Boston, May, 1884, p. VIII—IX.
- Menant, J. The Inscription of Sargon of Agade: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1884, p. 88—92.
- Müller, Dav. Heinr. Vorläufige Mittheilungen über eine von Professor Joseph Wünsch in der Nähe son Van entdeckte Keilinschrift: Anzeiger der philos.-hist. Classe der k. Akad. d. Wiss. zu Wien. Jg. 1884, Nr. XVI.
- Ueber die satzverbindende Partikel ma im Assyrischen: ebend.
- Oppert, J. Deux textes très-anciens de la Chaldée. Paris, imp. nat. 1883. 11 S. in 8° (Extrait des Comptes rendus de l'Acad. des inscr.).
- On the Translation by Theo. G. Pinches of an Assyrian Tablet relating to the Sale of a Female Slave: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1884, p. 34—5.
- Reply to the remarks of Theo. G. Pinches on a Tablet recording the Sale of a Slave: ebend. p. 109.
- Patkanoff, K. Inschriften von Van und ihre Bed. f. d. Gesch. Vorderasiens [in russischer Sprache]: Journ. d. Minist. d. Volksaufkl. Dec. 1883, Bd. 230, Abth. 2, p. 199—274.
- Peters, John P. The Babylonian Origin of the Phoenician Alphabet: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1884, p. 73-6.
- Reply to remarks by Dr. Isaak Taylor on his Paper, "The Babylonian Origin of the Phoenician Alphabet": ebend. p. 225—8.
- Pinches, Theo. G. Observations upon the languages of the early inhabitants of Mesopotamia: J. R. A. S. XVI (1883), part 2, 24 S.
- Reply to Dr. Oppert: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1884, p. 36-7.
- Notes on the use of the Falcon in Ancient Assyria: ebend. p. 57-9.
- Papers on Assyrian Grammar, Part II. The Permansive of the other Forms, etc.: ebend. p. 62-7.
- Tablet, recording the Sale of a Slave, marked on the left hand with the name of his Mistress; ebend. p. 102-6.
- Reply to M. J. Menant, on the Inscription of Sargon of Agade: ebend. p. 107-8.
- Letter from G. Bertin, on the Communications of Dr. Oppert and M. J. Menant: ebend. p. 115-6.
- The Babylonian Kings of the Second Period, about 2232 B. C., to the end of the existence of the Kingdom: ebend. p. 193-204.
- and Ernest A. Budge. An Edict of Nebuchadnezzar I, c. B. C. 1150: ebend. p. 119. 144-70.
- Some new Texts in the Babylonian Character, relating principally to the Restoration of Temples; ebend. p. 179-82.

- Pognon. Inscription de Mérou-nérar Ier, roi d'Assyrie: Journ. as., Sér. 8, T. II, 1883, p. 351-431.
- Regno e ca'duta di Nabonid: Civiltà catt., Ser. 12, Vol. 4, Quad. 801, Nov. 1883, p. 291—302.
- Rylands, W. H. The Inscription of Sargon of Agade, in the British Museum: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1884, p. 68.
- Engraved Gem from Niniveh: ebend. p. 228-9.
- Sayce, A. H. The Cuneiform Tablets of Kappadokia: ebend. p. 17—25.
   Fresh light from the Ancient Monuments. Second Edition. London, Rel. Tract Soc. (1884). 176 S. in kd. 8° (By-Paths of Bible Knowledge, Val. 2)
- Schrader, Eb. Zur Frage nach dem Ursprunge der altbabylonischen Cultur: Abhandl. d. k. Preuss. Ak. d. Wiss. zu Berlin vom Jahre 1883. Berlin 1884. 49 S. in 4°.

### Erklärung.

In dem Aufsatz unseres geschätzten Mitarbeiters M. Oppert, Une acte de vente conservé en deux exemplaires' finden sich zwei Ausdrücke, S. 45 unten "avec une désinvolture étrange etc." und S. 60 unten "dans une transaction inventée par lui", beide sich beziehend auf unseren engeren Mitarbeiter M. Theo. G. Pinches. In diesen Ausdrücken sah M. Pinches mit Recht eine Verletzung unseres Programms "jede persönliche Polemik unbedingt auszuschliessen". Dabei trifft M. Oppert, der im Eifer der sachlichen Polemik, wie es Gelehrten nur zu leicht passiren kann, in etwas die Grenze überschritt, viel weniger ein Vorwuf als uns, die wir diese Ausdrücke unbedingt hätten streichen oder abmildern sollen, zumal uns M. Oppert auch sonst bei ähnlichen Abänderungen zustimmte. Unbegreiflicher Weise ist das damals von uns übersehen worden. Wir erklären hiemit

- 1. dass wir jene Ausdrücke (ganz abgesehen davon, wer in jener Polemik sachlich Recht hat) entschieden missbilligen, und
- 2. dass künstig mit doppelter Wachsamkeit von uns dasür Sorge getragen werden wird, nie wieder etwas ähnliches, was persönlich verletzen könnte, in unsern Spalten stehen zu lassen.

Die Redaction der Zeitschrift für Keilschriftforschung.

Abgeschlossen am 30. Juli 1884.

# DAS MATRIARCHAT

(DAS MÜTTER-RECHT)

## BEI DEN ALTEN ARABERN

vor

Prof. G. A. Wilken.

Autorisirte deutsche Ausgabe.

3 Mark.

# DAS LEBEN UND DIE LEHRE

DES

# MUHAMMED

dargestellt von

Prof. Ludolf Krehl.

Band I:

### DAS LEBEN DES MUHAMMED.

Gebunden 6 M. 50 Pf.

# DIE ZÂHIRITEN

IHR LEHRSYSTEM UND IHRE GESCHICHTE.

Ein Beitrag zur Geschichte der muhammedanischen Theologie

von

Dr. Ignaz Goldziher.

12 Mark.

amera

BODL: LIBR)

# ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

## UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

HERAUSGEGEBEN VON

#### CARL BEZOLD UND FRITZ HOMMEL

PRIVATDOZENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN.

| i. Band. November 1884.                                                                                    | 4. [             | 1011. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------|
| INHALT:                                                                                                    |                  | Seite |
| Jensen, De incantamentorum sumerico-assyriorum seriei quae "surbu" tabula VI. I                            | dicitur<br>· · · | 279   |
| Hommel, Die sumero-akkadische Sprache und ihre Verwands verhältnisse III                                   | chafts-          | 323   |
| Theo. G. Pinches, Additions and Corrections to the Fifth V of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia I |                  | 342   |
| Sprechsaal: Mittheilungen der Herren Hommel und Sayce                                                      |                  | 350   |
| Recensionen                                                                                                |                  | 354   |
| Bibliographie                                                                                              |                  | 364   |



LEIPZIG OTTO SCHULZE

II QUER-STRASSE II.

Digitized by Google

## ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

## UND VERWANDTE GEBIETE

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

#### CARL BEZOLD UND FRITZ HOMMEL

PRIVATDOZENTEN AN DER UNIVERSITÄT MÜNCHEN.

Zweck dieses internationalen Unternehmens ist, ein Organ aller Zweige und der Nachbargebiete der babylonisch-assyrischen Sprachund Alterthumskunde ins Leben zu rufen. Die Zeitschrift soll zunächst enthalten:

- a) Kleinere Textveröffentlichungen (wenn auch auszugsweise); Collationen bereits veröffentlichter Texte.
- b) Paläographische, grammatische und lexicalische Aufsätze auf dem Gebiete der nichtsemitischen wie semitischen Keilschriftforschung, nebst einschlägigen sprachvergleichenden Studien.
- c) Beiträge zur Geographie und Geschichte (incl. Chronologie) der Euphrat- und Tigrisländer und der benachbarten Reiche, soweit die der letzteren aus den Denkmälern Beleuchtung erhält.
- d) Quellenmässige monographische Darstellungen der westasiatischen Religionen, Kunst und Kultur, vor allem der babylonisch-assyrischen.

Die Aufsätze werden in deutscher, englischer, französischer oder italienischer Sprache abgefasst sein, und wird im Interesse der jungen Wissenschaft Sorge dafür getragen werden, jede persönliche Polemik unbedingt auszuschliessen. Die Herausgeber dürfen hoffen, durch Correspondenzen, Anfragen, Aeusserungen von Zweifeln, Bitten um Aufschluss und sonstige kleinere Mittheilungen auch seitens der nichtassyriologischen Fachgenossen unterstützt, am Schluss jedes Heftes eine Art Sprechsaal eröffnen zu können, um auch hierdurch das rasche und gedeihliche Aufblühen der Assyriologie zu fördern. Dem Unternehmen haben die hervorragendsten in- und ausländischen Vertreter unserer Wissenschaft ihre Hilfe zugesagt.

Die "Zeitschrift für Keilschriftforschung" erscheint in Vierteljahresheften zu je 5—6 Bogen 8° zum jährlichen Subscriptionspreis von 16 M.

Man beliebe alles was die Redaction betrifft an Dr. C. Bezold, 34 Brienner-Str. München, alles was die Expedition und den Verlag anbelangt an die Verlagsbuchhandlung von Otto Schulze in Leipzig, II Quer-Strasse, zu adressiren.

# De incantamentorum sumerico-assyriorum seriei quae dicitur *šurbu* tabula VI.

Disseruit Petrus Jensen.

#### Praefatio.

Dissertationi pauca praemittam necesse est.

Verterunt haec incantamenta ante me viri doctissimi SAYCE (Records of the Past), LENORMANT (Magic und Wahrsagekunst), Oppert (Fragments mythologiques), Halevy (Documents religieux). Quos quantum secutus sim, qui enarrationem meam legent, intelligent.

Secutus sum omni fere ex parte transcribendi, ut ita dicam, modum provulgatum. Expressi signum \( \) signo \( \), cum ab Ass.-Babyloniis posterioribus certe temporibus eodem modo quo signum \( \), prioribus certe aliter atque nostrum \( \) pronuntiatum esse hoc signum mihi persuasum sit. Quia plerumque signum \( \) sonum indicat longum, non necesse esse arbitratus sum, signo \( \) semper signum longitudinem vocalis indicans imponere. Una in re a communi via deflexi. Non enim expressi ex. gr. \( \) longle \( \) tim litteris \( \) limut-tim, \( \) \( \) ru litteris \( \) ita-ru. Elucet enim signo \( \) \( \) Assyrios voluisse exprimere omnes radicis \( \) l-m-n formas sive radicem cum terminatione conjunctam. Quod si ita est, scribere nos necesse est et \( \) limuttim et \( \) tim. Itaque ex. gr. signa assyria \( \) \( \) transcripsi hoc modo: \( \) innad\( \) limad\( \

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

Cum signa sumerica aut assyria aut verba versionis latinae legenda non sunt, uncinis ea inclusi rotundis, cum signa archetypo aut verba, quibus in archetypo verba non respondebant, versioni adicienda fuerunt, quadratis. Cum signum quoddam falsum esse judicavi, litteras signo, quod ejus loco ponendum esse mihi videbatur, respondentes lineola supposita notavi. Cum nescivi, quemadmodum ideogramma quod vocatur legendum esset, ipsum ideogramma scripsi. Cum singulae ideogrammatis partes quomodo quoque loco pronuntiandae essent, scivi, utrum ideogrammati simplex verbum responderet ignotum an verbum ex compluribus verbis singulis ideogrammatis signis respondentibus compositum nescivi, haec verba scripsi litteris latinis antiquis expressa.

Facere non possum quin dicam, in transcribendis signis sumericis me non secutum esse modum cum sententia mea omni ex parte congruentem. Quod signum expressi litteris as, signum litteris bad, signum litteris sur, signum litteris sur, signum litteris sur, nihil antiquius habui quam ne haec dissertatio uberiore de signis sumericis pronuntiandis inquisitione longa fieret. Equidem mihi persuasi significari signo sonum bod, signo sonum bod, signo sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonum sonu

Eam linguam, in qua vox gar (ngar) respondebat assyriae voci šakanu, linguam appello sumericam, in qua vox mar, accadicam, maxima ex parte et Friderici Delitzsch et Friderici Hommel (in libro illo qui inscribitur: Die vorsemitischen Kulturen in Aegypten und Babylonien) probatae de duabus his dialectis sententiae assentiens.

Ad incantamentorum verba complenda non parvo mihi usui fuerunt et ea quae dixit in libri, qui inscribitur Akkadische und Sumerische Keilschrifttexte, pagg. 189 et 190 Paulus Haupt, quippe qui incantamenta a Georgio Smith

edita cum archetypis comparaverit, et ea quae dissertatione inaugurali ordini philosophorum jam tradita benevolentissimo animo mihi scripsit Fridericus Delitzsch, cui etiam fragmenta nuper reperta legendi fuerit potestas. Ad verba interpretanda minimo mihi usui fuerunt incantamenta ea quae leguntur in II. R. tabulae 51 lineis 1—26 b, quae cum uno ex iis, de quibus agam incantamentis magna ex parte congruere homines doctos adhuc fugisse existimo.

#### 4. R. tab. 7 et 8.

I.

- In: as gul gal-l-gimí mulu-ra ba-ni-in-gar Incantamentum: maledictum malum daemon-sicut hominein sese-collocavit.
- 2 ar-rat limuttim(-tim) kima gal-li-í ana amíli it-taš-kan. maledictum malum sicut daemon in homine sese collocavit.
- 3 NIN.MI.GAR lib-ba-kid mug-na gar-ra inclamatio torques(?)-quae-est insuper eum collocavit [sese].
- 4 ku-lu ku-u-ru í-li-su it-tas-kan inclamatio torques (?) insuper eum sese collocavit.
- 5 NIN.MI.GAR nu dug-ga mug-na gar-ra inclamatio non bona insuper eum sese collocavit.
- 6 ku-lu la ţa-a-bu f-li-su it-tas-kan inclamatio non bona insuper eum sese collocavit.
- 7 as gul kib(?)-ba sag-gig-ga-a-an [sive: am], maledictum malum, incantatio, capitis morbus,
- 8 ar-rat limuttim(-tim), ma-mit, ți-'-u.
  maledictum malum, incantatio, morbus capitis.
- 9 mulu(-ul-lu)-bi aš ģul udu(b)-gimí šum-ma hominem illum maledictum malum ovem-sicut trucidavit.

ro amílu su-a-tum ar-rat limuttim(-tim) ki-ma im-mí-ri
homo ille, maledictum malum sicut ovem
it-bu-uh-su

trucidavit eum.

- deus ejus & deus ejus ex corpore ejus recessit & (ex) corbad-du
  pore ejus recessit.
- 12 ama ► TWI-ni ša(g)-kuš-ša bar-šu ba-da-gub mater dea ejus cauta foras consedit.
- 13 (an)is-tar-su mus-tal-tum ina a-ha-a-ti it-ta-ziz dea ejus cauta foras consedit.
- 14 NIN.MI.GAR-ra tuga-gimí ba-an-dul ► sa-an-inclamatio vestis-sicut eum operuit perturbavit (?)

  ša-ša.
  et (?) eum.
- 15 ku-lu ku-u-ru kîma şu-ba-ti ik-tum-šu-ma i-ta-nainclamatio, torques (?), sicut vestis operuit eum et perturša-aš-su bavit (?) eum.
- 16 (an) ŠILIG.MULU.ŠAR. (an) Maruduk ip-pa-lis-su-ŠILIG.MULU.ŠAR. Maruduk conspexit eum ma k igi-im-ma-an-sum. et k conspexit eum.
  - or Z compount came
- 17 ad(a)-ni (an) IN.KI. ra (-a ba-si-in-tu gu-mu-un-na-an-di-f patrem suum IN.KI.-ad domum (eam) ingressus est, dixit:

- 19 a-a-mu aš ģul gal-l-gimí mulu-ra ba-ni-in-gar pater-mi, maledictum malum daemon-sicut homine-in sese collocavit.
- a-bi ar-rat limuttim-(tim) kima gal-li-í ana amíli mi pater, maledictum malum sicut daemon in homine it-taš-kan sese collocavit.
- 21 ara min kam-ma-šu ša-ub-gu: A a-di ši-na ik-bi-šu-ma: iterationem secundam-ad et dixit: A usque ad duas dixit ei et:

  (= bis dixit (et): bis dixit ei (et):
- 22 [a-na ib-] aga-na-bi nu-un-zu, a-na ba-ni-ib-gi-gi [quid-id] faciat quid-illud non-id-scio, quid eum sanabit? (= quid faciat necesse sit nescio, q. e. s.?).
- 23 [mi-na-a] f-pu-uš amílu šu-a-tu ul i-di ina mi-ni-i
  [quid] faciat (== faciat necesse sit) homo ille nescio, qua re
  i-pa-aš-šah
  sanabitur?
- 24 [(an) ÍN.KI] du(-mu)-ni (an) ŠILIG.MULU.ŠAR mu[ÍN.KI] filio suo ŠILIG.MULU.ŠAR ei
  un-na-ni-ib-gi-gi
  respondit:
- 25 [ TYPY Y] apal-su (an) Maruduk íp-pul:

  [TYPY Y] filio suo Maruduk respondit:
- 26 du(mu)-mu a-na nu-ni-zu a-na ra-ab-dag-í fili-mi! quid non-(id)-scis quid tibi-(id)-addam?
- 27 ma-ri mi-na-a la ti-di mi-na-a lu-sip-ka mi fili! quid nescis? quid addam tibi?
- 28 (an)ŠILIG.MULU.ŠAR a-na nu-ni-zu a-na ra-ab-daģ-í ŠILIG.MULU.ŠAR! quid non-(id)-scis? quid tibi-(id)-addam?
- 29 (an) Maruduk mi-na-a la ti-di mi-na-a lu-rad-di-ka Maruduk! quid nescis? quid adiciam tibi?

- 284 P. Jensen, De incantamentorum sumerico-assyriorum
- 30 nin mal-í ni-zu-a-mu ša za-í in-mal-í-zu quidquid ego (id) scio etiam tu (id)[sicut] ego scis.
- 31 ša a-na-ku i-du-u at-ta ti-i-di quod ego scio, tu scis.
- 32 gin-na du-mu & a-lik ma-ri (an) Maruduk & (an) ŠILIG.

  I, fili-mi & I, mi-fili Maruduk! & ŠILIG.

  MULU.ŠAR!
- 33 f šu-sag-a azag-ga šu-ša-mí-ti
  [ad] ciborum comparatorem (?) domus respersionis mundae
  et-aufer
- ad ciborum comparatorem (?) domus respersionis mundae aufer eum et
- 35 nam-írim ša-mí-ni-bur nam-írim ša-mí-ni-gab exsecrationem et-eam-solve, exsecrationem et-eam-refige
- 36 ma-mit-su pu-šur-ma ma-mit-su pu-ţur-ma incantationem ejus solve et incantationem ejus refige et
- 37 <u>su-bi-a-kid</u> gul-lu-bi lu-lu-a corporis ejus malum (ejus (sc. corporis)) perturbans,
- 38 lum-nu dal-hu ša zu-um-ri-šu malum perturbans corporis ejus,
- 39 aš-a-ni Alu-u ar-rat a-bi-šu Agí-mí-a maledictum patris ejus Asive maledictum patris ejus, Asive est
- 40 aš-am-a-ni A lu-u ar-rat um-mi-šu A ģí-mí-a maledictum matris ejus A sive maledictum matris ejus, A sive-est
- 11 aš šíš gu-la-a-ni A lu-u ar-rat ahî-šu rabî maledictum fratris majoris ejus A sive maledictum fratris ejus (— i) A gi-mí-a

majoris A sive est

- as (E) E| mulu-ra nu-un-zu-a
  maledictum (E) E| homini ignotum (-ae? -i?)
- 43 lu-u ar-rat tí sa amílu ul idû(-u)
  sive maledictum quod (-em? -am?) homo
  non novit,
- 44 mu (?) dug-ga nam-írim (an) ÍN.KIga-kid incantatione dicta, exsecratio ÍN-KI-per
- 46 E E gimí & kima su-mi lik-ka-lip & gí-in H allium-sicut & sicut allium utinam desquametur!, & utinam desquametur!
- 47 Figimí & kima su-lu-up-pi lis-sa-hi-it & gídactylus-sicut & sicut dactylus ut.abscindatur! & utinam in-gab.

abscindatur!

48 šu . F gimí A kima pi-kur-ti lip-pa-šir A panicula (florum-)sicut A sicut panicula (florum) utinam avelgí-in-bur-rí

latur! A utinam avellatur!

- 19 nam-írim zi an-na gí pa(d) zi ki-a gí pa(d)
  [o] exsecratio! animam coeli utinam invoces! animam terrae
  utinam invoces!
- 50 ma-mit nîš šamí(-í) lu-u ta-ma-ti!
  [o] incantatio [mala] animam (nomen?) coeli utinam invoces!

  nîš irşitim(-tim) lu-u ta-ma-ti!

  animam (nomen?) terrae utinam invoces!

- 51 Šiptu: kîma šûmi an-ni-i i-kal-la-pu-ma ana Incantamentum: Sicut allium istud desquamatur et in išâti innadû[-u] ignem inicitur,
- 52 li'bu ka-mu-u i-kam-mu-u flamma comburens comburit [id],
- 53 i-na mu-sa-ri-í lâ in-ni-ri-šu in horto olitorio (agrario) non plantabitur,
- 54 i-na iki u palgi lâ in-nim-mí-du ad lacum fossamve non ponetur,
- 55 šur-šu-šu kak-ka-ru lâ i-sab-ba-tu radix ejus humum non prehendet,
- 56 zikpi-šu lâ ílû-ma(an)šamša lâ immaru caulis ejus non prodibit et solem non videbit,

#### II.

- ı a-na nap-tan ili u šarri ul illakû(-u) ad cibum dei regisve non sumetur,
- 2 lušísî-šu ma-mit tur-ta lumaššir al-tu [ita] eripiat (eam) incantationem, porro (?) refigat vinculum
- 3 murși ta-ni-hi ar-ni šír-ti hab-la-ti hi-ți-ti morbi, tormenti, sceleris, lapsus, nequitiae, delicti.
- 4 mursu ša ina zumri-i'a šírí-i'a buâní-i'a bašû(-u) morbus, qui in corpore meo, carne mea, musculis meis (?) est,
- 5 kîma šûmi an-ni-i liķ-ķa-lip-ma sicut allium istud utinam desquametur et
- 6 ina ûmí(-mí) an-ni-i li'bu ka-mu-u lik-mi hoc tempore flamma cumburens utinam comburat [eum]
- 7 ma-mit lit-ta-şi-ma a-na-ku nûra lu-mur incantatio utinam exeat et ego lucem utinam videam!

- 8 Šiptu: kîma suluppi an-ni-i iš-šah-ha-tu-ma Incantamentum: Sicut dactylus iste abscinditur ana išâti innadû(-u) et in ignem inicitur,
- 9 li'bu ka-mu-u i-kam-mu-u flamma comburens comburit [eum],
- 10 a-na sis-sin-ni ka-aṭ-pu lâ utâru(-ru)
  in spatham is qui carpsit non restituet,
- 11 a-na paššuri ili u šarri lâ illaķû(-u) ad patinam dei regisve non sumetur,
- 14 etc.
- 18 Šiptu: kîma pikurti an-ni-i ippašaru-ma ana Incantamentum: Sicut panicula ista avellitur et in išâti innadû(-u) ignem inicitur,
- 19 li'bu ka-mu-u i-kam-mu-u flamma comburens comburit [eam],
- 20 arí-šu a-na (giš) gišimmari-šu lâ itâru(-ru) flores ejus in palmam ejus non revertentur,
- 21 ana ši-pir și-bu-ti lâ illaku(-ku), etc. ad opus ornandi non ibit, etc.
- 28 Šiptu: kîma itķi an-ni-i in-nap-pa-šu-ma Incantamentum: Sicut lana ovilla ista carpitur et ana išâti innadû(-u) in ignem inicitur,
- 29 li'bu ka-mu-u i-kam-mu-u flamma comburens comburit [eam],
- 30 a-na í-li immíri-šu lâ itâru(-ru) insuper ovem suam non revertetur,
- 31 a-na lu-bu-uš-ti ili u šarri lâ illakû(-u) etc.
  ad vestem dei regisve non sumetur, etc.

- 38 Šiptu: kîma ŠIPAT-ÍNZI an-ni-i in-na-pa-šu Incantamentum: Sicut lana caprina ista carpitur -ma ana išâti in-na-du-u et in ignem inicitur,
- 39 li'bu ka-mu-u i-kam-mu-u flamma comburens comburit [eam],
- 40 a-na íli ínzi-šu lâ itâru(-ru) insuper capram suam non revertetur,
- 41 a-na ši-pir și-bu-ti [lâ illaku(-ku)] etc.

  ad opus ornandi non ibit etc.
- 48 Šiptu: kîma (sig) şirpi an-ni-i in-na-pa-šu-ma Incantamentum: Sicut lana tincta ista carpitur et ana išâti innadû(-u) in ignem inicitur,
- 49 li'bu ka-mu-u ikam-mu-u flamma comburens comburit [eam],
- 50 apal AMÍLI. UŠPARI a-na şu-ba-ti lâ u-ba-ra[-mu] filius textoris ad pannum non texet,
- 51 a-na lu-bu-uš-ti ili u šarri lâ illaķû(-u) etc. ad vestem dei regisve non sumetur etc.

#### III.

- ı Šiptu: zír u-pu-un-ta [an-na-a ana išâti anadû(-u)] semen *upunti* [istud in ignem inicio ]
- 2 um-ma: li-'-bu la ba[-at-lu(?) li-ik-mi-ka] [dicens],  $\delta \tau \iota$ : flamma non in[termittens (?) utinam comburat te!]
- 3 lušísî-šu ma-mit [limuttim(-tim)] eripiat (eam) incantationem [malam]
- 4 tur-ta lumaššir alti ma- [ ]
  porro (?) refigat vinculum (?) [ ]
- 5 murși ta-ni-hi ar-ni šír-ti hab[-la-ti hi-ți-ti] morbi, tormenti, sceleris, lapsus, ne[quitiae, delicti,]

- 6 là tûb(-ub) libbi(-bi) là tûb(-ub) šíri ma-la[ina zumrinon-bonum interiorum, non-bonum carnis, quidquid in cori'a bašû(-u) pore meo est,
- 7 kiš-pu ru-hu-u ru-su-u aršaší limn[uti] σάρμακον, venenum, virus, materias morbiferas mal[as].
- 8 ki-ma zír kîm upunti an-ni-i ina išâti i[k-ka-mu-u] sicut semen pabuli upunti istud igne c[omburitur].
- 9 apal AMÍLI.ÍRÍŠI ina síri lâ ir[-ra-šu] filius olitoris [id] in agro non pl[antabit,]
- 10 ina iki u palgi lâ in-nim-mf[-du] ad lacum fossamve non ponetur,
- 11 šur-šu-šu kak-ka-ru lâ i-şab-ba-tu radix ejus. humum non prehendet,
- 12 zikpi-šu lâ ílû-ma šamša lâ immaru caulis ejus non prodibit et solem non videbit,
- [kiš]pu ai ib-ba-ni ina libbi(-bi)-i'a [ita] qάρμακον ne procreetur in interioribus meis,
- 14 [ruhû] ai iş-ba-tu i-şi-in şi-ru [venenum] ne comprehendat spinam,
- 15 [rusû] ai il-pu-ut šamí(-í) libbi(-bi)-i'a [virus] ne tangat pectus meum.
- 16 [lušísî-šu ma-mit] tur-ta lumaššir al-tu [eripiat (eam) incantationem], porro (?) refigat vinculum
- 17 [murși ta-ni-hi, ar-ni šír-[ti hab-la-ti h[i-ti-ti] [morbi, tormenti, sceleris, laps]us, nequitiae, d[elicti,]
- 18 [mur-şu ša ina zumri-i'a šír]í-i'a buân[í-i'a bašû(-u)]
  [morbus, qui in corpore meo, carn]e mea, muscul[is (?)
  meis est]
- 19 [kîma zír ķîm upunti an-]ni-i [liḥ-ḥa-liķ-ma(?)]
  [sicut semen pabuli upunti is]tud [utinam interimatur et]

- 290 P. Jensen, De incantamentorum sumerico-assyriorum
- 20 [ina ûmí(-mí) an-ni-i li'b]u ka-m[u-u lik-mi]
  [hoc tempore flam]ma com[burens comburat [eum!]
- 21 ma-m[it lit-ta-şi-ma a-na-]ku nûra lu-m[ur] incant[atio utinam exeat et e]go lucem utinam vi[deam!].
- 22 In (sal) [\*] | Compared to the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of the same of
- 23 a-na ki[-iz-ri-ti par-ras(?)-]su išta-kan ancillae mandatum suum imposuit(-erat).
- 24 (an) Nin-kid sal [\*] | III-na s]i-ba-ni-in-di
  Nin-ab [ancilla sua (sic!) r]ecta est(-erat).
- 25 an Iš[-tar ki-iz-ri-ti-ša] uš-tí-íš-šir Iš[tara ancillam suam] rexit(-erat).
- 26 sal dim-m[a-(ni?)-ta [ cubili-in eum reposuit(-erat)
- 27 sin-niš-tu [ina ša-ma-ți-(ša?) ina tí-ni-]ha u-šf-šib femina [in (al)ligando(?) (suo?) in cubi]li reposuit(-erat).
- 28 sig babbar sig gig gu min[-tab-ba (giš)]
  lanam albam lanam nigram funem [ex] duobus [filis] conbal(?) šur-šur-ri
  junctum fuso nevit(-erat)
- ši-pa-a-tí pi-şa-a-tí ši-pa-a-tí şal[-ma-a-tí ka-]a (giš) [ex] lanam[a] albam[a], lanam[a] nigram[a] funem baculi hatti ina pi-lak-ki iţ-mí [textorii] fuso nevit(erat)
- 30 gu mag gu gal gu gun gu[nam-]írim-ma ba-í funem grandem, funem magnum, funem bicolorem, funem exsecrationem evellentem,

- 31 ka-a şi-ra ka-a rabâ(-a) ka-a bit-ru[-ma ka-]a funem grandem, funem magnum, funem bicolorem, funem mu-na-aš-šir ma-mit evellentem incantationem,
- 32 KA.GAR kib(?)-ba gul nam [mulu](-ul-lu)-kid convicium incantationem malam [homin]um,
- 33 [ana i-ki]r-ri-í ma-mit lim-ni[-tí] a-mí-lu-ti [adversus conv]icia incantationem malam hominum,
- 34 [aš-pa]l-í dingir-ri-í-ní-kid [maledic]tum deorum.
- 35 [a-na] ar-ra-tí ša ilâni [adversus] maledicta deorum
- 36 [gu] nam-írim-ma ba-í [funem] exsecrationem evellentem
- 37 [ka-a] mu-na-aš-šir ma-mit [funem] evellentem exsecrationem
- 38 [mulu(-ul-lu)-bi sag-ga-na š]u-bi gira-bi ša-mí-ni-[ad] [hominis-illius caput(ejus)] manum(ejus) pedem(ejus) (et)

(eum) alligavit.

- [ša amíli šu-a-tu kak-ka-di-šu] kâ-ti-šu ší-pi-šu u-rak-[ad] [hominis illius caput (ejus),] manum (ejus), pedem (ejus) kis
  - alligavit (-erat).
- 40 (an) ŠILIG.MULU.ŠAR du(-mu) urudug-ga-kid nun-í šu ŠILIG.MULU.ŠAR filius uruduga augustus manu íl-a-ni-ta mu-un-na-an-tar-tar-ru-da illustri sua eum solvet,
- 41 (an) Maruduk mâr Íridi rubû(-u) ina kâtí-šu íllâti
  Maruduk filius Íridi augustus manibus suis illustriu-par-ri-'
  bus solvet.

- 42 nam-írim gu-bi ídin-na ki-azag-ga-šu ģa-ba-ni-ibexsecrationem funis ejus campum-locum-illustrem-in utinam (eam) ín-ni efferat!
- 43 ma-mit ka-a-ša ana și-rim aš-ri íl-li liincantationem funis ejus in campum, locum illustrem, utinam ší-și efferat!
- 44 nam-írim gul-gal bar-šu gi-im-ta-gub exsecratio mala foras utinam considat!
- 45 ma-mit li-mut-tim ina a-ha-a-ti li-iz-ziz incantatio mala foras utinam considat!
- 46 mulu(-ul-lu)-bi gí-ín-íl gí-ín-slag-slag homo-ille utinam luceat! utinam fulgeat!
- 47 a-mí-lu šu-a-tu li-lil li-bi-ib homo ille utinam luceat! utinam fulgeat!
- 48 šu šag-ga dingir-ra-na-šu gí-in ši-in-gi(?)-gi(?) manui propitiae dei sui utinam committatur!
- 49 a-na ka-at dam-ka-a-ti ša ili-šu lip-pa-kid manibus propitiis dei sui utinam committatur!
- 50 inim-inim-ma nam-írim bur-ru-da-kid. verba exsecrationis solvendae.
- 51 Šiptu: aššî kalâ şîra rubâ ma at-ta-pah iša-ta Incantamentum: tollo vas augustum sacrum et accendo ignem,
- 52 kinûnu at-ta-pah at-ta-di pi-šir(?)-tu foculum accendo, projicio panicum.

IV.

ı ra-am-ku íllu ša 🛶 崖 🏋 🏋 apal šip-ri ša sacerdos illustris 🛶 🚉 🏋 🏋 nuntius Maruduk a-na-ku Maruduci ego [sum].

- 2 kinûnu ap-pu-hu u-na-ah foculum conflo, tranquillo (= exstinguo).
- 3 išâti aš-šub-bu u-ra-a-ba ignem excito, opprimo,
- 4 pisirtu u-naķ-ku-u u-kab-bat panicum profundo, averro.
- 5 kîma kinûni ap-pu-hu u-na-ah-hu sicut foculum conflo, tranquillo,
- 6 išâti aš-šub-bu u-rab-bu-u ignem excito, opprimo,
- 7 pisirtu u-nak-ku-u u-kab-ba-tu panicum profundo, averro,
- 8 pa-šir ili u amíli
  [ita] pa-šir ili u amíli
- 9 ki-şir ik-şur-ra lip-pa-ţir nodum, [quem] colligavit, utinam solvat!
- 10 ki-şir libbi(-bi) ili-šu u ištar-šu ša אָרְנִי apal אָרְנִי apal פְּלְנִי apal פְּלְנִי filii פְּלְנִי filii וויס פֿלְנִי li-paṭ-raš-šu utinam solvat (eum)!
- 11 ¾-rit-su lit-ta-bi-ik ina ûmí(-mí) an-ni-i lapsum ejus utinam auferat hoc tempore!
- 12 lu-pa-aṣ-ṣa-ṣu lu-pa-aṭ-ra-aṣ-ṣu utinam amoveat (eum), utinam solvat (eum)!
- 13 Šiptu: nu-uh li'bu ku-ra-du Incantamentum: quiesce flamma bellatrix!
- 14 it-ti-ka li-nu-hu šadâni narâti, tecum quiescant montes, flumina!
- 15 it-ti-ka li-nu-ha (id) Idiglat u (id) [Purâtu] tecum quiescant Tigris et [Euphrates]!

- 16 it-ti-ka li-nu-uh tâmtu ta-ma[-ti?]
  tecum qiescat mare mar[ia? ambo?]!
- 17 ittika linûh har-ra-nu mârat ilâni [rabûti]
  tecum quiescat via (?) filia deorum [magnorum]!
- 18 ittika linûh EIIIE (EIII bi-nu-ut š[u-uk-ti] tecum quiescat EIIIE (EIIII procreatum (-us-, a) [ex canali]!
- 19 ittika linûh libbi(-bi) ili-i'a u ištari-i'a zi-nu-[ti]
  tecum quiescat animus dei mei et deae meae irat[orum]!
- 20 <u>ittika linûh</u> libbi(-bi) ili ali-i'a u ištar ali-i'a zi-nu-t[i] tecum quiescat animus dei urbis meae et deae urbis meae iratorum!
- 21 ina ûmi(-mi) an-ni-i ki-i[s-r]i libbi(-bi) ili-i'a u ištari-i'a
  hoc tempore n[odu]s animi dei mei et deae meae
  lip-pa-tir
  solvatur!
- 22 u ma-mit lit-[ta-]și ša zumri-i'a et incantatio exeat corporis mei!
- 23 aš-šum da-a'i-na ta-[mah(?)-]ta nu-rak-ka quoniam judicanti praebes(?) lucem tuam
- 24 u mu-šal-li-ma [ga(?)-mal(?)-]ta na-aş-şa-rak-ka et tuentem afficis (?) praesidio tuo
- 25 di-i-ni di[-in pur]ussâ-(a) purus(-us)!
  judicium meum ju[dica, decision]em decide!
- - = In: nam \* ša(g) [zu-aba-ta im-]ta-in-a-na
  - = di-mi-tum [ultu] ki-rib [ap-si-i] [it-]ta-si
  - = morbus (?) ex (medio) oceano exiit
- 28 duppu šiššu šur-bu tabula sexta šur-bu

## 

- = ( ra-[bi-gimi ab-sar-a-an ba-an ]
- = kîma labirišu šâţir-ma bârî.
- = secundum veterem ejus [archetypum] scripta et visa.
- 33 kisidti [Asur-ban-apal sar kissati]
  possessio [Asurbanapali (Sardanapali) regis universi]
- 36 sar (kur) [Assur] regis [Assyriae].

#### Enarratio.

1. I pronuntiandum esse in = siptu docet  $S^b$  43, pron. esse as = arratu docent  $S^b$  340,  $S^c$  224.

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

Ex his locis apparet, signum [ idem significare posse atque sig. . Nunc autem (quia ex verbo signis indicato sumerico profectum esse videtur verbum ass. gla-lu-u), [ aut ga aut gal pronuntiandum est in lingua sum., mu aut mul in lingua accad. Signum [ in lingua sum. potest legi gal (2, 48, 21e), in lingua accad. mulu (5, 11, 7, 4). Unde sequitur, ut sign. [ legendum sit gal in lingua sum., mul in lingua accadica.

Significare sign. To sonum nostro lal similem, apparet ex eo, quod assyr. sandu respondet accad.; la-al-la (cf. samâdu = T, HAUPT, Keilschrifttexte, p. 24, lin. 12-13), non eundem sonum semper significare, ex eo, quod 1) sumericum respondet assyr. lû (lî, lâ): (=i-du-V)=i-du-lu-u (5, 21, 14 cd); 2) saepius vices obit complementorum phoneticorum -la et -li: **☆EI** ►||| **→E**|| (4, 27, 25 a) = → **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| **★**|| (passim),  $\vdash$   $\mid$   $\mid$   $\vdash$  = il-la (4, 9, 41, b); 3) imprimis, fortasse semper 1), complementum phoneticum esse videtur verborum vocalem i (i) continentium: 3, 67, 31 c, ► | ► | Passim, ► | FE | FIII | passim (cf. 43 e etc.; 4) (= + + !) sonum exprimit lal (S<sup>b</sup> 145, cf. Sb 149, 153); 5) sono P plurimae exprimuntur notiones (našû, malû, šapâku, maţû, šaķâlu etc.), id quod sonus lal,

<sup>1)</sup> Nam cum verba in / desinentia, vocalem i non continentia sequitur , utrumcompl. phon. sit annon, semper erui non potest. Signum sig. Sequens non esse compl. phon., ex eo efficitur, quod signa alius daemonis

quia singularis ei est natura, quin facere potuerit possitque in ulla lingua dubitaverim. Praesertim ob eas causas, quod sig. Complementum phoneticum saepius est verborum vocalem i continentium et quod et il (= E significant actionem ferendi, sonum signo indicatum illud l continere existimaverim, quod a nobis post vocalem i pronuntiari solet, sonusque in signo latens ut litera  $\overline{l}$  aut simili modo a nobis indicetur suaserim.

legendum esse Keilschriftt. p. 45, 1. 4.

pronuntiandum esse mulu probabimus annotatione 1. 9 addita.

2. arrat. Omissio earum, quae casus significant vocalium saepius animadverti potest. Ut zikru u ziniš (5, 2, 40a), siķir rabi (4, 19, 12, a), tâmti šaplit (5, 1, 19a), šadt u tiâmât (Sargon, Silberinschrift 25), kibrât irbîti (1, 32, 34), tṣin ṣir (2, 62, 64 h), murus kakkad (4, 34, 3 b) dicerent Assyro-Babylonii, eo effectum esse videtur, quod binarum vocum inter se conjunctarum alteram altera decurtare solet.

Sed ex eo, quod 5, 32, 66 scribitur himmat, 2, 23, 55c mâl, 5, 18, 23 nir, pro mâmîtu saepissime mâmît, pro arratu saepissime arrat (cum plerumque vocalis finalis in scribendo non omittatur), praesertim cum pro itili (itila) scribatur itil (5, 25, 45), pro ili il (Sanh. Bellino 55), concludere licet, posterioribus temporibus exitus substantivorum ab Ass.-Babyloniis negligi coeptos esse linguamque eorum ad eum statum adductum, ad quem nunc antiqua venit Arabum lingua. Dubium esse non potest, quin multo sapius vocalis finalis abjecta sit quam scriptura indicaverunt Assyrii, quam, quia semper lingua enuntiata linguae scriptae antecedit, plurimas linguae mutationes celare constat.

3. \(\psi \) ideogramma esse, quod unius verbi sono exprimere non possimus, verisimile est. Compositum est ex \(\psi = \,\text{quidvis}\) (Haupt, Keilschriftt. 137, 1. 3), \(\psi = \,\text{kâlu}\), \(\psi = \,\text{nfacere}\). Eidem ideogr. respondet vox risâtum (2, 7, 48 ef.), quam quin cum suo jure Franciscus Lenormant "incusationem" significare contenderit (Transactions of the Soc. of Bibl. Arch. 1878, p. 356) non dubitaverim (cf. syriacum \(\psi\)\)

pronunt. esse *liba* ex eo apparet, quod signum E = 2,44,30 c sequitur compl. phon. *bi*, significare posse in scriptura sumerica sonum *lub* non probari potest.

Quibus causis adductus kid legere malim.

4. kûlu ad radicem קול pertinet (cf. כול, קול).

ku-u-ru (substantivum) quid sit, non certo scio, quamquam satis multi loci ad vocem explicandam conferri possunt. Notanda sunt haec: 1) kûru respondet sum.

respondet sum. EXY EXE - YA 5, 16 gh, 25; 3) signis EXY respondet ass.  $\not\sqsubseteq \iiint -ii(?) (4, 20, 1, 7-8)$ , ass.  $\not\sqsubseteq \iiint -ii^{1}$ ), (4, 15, 22-23,b). Hinc efficitur, ut 1) = E| , 2) kûru idem sit aut fere idem atque sittum, 3) kûru sit substantivum nomen. Iam si reputaverimus 1) omnibus locis dici kûru homini impositum esse, 2) 4, 1, 42-43, a dici alligatum esse ad dorsum hominis, 3) vocem tum (5, 14 ef, 53-54 sq.) sequi ni-tum, antecedere E EYY(-ti, EY- X-, cujus ideogrammati (ubi non notavi) respondeat allu, quae signa, quia E "funem" significare possit, ni-bit-tum (V בכר), tapkirti (V בכר), allu (لأغَلُّ) legendae esse videantur, verisimile videbitur kûru aliquid significare latin. "torqui (jugo)", germ. "Kummet" simile derivatumque esse a radice quadam arab.  $\sqrt[5]{6}$ Fortasse est idem atque altu (II, 2 etc.)3). cognata.

legendum esse \$it-ti\$ atque id ita, ut aut pro legatur aut in signo wis insit exprimendi sonum \$it\$. Quod si ita est, dubitari non jam potest et exprimendi sonum \$it\$. Quod si ita est, dubitari non jam potest et exprimendi sonum \$it\$. Quod si ita est, dubitari non jam potest exprimendi sonum \$it\$. Quod si ita est, dubitari non jam potest exprimendi sonum \$it\$. Quod si ita est, dubitari non jam potest exprimendi sonum signo genita esse, id quod Lyon (Sargon, p. 75 sq.) opinatus est. Addere licet ejus argumentis, quod, espen mušiniktu (2, 17, 35 a—b), exprimenti taritu (Sb 119), exprimenti (2, 17, 35 a—b), exprimenti (2, 32, 57 c), exprimenti (2, 32, 56 d), exprimenti-ga, im-mi-da), (nam ita legenda esse signa 2, 32, 56 c docet), unde efficiatur signis exprimenti explanandum esse. Nam quod vocales differunt inter se, nimirum explanandum est ambarum dialectorum nonsemiticarum differentia; cf. 4, 26, 48—50—52, a, ubi exprimenti legendum esse apparet (tabula est accadica!).

<sup>2)</sup> Cf. = "sella camelina" (= hebr. ¬¬?). — Cfr. infra sub tit. Recensionen. — Edit.

<sup>3)</sup> Verbum kûru loci 5, 66, 15b radici Ji linguae syriacae cognatum esse videtur et significare ,,pudorem".

7. Type respondet assyr.  $m\hat{a}m\hat{u}$ ,  $tam\hat{u}$  etc. (4, 16, 1-2, passim). Quomodo pronunt. sit, non traditum est. Hoc certum est, ultimas verbi his signis significati litteras fuisse -ib, quod quidem ex eo intelligitur, quod loco complem. phon. ba nonnunquam post recibitur  $b\hat{u}$  (2, 7, 25 c) 1).

YY → signa cum respondent assyr. mâ, šâ, kî, am legenda esse inter omnes constat (5, 22, 30 a). Certum quidem est, et Ass.-Babylonios ita locutos esse et Accados, id quod optime probatur eo, quod 4, 30, 4a, 4, 27, 4-6, a, KST 122, 1. 16 in hymnis accadicis pro \ → scribitur W cum 4, 29, 47a in precibus accadicis, 4, 20, 3 in poribus Sumerii non dixerunt am. Saepissime enim signa expectantibus nobis sese offert signum - II idque quotiescunque ultima verbi antecedentis syllaba vocalem i continet, ex. gr. bir-ri  $\longrightarrow$  4, 17, 25 a, dib-bi  $\longrightarrow$  4, 17, 27 a,  $gi \rightarrow []$  4, 17, 42 a,  $ti - li \rightarrow []$  4, 17, 1b,  $b \rightarrow []$ (= x + il + - )) 4, 19, 48 b<sup>2</sup>, dim-mi-) 4, 25, 47 b, dirig-gi-II 4, 26, 58 a, bi-II 4, 30, 45 a. His ex exemplis, cum prorsus non sit, cur ► II im pronuntiemus, effici videtur, signa 🔥 🛏 a principio pronuntiata esse an et ex sono an factum esse sonum am simili modo, quo ex \*ubhanu (= ubbanu) פלכים מלכין, ex מלכים מלכים etc. Restat ut

<sup>1)</sup> Haud scio an legendum sit kib (kyb, köb) atque id, quia Sb1, a, 23 (DELITZSCH, Assyr. Lesestücke<sup>2</sup>, p. 58) sumerico (= 5a (Sb 366, passim) + (= 5u, assyr. kubšu.

<sup>2)</sup> Signum etiam sonum x + il indicare, ostendunt 4, 3, 25 b, 2, 18, 58 a etc. Si 2, 36, 45 e legendum est ti-la (et non ti-lu, cf. l. 58, gh ejusdem tabulae), verisimile est, tila glossam esse signo additam.

quaeramus, utrum in illud ortum sit vocali i et syllaba an contractis an vocalem syllabae an vocali i assimilando. Hoc rejiciendum illud probandum esse docet locus 4, 10, 58a, ubi scriptum sit: kin-i-an. Itaque cum mihi quidem an idem esse atque antiquius illud a (cf. 1 R 1, 1, 5 etc.) videatur, dubium mihi non est, quin hic sit ordo mutationum: 1) dib-bi-a, 2) dib-bi-an, 3) dibin 1).

8. E local erratum esse pro local luce clarius est. Vocabulum mâmît significat 1) "jusjurandum" (5, 1b, 19, passim), 2) "pronuntiationem (inclamationem) solemnem (feierliche Verkündigung)" (4, 16, 2a; 5, 25, 23), 3) "fascinationem" eam, quae voce fit atque lingua sive "incantationem" eamque imprimis "malam". Naturalis et principalis verbi significatio est "inclamatio solemnis" (eadem ratio intercedit inter significationes verborum \*amû et ND atque 1900).

Qua de causa? Quia 1) ideogramma ei respondet ex et et et בשום compositum et quia murus kakkadi idem est atque ti'u (di'u); 2) quia vox ti'u cum aramaico אשה = שנה = שנה = שנה בשוח) comparari potest. Sed profecto nunquam Semitae sedem intelligentiae in capite esse existimaverunt. Accedit, quod nihil nos cogit, ut ti'u aram. אשם cognatum esse judicemus. Sed gravius dubium excitatur aliis causis. Novum sane et rarum genus insaniae apud Assyrios et Babylonios fuisse necesse est, si is qui insania affectus est, nihilo secius deos invocare ab iisque petere potest, ut se insania liberent (cf. 4, 61, 26 a: itamûka ina unnini (= gemens te invocat), 4, 61, 28 a: timîkusu (= ejus preces) cum 4, 61, 32 a: ahuz kâtsu puţur aransu

<sup>1)</sup> Ex eo, quod 4, 60, 35 d et 4, 10, 35 b in hymno accadico et in precibus accadicis -i— X sequitur signa  $\longrightarrow$  et  $\longrightarrow$  V, legendas eas esse iib et gir (in lingua sum. 35b et gyr) existimo, id quod etiam aliis de causis negari non potest.

šussî ti'a u dilipta ilišu (= prehende manum ejus, solve maleficium ejus, amove t'u et miseriam ab eo). Porro quam ridiculum esset cogitatu, Istaram apud inferos a deo Namtâro insania affici (4, 31, 74a)! Addi possunt aliae causae quibus adductus #u insaniam esse negaverim. 4 R 3 a 1, sq. symptomata enim ut ita dicam morbi describuntur qui vocatur murus kakkadi. Qui locus ita vertendus est: 1) Capitis morbus in campo discursat, sicut ventus irruit; 3) sicut fulmen errorem volvit (sive: discursus tortos vibratosque facit = geht sie im Zickzack), sursum et deorsum sese (demittit) inclinat 1) (HAL., Doc. rel.: ,,il rase"); 5) eum, qui non veretur deum suum, sicus cannam secat hoc verbo infra) sicut  $\longrightarrow$   $(A \times C^2) \times C^2$  vexat (dissecat? cf. (شَلْطٌ); 9) qui Istarae curans non est 3), ejus carnem dilaniat; 11) sicut stella coeli labitur (cf. J. A. 1880, p. 519, 3 R 52, 1 a sqq.), sicut aqua noctis evanescit (cf. هلك); 13) exadversum hominem ? (Halévy: "mortel") consistit ? (Halévy: ,,et le frappe à l'instant"); et sicut dies (m?) 15) illum hominem ferit; 17) ille homo sicut homo rabiosus 4) ut currat efficit; 19) sicut is cujus interiora evulsa

<sup>1)</sup> Cf. Sc 2, 6 sqq., ubi  $sih\hat{u}$  (=  $\mathbf{I}$ ) inter asdru (= "se demittere, considere": 4, 26, 49 a; 4, 31, 7 b; 5, 6, 66) et sahdpu (= "prosternere"); cf. Del., Ass. Lesestücke², p. 86, l. 2. Šāhu:  $sah\hat{u}$  = אורה: (ساخ): ساخ):

<sup>2) =</sup> عُدَّة = ricinus communis (?) (HALÉVY, Doc. religieux).

<sup>3)</sup> Non dubium esse potest, quin sum. Ir versio falsa sit assyr. išú (= "habere" et "esse"). HALÉVY vertit: "qui n'a pas de déesse protrectrise" [cf. ex. gr. 4, 29, 43a: nu-tug-am = ul iší (= "non est"?)].

<sup>4)</sup> Kîs libbi "rabiem" esse (sive "insaniam") docet ideogramma sa(g)-dib-ba. Cognatum esse videtur kîs hebr. DyD. Haec locutio melius quam omnia docet, murus kakkadi non esse "insaniam".

sunt') (cujus cor evulsum est) ut [modum] egrediatur²) facit; 21) sicut is, qui in ignem injectus est, ut exardescat, facit; 23) sicut onagri, qui lippus est (?) ³), ejus oculi nubibus impleti sunt; 25) cum vita ejus (i. e. vivum) comedit ad mortem alligatus est (bei lebendigem Leibe zehrt sie ihn auf, er ist dem Tode verfallen); 27) morbus capitis, cujus sicut procellae gravis viam nemo scit; 29) opem⁴) perfectam (ejus), vinculum (ejus) (i. e. vinculum, quo morbus alligetur) nemo scit.

Conferamus cum his verbis ea, quae dicuntur 4, 3, 27b sqq., 4, 22, 1 a sqq., jam intelligemus, hominis qui morbo capitis infectus est, non tam animum quam corpus prorsus deleri. Existimarem, ti'u esse "elephantiasim", leprae genus, nisi et constaret, hodie lepram in Babylonia non reperiri et in Ketubot 77b (cf. Jahresber. d. Rabbinersem. z. Berlin, p. 7) confirmaretur, Babylonios caruisse lepra, quia lactuca vescerentur. Quod 4, 4, 32a; 4, 3, 45a caput solum circumvolvi jubetur, probare potest, morbum solo in capite versari, quod 4, 3, 9b sqq. totus fere homo circumvolvi jubetur, non minus quam verba [muru]s kakkadi sa ina zumri [ami]li basû (4, 3, 48 a), ti'u sa ina zumri marsi issaknu (4, 4, 12b) etc. territorium morbi amplius esse ostendere videntur. Fortasse apparebat ti'u in capite unde per totum corpus diffundebatur. Quid fuerit murus

<sup>1)</sup> Cum kima sa libbasu nashu conferre licet cum נסיב הונא שקיל הונא שקיל (Acta Martyr. I, 35; Nöldeke, Syr. Gramm. p. 145).

<sup>2)</sup> Hoc significare verbum ittanapalkat, hebr. מרכן, arab. לבול, docere videntur. Quod verbo ittan. respondent signa בולל, ostendere videtur, verba semitica verba originalia esse.

<sup>3)</sup> Cf. arab. בֹשׁלַ, hebr. אמר Jud. 15, 16 (מור חמרתים = בֹּבַּ- מוּנר חמרתים)  $= \frac{i}{\xi}$ - מוּנר מַערתים בּּנָּקוֹגנּישְׁי בּּנָקוֹגנּישְׁי בּנָקוֹגנּישְׁים בּיִּ

<sup>4)</sup> Assyr. ittu quia 4, 28, 35a ideogramma ( complem. phon. habet ti ex lingua sum. sumptum esse videtur, ita ut ( pronuntiandum sit iti.

kakkadi eruant physici. Mihi satis est ostendisse "insaniam"  $m.\ k.$  non esse. Mirum ne videatur mihi quoque non displicere, tl'u cum NVD conjungere, atque id, quia imprimis 4, 3, 1-4a, 27-28a probare posse videntur, vocem tl'u significare "(morbum) errantem, vagantem". Si hoc ita est, tl'u ortum est ex tl'u ut rl'u ex rl'u ita

- 9. It ut legamus udu, cum significat immiru, postulat Sb 1, 11, b (Del., Ass. Les.). Non existimo, hanc antiquissimam nominis formam esse, quam eruere possimus, atque id, quia 1) El etiam dib legitur (= ,,capere"), 2) in lingua accadica cui linguam sum. tempore antecessisse constat, immiru sive aslu significabatur verbo = idib 4, 20, 26 a (Hommel, Vorsem. Culturen). Quibus rebus adductus cum et saepissime ejusdem vocabuli variae formae ad varia tempora pertinentes afferantur [cf. 🛕 = dug = du (5, 21, 16)=  $\Rightarrow$  = sikaru (2, 7, 7-10)] etc. et saepius sum. accadicis i et i respondeat (cf. HAUPT, Keilschriftt., p. 134) et interdum uno signo duo verba exprimantur quorum alterum ab altero differat vocali praeposita (cf. 2, 50, 29, ubi (= i-nim) dubium esse non potest, quin vetustior forma sit udub 1).
- 10. immiru semper transfertur voce "agni", praesertim quia aram. אמרא, phoen. אמר (arab. לְּבֶּלְ, Hommel, Namen d. Säugethiere bei den s. V., p. 237) "agnum" significant. Sed ex eo quod 2, 38 h 29—30, 4, 27, 21 b, 4, 22, 50—52 b similem locum tenet atque (issuru et) sinuntu et alpu, quae nomina genus totum indicant, efficitur, immiru non esse

Revera ydyb sive ödöb pronuntiandum esse signum, uberius alio loco exponam.

agnum¹) sed ovem. Vox immiru utrum conjungendum sit cum אמרא annon decerni non potest. Multum quoniam connectere audere possimus, impedit quod vocabuli secundae syllabae vocalis longa esse videtur²) nisi forte imitatum, ut ita dicam, est vocem imiru (= asinus) eodem modo, quo vox imiru hebr. חמר respondens.

- 11. Mirari licet, quod signum  $\leftarrow$  complem. phon. sequitur  $\rightleftharpoons$  Qua ex re sequi, non bad-du, sed bod-do legendum esse, alio loco ostendam.

ittisi ortum esse ex intasi satis constat (cf. hebr. yo).

legendum esse ama 1) ex 2, 32, 52 c apparet.

ama-idu enim glossam esse, lineae sequentes docent.

<sup>1)</sup> Ideogramma vocis agni videtur esse de quo infra disseram (ad 1. 16).

<sup>2)</sup> Vocalem i non semper longam esse, non opus est demonstrare.

<sup>3)</sup> Posterioribus temporibus yvy nihil aliud esse videtur nisi ideogramma vocis *ina* (cf. 1, 65, 47a, 8b), atque id quia in eadem inscriptione et yvy et *i-na* invenimus (1, 65, 40a).

<sup>4)</sup> Idem docent S<sup>2</sup> V 8—9. Luce enim clarius est, inter ama et amû atque inter dagal et amû ponendum esse signum ( = rapšu = dagal). Cfr. HAUPT, Dial., p. 520; ZS 491 sq.

Quod signum cum Istaram significet legendum esse nini, discimus ex 2, 39, 63 a (cf. Haupt, Sum. Fam. p. 29), 4, 4, 21 a etc.; 2, 48, 28 a ostendit, gingira nomen deae sumericum esse. Sed sine dubio cognomen solum erat, ut sargub cognomen dei sum. (2, 48, 28; 2, 40, 2 gh sq.). 2, 20, 19c (ubi - glossam habet sukus) docet nos, signo - gignificari ,,deum femininum", quomodo ,,dea" a Sumeriis vocata sit, non docet.

Signa  $\leftarrow$  utrum ideogramma sint unius vocabuli an legenda sint  $\dot{s}a(g)-ku\dot{s}-\dot{s}a^{\ i}$ ) non constat.

Istarsu nomen semiticum esse et in Semitarum ore ortum mihi persuasum est et quia nequaquam intelligere possum, quare Semitas hoc nomen mutuatos esse judicemus necesse sit, et quia Sumerii eam quam Semitae Istar appellabant deam Nin vocabant et quia Homeritae deum אווי habebant et quia syllaba is respondet syllabae wy nominis האווי sicut saepissime semitico y ass.-bab. i²) sive i respondet. Continuisse primam syllabam vocis יו יי vocalem similem nostro e, docet forma אָסְהְרָא. Quid sibi voluerit nomen Istar nescire quam quaerere malo (cf. Schlottmann, Siegessäule des Mescha p. 43 sqq. et Delitzsch, Hebrew language, cui hebr. אַסְהְרָא derivatum esse a voce הוא עשהרות denti eam ob causam assentiri non possum, quod nullus veteris testamenti locus ostendit, "that שוארות was even used of the females of the flock of sheep and goats").

<sup>1)</sup> Ex eo, quod sign. compl. phon. sequitur 3a, non sequitur, ku33a pronuntiasse Sumerios. Scribitur enim ra (dur-ra) quod legendum est igi (5, 20, 21e), ra (ur-saga sive ur-sanga) 2, 19, 51 b, quod legendum est gud (Sb 1, 20, a etc.) etc. (cf. 4, 7 a, 14 nin-mi-gar-ra).

4, 26, 30-31 a, 1, 59, 7 a, 1, 65, 4a etc. (cf. Flemming, Inschrift des Nebuk. I, 7). Cujus vocis vim ut reperiamus signa sive verba sumerica ei respondentia non negligenda sunt. Quae significant: "(cor-) (tranquillus)". Itaque muštâltum aut est "tranquilla animo" aut "tranquilla mente". primum praetulit et interpretatus est "clemens". Sed falso. Nam ex 5 R 13, 8 b, ubi EF ► Sidultum: 5, 17, 6d, EF → = piristum: 4, 28, 62 a), ( (cf. ( = milku: 2, 48, 14 ab))et ante - (cf. - 5, 17, 4 cd), apparet, voci ša-kuša sive signis \* III E nihil esse commune cum "clementia", sed transferendum est mustâltum: "considerata, cauta, providens, prudens". Fortasse pertinet ad radicem שאל, ita ut significet "eam, quae se ipsam rogat" i. e. "eam quae secum deliberat".

ina ahâti "foris" sive "foras" ("en dehors") significare, Stanislaus Guyard ex 4, 20, 4 conclusit (J. A. 1880, p. 44). Ahâtu (= "latus, ripa"), ahû ("inimicus, peregrinus, barbarus", Sargon, Cyl. 72, Stierinschr. 93), ahû ("ripa") inter se cognata esse et mihi semper persuasum fuit et Frid. Delitzsch (Hebr. lang. p. 59) nuper docuit.

cum significet subâtu pronuntiand. esse tu, tug, ti, mu docent 5, 14, 32—35 c. Prioribus scilicet temporibus pronuntiabatur tug, postea tu, ti in lingua accadica. El etiam pronuntiari posse tub, ita ut inter tug et tu intercedat tub simili modo atque inter dug (= "genu") et zib intercedit dub (4, 1, 38 a) ostendam. 2, 5, 39, c sig. El complementum phon. habet >= [ 5, 26, 51 gh signis ] respondet tubalu [ ]. Quia aram. nfunem"

significat, quia ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: if ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: if ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 22, 45-46 b: ideogramma funis est (cf. ex. gr. 4, 24, 45-46 b: ideogramma funis est (c

şu-ba-ti legendum esse şubâti discimus ex 5, 17, 32 d.

itanasâsu per se et Iphtan. radicis 'ss et Iphtan. radicis 's' (aut 'sj aut 'sw aut 's') cum pronomine suffixo conjunctum esse potest. Sed quia 1) verbum antecedens cum suffixo conjunctum est, 2) omnia quae in hoc incantamento usurpantur verba vocali finali carent, itanasâsu pronomen suffixum continere videtur. Fortasse pertinet ad id verbum isû 2) a quo ductum est vocab. isîtum "perturbatio, seditio" (Sanh. IV, 36; Khors. 135; 2, 48, 46—47, cd etc.) quodque idem significat atque verbum dalâţu (cf. Khors. 135 sqq.; 2, 48, 46—47 cd), praesertim cum etiam in hac tabula (I, 38) postea vocabulum a dalâţu derivatum usurpetur.

<sup>1)</sup> In medio relinquatur necesse est, utrum | illud quod legimus 2, 48, 46—47 cd eandem vim habeat atque hoc | necne.

<sup>2)</sup> Praeter hoc verbum išû aliud verbum in lingua assyria est, a quo tisû illud derivatum est, quod reperimus Tigl. I, 13 et HAUPT, Keilschriftt. p. 188, l. 1. Quod verbum significare "laqueum" aut simile quiddam ex ideogrammate TYP TYPT patet. Nam TYP "rete" aut "laqueum" significat (cf. 2, 22, 12 a sqq.), TYPT respondet assyr. katâmu (4, 13, 52b; cf. 4, 57, 47 d; kîma šiti ukattimu karrâdu). Etiam deum Šamaš instrumentum gessisse laqueo simile quod appellabatur suskallu docet 4, 17, 13b (cf. 4, 57, 48d; 2, 19, 3—4, b). Radici vocis tišû nescio an cognatum sit arab.

16. The signification nescimus 1). Nam Gudibir (2, 48, 36 a) cognomen modo hujus dei est, Mar(u)dug autem vel Miridug (Hommel, Vorsem. Cult. p. 376) cur appelemus non est, quia nulla causa impedimur quominus Maruduk semiticae esse originis existimemus. Signa The first and non exprimere sonum nominis dei sed naturam dei, facile perspici potest ex 2, 55, 64 cd sqq. Possunt significare per se aut "ducem hominum bonorum" aut "ducem hominum bonorum" aut "ducem hominum bonorum" aut "ducem hominum bonum" aut "ducem hominum universitatis". Fortasse praeferenda est ceteris tertia interpretatio, quia The significat "deum universitatis superioris" (des oberen Alls) et quia deo

dum esse, apparet ex. gr. ex 4, 24, 5-6, b (i-di-nu-bir-ri =  $l\hat{a}$  noplusi);  $\{ -im \text{ ess } \in S^2 \text{ IV}, 24 \text{ etc.} \}$ 

השם באלן. Nomen Maruduk semiticum non esse, nemo est, qui probare possit. Itaque donec nesciemus, num fuerit deus Sumeriorum simili vi similique nomine praeditus atque Maruduk, nomen semiticum esse Maruduk existimare debebimus neque aut ex amar + utuki (Lenormant) aut ex amar + dug aut ex mar-uru-dug (Delitzsch) aut ex miri-dug (Hommel) ortum esse judicare. Quid significet nomen, nesciemus nesciemusque eodem modo quo nesciemus quid sibi velit nomen הבון בון בון בון בון בון בון בון פני etc. Quid sibi velint signa nominis, statim elucebit. Comparatis enim inter se locis 4, 9, 19 — 20 a; 4, 26, 28 a; 4, 22, 45 a; 5, 9, 65 inveniemus, amar (= bûru), 1) esse animalis nomen, 2) non esse nomen generis cujusdam animalium, 3) animal esse tale, quod lacte nutriatur

<sup>1) - 7-</sup>ri 1. 4, 15, 45a = 3agabiri (cf. - 7-7-) = 3agapiru = 3agapuru)?

et egeat, 4) posse esse pullum bovinum ') (cf. sign. determ. א לה לים בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל בין לבל

17. De signis [ eadem fere, quae de signis etc. dixi, mihi dicenda sunt. Signa solum sunt, quae naturam dei atque indolem indicant, non postulant ut legantur. Indicant autem eum, quem ex-

rest et quia expectare debemus et pullus equinus et agnus fore ut memorentur, dubitari non potest, quin [E] ( significet "agnum". Quod si ita est, sufiru "pullum equinum" esse verisimile est. Nescio an forma hujus nominis respondeat formae diminutivae arabicae

18. -- Typy W ab omnibus fere legitur hominibus doctis Ea (a nonnullis Ae, a paucis aliter). Sine ulla Nam si cum suo jure ita legeretur, aut nomen esset phonetice ut ita dicam scriptum [quod non est, quia jam Sumerii deum his signis significasse videntur (2, 55, 50cd)] aut vis esset signorum FYYY IV ideoque nominis "aquae domus" (non: deus aquae domûs"!). Ullum unquam populum deum aquae "domum aquae" sive "receptaculum aquae" nominavisse? Hoc certum esse videtur significare signa "Deum aquae receptaculi". Quae fuerint nominis dei singulae litterae nescire pergere debebimus. Nam "Aos" illi (si modo hoc nomen signis ► ► ► ► ► ► TYYY | Y et non signis - (IEI') respondet, quippe quod deum terrae totius significare videatur, non deum aquae solius) cum "Ea" vel "Ae" nihil esse commune nisi quod aeque atque haec nomina quae dicuntur consonantibus destitutum est, quis est quin videat?2)

<sup>2)</sup> Oannes (= Euhannes) = \\(\frac{1}{2}\) \(\bigcirc\) \(\bigcirc\) = ,,Fischgott"?

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

21. If signis phonetice scribitur id nomen, quod ideographice scribitur E. P. Haupt (Sum, Famgs. p. 28) If if a pronuntiandum esse contendit. Non recte. Nam nullo exemplo probari potest, Assyr.-Babylonios modum exprimendae syllabae longae a se adhibitum didicisse a Sumeriis. Etiam 2, 32, 59c II post II scriptum nihil esse nisi complement. phon., docent ad-da (58), ab-ba (60).

In lacuna ante אבי scripta fuisse signa אבי scripta fuisse signa אבי scripta fuisse signa אבי scripta fuisse signa אבי scripta fuisse signa אבי scripta fuisse signa with testatur et docet 4, 22, 53. Legenda esse haec signa a-ra ex 2, 48, 16gh apparet (cf. Haupt, Sum. Famgs. p. 21, Ann. 2). Ara proprie est "via", sed hic sicut alibi significat germanicum "Mal" (ita ut danicum "Gang", syriacum אורה אור videtur cognatum esse ei kam, quod ad significandum casum genitivum usurpatur (cf. quod syr. אַלישָׁי [cf. בוּמַלַּת ]).

שוב su (Haupt, Sum. Famgs. p. 16 sqq.). adî respondere sum. ב et non vertendum esse voce "iterationis" (cf. עוד) patet ex 5, 6, 10 (adî עוד); 4, 26, 50b; Zeitschr. f. Keilschr. I, p. 46, l. 37. Fridericus Delitzsch (Hebrew language, p. 21) alterum significare videtur conjicere.

22. 4, 22, 54 a docet ante aga-[na] legendum esse

<sup>1)</sup> Ana et aba, alterum ex a et na, alterum ex a et ba compositum esse videntur. Comparari potest hoc a cum arab. , hebr  $\overline{c}$ . Nimirum hominem litteris vel minime imbutum taedet dicere hoc a ejusdem originis esse atque arab. Hoc dicere volo: vocalem a vocum aba et ana a principio esse interjectionem, quam arab. esse mihi persuasum est. Valere igitur mihi videntur aba et ana idem atque hebr. (=  $\overline{c}$  +  $\overline{c}$ ), syr.  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  +  $\overline{c}$ ),  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  +  $\overline{c}$ ),  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  +  $\overline{c}$ ),  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  +  $\overline{c}$ ),  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  +  $\overline{c}$ ),  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  +  $\overline{c}$ ),  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  -  $\overline{c}$  ,  $\overline{c}$  and  $\overline{c}$  (=  $\overline{c}$  -  $\overline{c}$  ), syr.

23. Minâ in lacuna fuisse docet 4, 22, 55a. Minû vocem compositam esse certum est. Fortasse continet pronomen אוֹה') (minû = mina + hû). Quod Carolus Flemming de hoc verbo disseruit (Steinplatteninschrift d. Nebuk., p. 56), argumentis mihi carere videtur.

ipašah non prorsus respondet verbis sumericis, quippe quorum subjectum sit ana. Assyrio pašāhu saepius respondet signum yytyty, quod legendum esse st Sc 242 docet, quam non plenam atque principalem hujus verbi formam²) esse docent 4, 19, 7b; 4, 22, 39a; 4, 22, 45b.

- 24. In lacuna fuisse docet 4, 22, 1 b.
- 25. ►► ★▼▼▼▼▼▼ in lacuna fuisse docet 4, 22, 2 b.

ostendit. Radicem verbi אפל esse, discimus ex 5, 29, 43-44 d. In instrumento emptionis in Zeitschrift f. Keilschriftf., tomo I, tractato a Julio Oppert (p. 47, 1. 37) apâlu habet vim "reddendi", quam naturalem principalemque vocis significationem esse apparet (cf. hebr. הישׁיב).

26. Est esse pronomen personale secundae personae incorporatum, non ra-ab docent 4, 17, 13, 15, 17, 21 (15 ulli-ii ša-mu-ra-da-ab-laģ-laģ-gi-iš = ilṣiš izzazuka etc.). ra ex za factum esse videtur (cf. Bad-zi-aba = Barsip).

<sup>1)</sup> Pronomen mannu ex man et אָזָה compositum esse dicere audeo (cf. syr. אָזָה). Quamquam enim in linguis assyr. homerit, magrit, pronominis tertiae personae prima littera s est sive s, tamen in lingua pristina omnibus Semitis communi pronominis tertiae personae primam litteram etiam ה fuisse docent linguae arab. aeth. aram hebr. (cf quod in lingua magritica he respondet pronomini tert. pers. masc. gener., se pr. t. p. fem. gen.!). Haud scio an in lingua pristina semitica "is" significabatur voce hu'a, "ea" voce si'a, "ii" voce hum(u), "eae" voce sin(a).

<sup>2)</sup> Vocis passhu vim habet etiam tin-tin (4, 22, 47 b; 4, 29, 51 etc.; cf. 2, 27, 48 gh: kabdsu sa isati = bil tin-tin). Dubito an VYYYY legendum sit tin, cum compl. phon. habet , ita ut regratum sit pro

- PAR. Quae ratio intercedat inter (= isi pu, radû, narâru) et (= isi pu, radû, narâru) sive inter (= "duo", Halévy) et (= "duo") nescio. Fortasse non cognata sunt.
- 29. Vocem  $rad\hat{u}$  cum  $\ell R h$  et  $\tilde{l}_{2}$  conjungendam esse mihi persuasum est. Notiones enim juvandi et addendi etiam in aliis linguis uno verbo exprimuntur ( $= rad\hat{u} = r\hat{a}su$ ,  $hat\hat{a}nu$ ; cf. quod ajouter derivatum est ab adjutare).
- 30. W legendum esse  $nin^{\tau}$ ) constat. W quomodo pronuntiandum sit, discrepant inter se homines docti. Sunt qui legant ga-e, sunt qui legant mal-e, sunt qui legant ma-e. Ac primum quidem certum est, non legi posse ma-e, quia tantummodo in scriptura accadica signum significat syllabam ma. Primam personae primae pronominis personalis litteram in lingua sumerica fuisse g docet  $S^c$  284 (= gi-in = anaku). 5, 12, 20 abc sqq. docent, hoc g illud g esse, quod m linguae accadicae respondet. Itaque nulla re prohibemur, quin  $= (ga-i)^2$  legamus. Sed etiam  $= (ga-i)^2$  legamus. Sed etiam  $= (ga-i)^2$  legamus. Sed etiam  $= (ga-i)^2$  legamus sumerica signis  $= (ga-i)^2$  legamus sumerica signis  $= (ga-i)^2$  quamquam in scriptura assyria signum  $= (ga-i)^2$

<sup>1)</sup> Accuratior hujus vocis pronuntiatio fuisse videtur ninda (fortasse pronuntiabatur "nd" ita ut "nd" in danico: ind, Land, cf. lat. indu, endo (= in), endogredi, endoperator, ind-uere, ind-igere). Assyrium enim vocabulum nindabû ex ninda et bû compositum esse verisimile est; cf. 5, 11, 1 b:

\[
\begin{align\*}
\text{V} \to \text{V} \to \text{V} \text{V} = nin-da-bu-u = tak-li-mu, }
\text{V} \to \text{V} \text{V} = ki-i\text{U-tu.}
\text{Nindabû cum } \text{Conjungi (Lotz, Historia sabbati, p. 50; Delitzsch, Hebrew Language, p. 20) vetat vocalis û.}
\end{align\*}

<sup>2)</sup> Quae res optime probat, recte nos judicare, g illud quod accadico m respondet, non esse nostrum g, sed  $\dot{n}g$ . Multis enim in linguis pronomen primae personae sonum ng (sive nk) continet (ex. gr. in lingua serica, khassiaca, tibetica).

potest indicare sonum sa (cf. 5, 10, 99 cum 1, 47, a, 37:

usatrisa = usatri- ), tamen, quia nunquam in scriptura

sumerica indicat, zal-imin legenda sunt. Itaque non

possumus non opinari, | legendum esse mal-i. Dubii

finis fit tabula 5, 27, 2 contemplanda. Hic legimus: | legimus: | legimus: | legimus: | legimus: | suatum.

Scimus | legi posse si (Sb 1, 5b, Del., Assyr. Lesest.,

p. 57), sum. n saepius respondere accadicum l, "hominem"

in lingua accad. vocatum esse mul. Itaque apparet haec

signa non posse legi nisi hoc modo: mul = ana[ku],

si = atta, la = sû, li = suatum¹). Ergo cum saepius ex

sum. a ut fiat accad. u, efficiant consonantes m et l (cf. I, 1),

legendum esse mal-i elucet.

32. Signis - na duo verba respondere possunt:

1) gin-na (S<sup>c</sup> 282), 2) (cum assyrio ina alâkika respondeant verba: al- - na<sup>2</sup>)-ru 4, 17, 45) dun-na. Cui verbo

<sup>1)</sup> Ex iis, quae diximus apparet 5, 20, 57 sqq., b vocabula assyria vitiose opposita esse verbis accadicis (?). Scripta enim sunt haec:

= anaku, = atta, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = atta, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = atta, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = atta, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = atta, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = atta, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = atta, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = suatum, = sû, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = suatum, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = suatum, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = suatum, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt haec: = suatum. Scribenda videlicet suatum suatum sit, = suatum. Scribenda videlicet suatum suatum suatum sit, = suatum. Scribenda videlicet suatum suatum suatum sit, = suatum. Scribenda videlicet suatum suatum sit, = suatum. Scribenda videlicet suatum suatum suatum. Scribenda videlicet suatum suatum suatum sit, = suatum. Scribenda videlicet suatum suatum suatum sit, = suatum. Scribenda videlicet suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt suatum. Scribenda videlicet fuerunt suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit, = suatum. Scribenda videlicet fuerunt sit,

<sup>2)</sup> Cum loco signi (= usan Sb 371 = = ,vesper", cf. 5, 30, 20 raḥâs ûmi) scribatur - W-an-na (usan-

alik.

respondere videtur verbum  $(\Delta =) dim (= al\hat{a}ku)$  linguae accadicae.

خَذْ imperativus est اخذ

an-na), loco signi &: & 🂢 (dub-ub, 4, 1, 362), loco signi A in lingua accadica Ayyy-ab (3ab-ab, 4, 21, 29 b; 4, 60, 11 b etc.), loco signi (sud-ud-da, 4, 60, 11 etc.) [miro quodum modo factum est, ut Assyrii non modo hoc complementi phon. genus a Sumeriis acciperent, sed verbo cum complem, phon, conjuncto unam syllabam exprimendi vim darent. Nam \* (1, 20, 35 Sanh., SAYCE 40, l. 8, 10, passim in Sanheribi inscriptionibus) post ak non legenda esse nisi 3ud, ex eo colligi potest, quod, quoad equidem sciam, signum nunquam significat syllabam 3u], | I loco signorum (4, 21, 582), necesse est nos judicare etiam in scriptura sumerica id genus complementi phonetici usurpatum esse, quod in scriptura assyr. = iškul(-ul),  $\Longrightarrow$  = illak(-ak). Nam cum "vespero" responderet sum. usan, "genu" sum. dub, "cordi" accad. šab etc., etiam significabat vocabulum usan (et non usa), 🔬 sonum dub (et non du), sonum 3ab (et non 3a). Iam transibo ad aliud exemplum hujus generis. "Homo" significatur in scriptura sum. quatuor modis: 1) s. (passim), 2) ss. ETTT (2, 56, 42 e), 3) ss. ETTT - TYYY (pass.), 4) ss. E possim, quod probet vel > YYY significare ipsum hominem aut describere, sequitur, ut aut significent aut compleant nomen hominis. Iam si esset nomen hominis, quid sibi vellet ► TYY ? Ergo necesse 

indicare verbum continens vocalem u ex 4, 22, 9a ( ) [ ] = alú et aliis locis patet. In lingua accadica mulu erat nomen hominis. Potestne vocis איל, vocis alâdu lid etc., colligi posse videtur, in lingua pristina semitica accentum habuisse ultimam imperativi syllabam. Ex eo quod vocis יוֹשׁ imp. est איל, vocis syr. איל imp. vocis nasâhu usuh etc., effici videtur, in lingua Hebraeis, Aramaeis, Ass.-Babyloniis communi eodem loco fuisse accentum. Denique ex eo quod Ass.-Babylonii vocibus akâlu, alâku etc. dederunt imp. akul, alik (cum ubicunque prima vocis cosonans non est, prima imperativi vocalis cum secunda congruat), intelligendum esse videtur, etiam Ass.-Babylonios accentum posuisse in imp. ultima syllaba (comparari potest vocalis a vocum akul, alik etc. cum vocali e vocum syr. אַלָּר (אַלָּר ).

33. 2, 31, 35 inter signa opifices, magistratus etc. significantia legimus (). Nomen indicari solo signo et in inhil esse nisi signum determinativum cognosci potest ex insequentibus et antecedentibus signis. 2, 56, 16 deus, cui nomen est: "Minâ-ikul-bili" vocatur templi isagila. Hic videlicet signum aut eum indicat, qui cibos parat, aut rei culinariae magistrum aut promum condum aut simile quiddam. Primum significare docet Hammurabi regis inscriptio (Delitzsch, Die Kossäer, p. 74 l. 12) ubi Ham. sese vocat dei Bil (cf. IIII IV) e zânin 4, 18, 32—33 b = "altor" = Unterhalter (ita om-

jam negari, jam negari, jam legi debere mulu-ul-lu, ita ut etiam in lingua sumerica homo appelatus sit mulu? Quid sibi velint signa in lingua sumerica homo appelatus sit mulu? Quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid sibi velint signa in esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant quid esciebant q

nibus locis ubi invenitur interpretanda est vox zânin), Nährherr: Hommel, Vorsemit. Culturen, p. 231). Quo loco cum postea Maruduk variis cibariis (cf. Petermann, Reisen im Orient, I, 98, 9) ad solvendum exorcismum utatur, significationem "comparatoris ciborum" (Herbeischaffer der Speisen, Schaffner) aptissimam esse, negari non potest.).

legendum esse sag constat (2, 39, 65 c; 4, 16, 63; S<sup>b</sup> 1, 22, b). —-ku = rimku (2, 48, 33 e etc.). Vocales finales verborum rimku elli differunt inter se sicut vocales finales verborum siptu elliti (Delitzsch, Lesestücke, 80, 12), suburi ellu (4, 4, 31 b) etc. Quod fortasse probat, vocales finales posterioribus temporibus non jam enuntiatos esse (cf. Nöldeke, Zeitschr. d. D. M. G. 1879, p. 331).

- 35. KIX pronuntiandum esse nam-irim constat. Proprie nihil significat nisi "malitiam".
- 37. Primum hujus lineae signum fuisse \(\sigma\), apparet ex assyr. sumrisu lineae 38.

bi-a-kid. Cum hoc a comp. est illud a, quod ex. gr. reperimus 2, 15, 41 c  $(ba-ni-a-ta = ina \ nasaki)$ , 4, 5, 69 a (5-bi-a = inusu). Example 1 ut legamus lu poscit  $S^b$  1, 8b.

et cum significet lat. "sive" et cum significet lat. "utinam" legendum esse & non traditum est. Sed nihil nos prohibet, quominus ambabus notionibus re-

signum determinativum absit. At abesse potest s. determ. in scripturis sacris sumericis; cf. 4, 22, 41-44 [ubi the sum of the sum of the scripturis sacris sumericis; cf. 4, 22, 41-44 [ubi the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of the sum of

spondere vocem  $g(t^1)$  judicemus, quia in multis linguis "utinam" et "sive" similibus modis exprimuntur (cf. germ.: sei es, dass, hebr.  $1 > l\hat{u}$  etc.).

majorem" et "fratrem minorem" apud Sumerios, ab Ass.-Babyloniis adoptata sunt. Nomen enim hujus dub-us-sa apud Sumerios (2, 29, 65 ab), dubussû apud Assyrios erat (2, 29, 65 ab; 1, 41, 4), nomen illius apud Sumerios urigal apud Assyrios uri²)gallu erat (S<sup>c</sup> 1, 21). Post ahî- legendum esse su, me docuit Fried. Delitzsch.

- 42. (IE) E locum significare quendam verisimile est, significare posse feminam negari non potest (cf. (IE)).
- 43. The quid significet quoque modo legendum sit non patet (Hommel: "concubinarum" Vorsem. Culturen, p. 500, annot. 260).
- in lingua accadica pronuntiandum esse mu docet 5, 21, 48 c; etiam in lingua sumerica ita pronuntiandum esse (HAUPT) non constat, quia aut consonantibus abjectis aut vocalibus mutatis ex multis verbis sumericis sonus mu fieri potuit.
- 45. Hunc versum non congruere prorsus cum versione assyria docet 4, 16, 59 b. Equidem verba sumerica non traduci posse nisi verbis: "Dic incantantationem exor-

<sup>(</sup>quod idem atque significare constat) eodem modo quo assyr. illud hi tam inane ut ne verti quidem possit multis locis, usurpari videtur 1, 4 XIV, 1, 10. Nam quomodo hu mu-un-ru verti potest nisi lû-abni(3a)? Quod probat hanc inscriptionem a Semitis factam esse, omnes sumericas quae dicuntur inscriptiones a Semitis factas esse non probat.

<sup>2)</sup> Cf. quod nomen signi urinnu est.

y significare vel indicare vocem ti-i discimus ex 4, 22, 12—13, d (cf. Lotz, Tigl. p. 97). Non possum facere quin conjectem vocem tû esse derivatam a verbo atû, quod saepius reperitur in inscriptionibus historicis, cujus radicis primam consonantem radicalem fuisse i ostendit 2, 11, 24 sqq. h; uttû ortum est ex u-attû (u-uattû).

46. Signa E quomodo legenda sint nescimus. Idem dicere debemus de signo \(\bigcup\_{1}^{2}\).

Vocalem primam vocis sûmu longam esse testatur locus 2, 7, 24 a = 5, 39, 43 f. Šûmu non esse "cepam" quamlibet sed "allium" docent שומא, תומא, תומא,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ ,  $\dot{}$ 

suluppi cum talm. שלופפין conjungendum esse conjecit Delitzsch (Lesest., p. 4), non esse "dactylum praecocem" sed quemlibet "dactylum" (frugem), ex eo efficitur, quod aliud dactyli nomen adhuc in tabulis bab.-ass. non repertum est.

48. A quomodo legendum sit nescimus. Quare significet "paniculam florum" (Blüthenrispe) infra

<sup>2)</sup> non solum nun et sil sed etiam sil legi posse in scriptura assyria colligi potest ex locis 2, 62, 73 cd, 2, 35, 73 gh, 5, 26, 48 ef inter se comparatis.

<sup>3)</sup> Allium sativum Lin. = porrum sativum.

docebimus (ad II, 18). Quod quomodo fieri possit, hic demonstrabimus. El idem El videtur esse, quod praefixi instar voci sag lineae 33 praepositum esse videtur El autem, quia El El respondet assyrio pikurtu, (El) Ell ass. tapkirtu (5, 14, 56 ef), de qua voce jam dixi supra (ad 1. 45), idem Ell esse videtur, quod notionem "vinciendi, ligandi" exprimit, ita ut Elle proprie indicet "fascem" (cf. Bündel), pikurtu. Legere nos debere pikurtu et non pikurtu, eam ob causam verisimile est, quia lingua assyria radicem syriaco Documentam habere videtur (cf. tapkirtu).

49. De hac sententia STANISLAUS GUYARDUS (J. A. 1880, p.40) ita disseruit, ut in magna parte quin ei assentiar facere non possim. Probavit nîsu posse significare "nomen" sive actionem "nominandi" i) in lingua ass.-bab., non probavit solum hoc significare posse. Hic non potest significare "nomen", quia 1) ideogramma ei respondet 🛏 🏋, quod nunquam nomen significet, 2) quid sibi velit "nomen terrae (mundi inferioris)" et "nomen coeli (mundi superioris)" intelligi non potest (cf. 4, 1, 47-48, b), praesertim cum loco vocum nîs sami, nîs irşitim reperiantur voces nîs (an) anšar — nîš (an) kišar ("nîš dei universitatis superioris, nîs dei universitatis inferioris"). Itaque equidem alterum nîs habuisse Ass.-Bab. judicaverim significans animam (sic!), i. e. id quod subest rebus visis et objectis oculo easque regit movetque. Fortasse radix hujus vocabuli est nâsu illud, quod 5, 16 47 cd legimus (sag-gid-gid = nûš ķaķķadi, que etiam reperiri videtur in Freibrief Nebuk. I, ed. HIL-

<sup>1)</sup> Hand scio au nîsu, cum hac vi utitur, forma aut isit sit vocis nasû = אַלָּיָא (cf. 2 Mos. 20, 7, אָלֵיִאָּ Prov. 30, 1, 31, 1 etc.).

322 P. Jensen, De incantamentorum sumerico-assyriorum tabula.

PRECHT, I, 22, ita ut nîsu proprie significet "movens, vivum" (cf. vivere, quick, Quecke etc.).

50.  $lutam\hat{a}ti^{i}$ ) = "utinam invoces";  $tam\hat{u}$  = "invocare" 4, 61, 26 a etc.

(Materia porro tractabitur.)

<sup>1)</sup> Non adhuc quantum equidem scio scripsit quisquam de alio indicandi optationem modo i. e. de particula aba. Contemplantibus nobis 4, 12, 38—39, ubi verbis sum. sur-bi aba-dab-gid-i respondent verba assyr. szis likkilmisu, 4, 12, 40—41, ubi v. s. gu aba nin-di respond. v. a. lihallik, 2, 18, 49 cd, ubi v. s. sagana aba-nin-gub respond. v. a.: ina risiu lizzis, dubium esse non potest, aba significare idem atque gi. Videlicet hoc aba segregari non potest ab illo ab, quod verbo postponitur ad significandum imperativum; cf. 2, 17, 42 cd, ubi aba ni-

## Die sumero-akkadische Sprache und ihre Verwandtschaftsverhältnisse<sup>1</sup>).

Von Fritz Hommel.

(Schluss.)

Was endlich die Postpositionen und Partikeln anlangt, so sind von ersteren die meisten nicht ursprüngliche Substantiva, sondern Pronominalstämme, das einzige gim "wie" (urspr. "Gebilde") ausgenommen. Es gehören hieher ku ,,  $zu^{(2)}$  (= ana, hie und da auch = ina ,,in", z. B. IV R 3, 37 b), ka (urspr. = ina, z. B. ASKT, Nr. 11, XII) und kam meist zum Ausdruck des Genitivverhältnisses, ebenso das gleichfalls ursprünglich "bei, in" bedeutende LIII, das, wie die Varianten mit E & beweisen (siehe oben S. 169) natürlich gi zu sprechen ist 3); ra und rum (zu lesen ru, doch vgl. kam neben ka, nam neben na) "zu", meist zur Bezeichnung des Dativ, seltener des Genitiv (z.B. S. 153, Z. 11) verwendet, abgekürzt blos -r (z.B. lugallâmur "meinem König", durrâ-ninir "ihren Söhnen"); ta "in", "aus" (auch itti "mit", z. B. IV R 5, 38a; 6, 45b; für den Genitiv IV R 2,  $12^b = 51^b$ ), da "für" (so in dem S. 240 citirten Satz der Gudiainschrift E), meist aber = itti "mit",

<sup>1)</sup> Vgl. diese Zeitschrift, S. 161 ff.; 195 ff.

<sup>2)</sup> Dass Als Postposition wirklich ku gesprochen wurde, zeigen Schreibungen, wie dagal-lik-ku (LENORMANT) und Y Y-ak-ku (3-ak-ku) V R 22, Nr. 2, obv. 51 (HALÉVY, Mél. p. 340 note 1). Daneben scheint es allerdings eine Postposition sú gegeben zu haben (DELITZSCH 1876; später dann ausführlicher HAUPT, Fam.-Ges.).

<sup>3)</sup> Ueber den Unterschied von ka und gr hat kürzlich scharfsinnig und treffend Amaud gehandelt; siehe diese Zeitschrift S. 237 ff.

und na (vgl. auch S. 208), nam = ina "in" (auch ana "zu", IV R 15, 47° und in imisal-Texten auch  $= il\hat{a}$  "ausser", eigentlich "zu"). Mehr in die Syntax gehört der Gebrauch des Pronominalsuffixes -bi für ass. ana und ina "zu", "in" (aus -bi-ta, -bi-ku abgekürzt, wie mehrere Beispiele deutlich lehren) und der des Verlängerungsvocals -a für ass. ina "in" (z. B. i-a = ina  $b\hat{i}ti$ , aber auch  $u-bi-a = \hat{i}nu-\hat{s}u$  "um diese Zeit", muru-bi-a = ina  $biri-\hat{s}unu$  "zwischen oder unter ihnen", wozu blos formell  $\hat{a}-gub-bu-a-ni-ta$  zu vergleichen).

Nun vergleiche man zu -gim, -gimmi "wie", die Turkpostposition gibi (spr. giwi), aderb. kimi "wie". zu -gi die türk. Genitivpostposition -ing (aus Bindevocal i + gi entstanden), woneben allerdings bald das secundare -ning auftritt<sup>1</sup>), zu -ka, was schon in den Gudiainschriften mehr als Dativ-, denn als Genitivbezeichnung gefühlt worden zu sein scheint<sup>2</sup>), die türk. Dativpostposition - ka, -ga (osmanisch e), zu -ra und -ru "zu" (zugleich Dativbezeichnung) die noch in adverbialen Ausdrücken erhaltenen, als Dativ aufgefassten Postpositionen ra und ru im Osttürkischen (VAMBERY, Cagat. Sprachstudien, S. 20) und endlich zu ta "in, aus" uigur. -ta "in" (osm. -da, -de) und tan "aus" (verstärkt durch einen Nasal, osm. -dan, -den). Die türkische Accusativendung -ni (osm. -i) ist ursprünglich nur das Pron. suffixum der 3. sing., was besonders aus der ursprünglichen Anwendung derselben nur für den bestimmten Accusativ noch klar hervorgeht; man hat also im Türkischen für "den Hund" ursprünglich "seinen Hund" gesagt, womit man den analogen Fall im Sumerischen

Uigurisch haben wir schon beide, -ink und -nink nebeneinander (verhärtet aus -ing und -ning); dass aber ersteres das ursprüngliche ist, lehrt das mongolische -un und -in.

<sup>2)</sup> Vgl. nur Fälle wie S. 240 und 250 Gudia lu i-rù-a-ka nam-ti-la-ni, dem in der deutschen Volkssprache genau entsprechen würde "dem Gudia, welcher den Tempel erbaut hat, sein Leben". Bei dieser Annahme erklärt sich auch am besten die von AMIAUD gezeigte Unterscheidung von -ka und -gi.

vergleiche, wo (siehe ein Beispiel S. 201) im Nominativ und Accusativ für ein zu erwartendes Demonstrativpronomen "dieser" das Suffix -bi gesetzt werden kann. Eine ähnliche Uebertragung des Suffixes der 3. sing. scheint vorzuliegen im sumerischen -bi zum Ausdruck eines Localverhältnisses.

Eine grössere Uebereinstimmung der wichtigsten (und gerade meist zu den gleichen Casus verwendeten) Postpositionen des Sumerischen und Türkischen kann man bei einer fast viertausendjährigen Weiterentwicklung wahrlich nicht verlangen; auch wenn eine solche von nur wenigen Jahrhunderten vorliegen würde, schlössen jene Uebereinstimmungen zusammen mit den vielen übrigen unbedingt jeden Zufall aus.

Eigentliche Präpositionen kennt das Sumerische nicht; wo solche nach indogermanischen oder semitischen Sprachbegriffen zu erwarten wären, stehen die oben aufgeführten Postpositionen wie in den Turksprachen, und wo dennoch scheinbar welche vorliegen, da sind es entweder locativ gebrauchte Substantiva mit Suffixpronomina (wie igir-bi mulu-ra "dem Menschen sein Rücken" d. i. "an des Menschen Rücken, hinter dem Menschen", igir-mu "hinter mir", mug-na "auf ihm", saggâ-bi "in seinem Innern", sa-ni-ni IV R 24, 29<sup>2 1</sup>) "über ihnen") oder es folgt, wo diese Pseudopräpositionen mit Substantiven verbunden sind, noch eine Postposition, wie in  $da-lu-id-da-ta^2$ ) = itti  $[h\hat{a}'iti]$ ASKT, Nr. 11, XXI, 41 "mit dem Wächter", wörtlich "Seite-Wächters-in". Dass dann diese Postposition auch weggelassen werden kann, ist eine im Sumerischen ganz gewöhnliche Erscheinung (vgl. z. B. ki-nam-bad "mit dem

I) Beachte die Nebenform  $\mathfrak{su}$  in dem gleichfalls späten Text IV R 12, 212 und 15b.

<sup>2)</sup> Dass da (Subst. = "Seite") von der Postposition da (Pron.-Stamm) deutlich zu trennen, lehrt besonders klar das Beispiel da-bi-da = itti-5u IV R 15, I3<sup>a</sup>.

Tod" IV R 3, 25<sup>a</sup> neben ki-ni-ta "mit ihm", wofür blosses ki-ni ein durchaus correcter Ausdruck wäre).

Unter den Partikeln spielt eine Hauptrolle das indefinite an (geschr. a-an, später nach dem von mir eruirten Lautgesetz in am übergegangen), dessen ursprüngliche Bedeutung wohl "auch" (dann auch "und") gewesen ist. Besonders gern figurirt es nach Zahlwörtern, in welcher Verbindung es sich auch in den Turksprachen erhalten hat, als -au (vgl. Vambery, Cag. Sprachst., S. 17, zweite Columne; KASEMBEG, Türk. Gramm., übers. von Zenker, S. 55, § 136), wenn letzteres nicht aus -agu entstanden, wie Boehtlingk (Spr. der Jakuten, S. 262, § 410) will, was mir aber nicht wahrscheinlich. Ist letzteres (uigur. -aku) etwa identisch mit der Ordinalzahlbildungspartikel -gam, später -gam und schliesslich -gau, wie -am schliesslich -au wurde?1) Eine andere Partikel für "auch", die aber nicht wie an suffigirt, sondern präfigirt wird (ass. meist durch -ma "und" ausgedrückt) ist 3a; zweimal gesetzt und mit Negation "weder — noch" z. B. IV R 2, 39b ša sal nu-miš, ša nitag numis "weder weiblich noch männlich sind sie"). Notirt seien noch angan und ganam "da, weil" (?) II R 16, 21° und 43°; nur in imisal-Texten gefunden habe ich nanam = ma und umma, ASKT, Nr. 20, 14. 18. 22. Nu "nicht" (vgl. türk. ne - ne ,, weder - noch") wurde schon bei der negativen Conjugation erwähnt.

Ich beschliesse diese grammatische Skizze, indem ich zunächst die S. 200 unten versprochene Uebersicht sämmtlicher im Sumero-akkadischen in der Formenbildung zur Verwendung kommender Pronominalstämme gebe.

a) Pronominalstamm n. Einmal in der 3. sing., und zwar im Pron. personale ini und nan "er", pl. ini-nini, als Suffix -ni und -nini; in der Pluralendung -ini (voller -nini); im adjectivischen Demonstrativpronomen ni "dieser"; im

<sup>1)</sup> Danach ist S. 175, Z. 6 von unten zu modificiren, da ein türkisches -kau (zu lesen) nicht nachweisbar ist.

Fragpronomen ana "was?", nin "alles was", nan (später nam) desgleichen (während nan, nam "Bestimmung" entweder erst daraus abgeleitet oder ein besonderes Wort zu sein scheint), nami "wer?", "irgend einer", ferner als Verstärkung der verschiedenen Pronominalstämme, wie in der 2. sing. zin (daher auch 1. sing. mal und 2. sing. zal aus man und zan), in der 3. sing. nan, ban-, mun-, sin-, und bei den Verbalstammelementen, z. B. -ran-, -tan-, -dan-; weiter beim Verbum als Subjectspräfix der 3. sing. an-, in-, nin- (und desgl. als Objectspräfix -nan- und -nin-), als stammbildendes Element beim Verbum (S. 216, Anm., und zwar bald speciell für Reflexiva, vgl. S. 215, Anm., wie später ausschliesslich in den Turksprachen) und end-lich als Postposition (doch hier seltener).

- b) Pronominalstamm b. In der 3. sing., doch hier ursprünglich, wie Amaud nachgewiesen, nur für unbelebte Wesen, womit übereinstimmt, dass es im Sumerischen wie in den Turksprachen nicht für das pron. pers. 3. sing. verwendet wurde (im Sumerischen ist -bi nur Suffix, und in den Turksprachen heisst zwar bu adjectivisch "dieser", aber ol (aus on, und dies wahrscheinlich aus nan) "er"; auch als Verbalpräfix wird sumerisch ba-, ab-, ban- ursprünglich nur von Dingen gebraucht worden sein; ferner in aba "wer?", dann endlich auch (obwohl seltener als n) als verstärkendes Element bei Pronominalstämmen, z. B. Objectpräfix -nib-, -nab-, -sib- (neben -nin-, -sin- etc.).
- c) Pronominalstamm g. Im selten vorkommenden gi, "dieser" (S. 204), wozu man türk. gai, "welcher?" vergleiche; in der Optativpartikel gi (türk. gai); als Postposition (gi neben dem nur in Postpositionen verwendeten härteren Guttural in -ka, -ku).
- d) Pronominalstamm s. Im Objectspräfix der 3. sing. -sir, -sin-, -sib-1), pl. nisin-, "ihn", "es", pl. "sie (eos)"; in

<sup>1)</sup> In den Turksprachen auch noch als Suffix der 3. sing. (z. B. kapyy von kapy) neben dem aus -ni entstandenen -i (z. B. ev-i von ev, mit
Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

- der 3. plur. beim Verbum -is; im Verbalstamm (S. 216, Anm. 2; in den Turksprachen speciell für Reciproca reservirt); endlich als Postposition (-su und -si, doch wie es scheint seltener, da die gewöhnliche Aussprache von Edoch wohl -ku war).
- e) Die Pronominalstämme z und m für die z. und  $\iota$ . sing. Letzterer auch in mi-a, wer?", nami, wer" (türk. nimè, was?"), während in allen andern Fällen m erst lautgesetzlich aus n (im Ausl.) oder b (im Anlaut vor u + Dental) entstanden ist.
- f) Die Pronominalstämme t und d. Beide als Verbalstamm wie als Postposition. Für Pronomina nur ganz vereinzelt in dem seltenen ta "was?" S. 207.
- g) Ebenso der Pronominalstamm r nur als Postposition (-ra, ru) und als Verbalstamm; das Objectpräfix -ran- dagegen ist erst aus -san- durch Rotacismus entstanden.

Von allen Sprachen der Erde kommen nur in dem turko-tatarischen Zweig der ural-altaischen Sprachfamilie diese sämmtlichen Pronominalstämme in der gleichen Verwendung für die grammatischen Formen (und zwar fast stets auch in den gleichen Combinationen) vor; ein n, g, s, t etc. fungirt schliesslich vereinzelt in allen Sprachen der Erde als Demonstrativstamm, aber es zeige mir einer ausser den Turksprachen diejenige Sprachengruppe, wo gerade n, b und s für die 3. sing., m für die 1. und s für die 2. sing. und t, d und r nur für Verbalstämme und Postpositionen verwendet erscheinen. Dann, aber auch nur dann, erkläre ich alle von mir beigebrachten Uebereinstimmungen für Zufall, nur dann bin ich wirklich widerlegt. Gelingt das aber niemandem, dann habe ich nicht blos der ältesten Sprache der Welt, die wir kennen, ihre genaue linguistische Stellung als nächste Verwandte des

Postpos. ev-in-dan). Das noch in 3u "dieser" erhaltene ursprüngliche 3 (ebenso im Verbalstamm, z. B. sev-i3-mek) hat sich hier zwischen zwei Vokalen in s verdünnt.

heut noch quer durch ganz Asien bis nach Europa herein verbreiteten Türkischen angewiesen, sondern auch die seltsame Ansicht (Halevy, Guyard), als habe das Sumeroakkadische nie als lebendige Sprache existirt, für immer beseitigt.

Der Wichtigkeit der Sache halber wird es sich übrigens empfehlen, in möglichster Kürze die hauptsächlichsten Uebereinstimmungen beider Sprachen, des Sumerischen wie des Türkischen übersichtlich zu wiederholen.

Die allmähliche Verhärtung der tönenden Consonanten (S. 177 und dazu S. 164).

Die Vocalharmonie S. 165 f. 1).

Der Uebergang von bun in mun (S. 169).

Der Uebergang von -ng- in -m- zwischen Vocalen (S. 176 und Anm.) und was damit zusammenhängt.

Der status prolongationis (im Uigurischen noch als Rest beim Vocativ erhalten, vgl. Vamberv, *Uig. Sprachmon.*, S. 37 — als Nachtrag zu S. 195 f. dieser Zeitschrift).

Die Nominalbildungselemente -ul und -ti (S. 199 ob.).

Die Personalpronomina und die Possessivsuffixa (vgl. bes. S. 206).

Die Frag-Pronomina ana, türk. na "was"; nami "wer?", türk. nimè "was?"

Die Zahlwörter (vgl. besonders S. 213 f.). Zu uig. as-ni "zuerst" vgl. sum. as-na "allein" (IV R 3, 32<sup>a</sup>, assyr. idissi-su, wörtlich "er allein"), ferner Ausdrücke wie bül-ni "gänzlich", sak-ni "achtsam" u. a. <sup>2</sup>). Daran schliesst sich dann passend:

Die Adverbialbildung und das Gerundium S. 218, Anm. 2; neben den Adverbia auf -bi hat das Sumerische

<sup>1)</sup> Statt des auf irriger Lesung beruhenden su-bu "seine Hand" S. 166 und 205 ist das S. 209 erwähnte us-bu "sein Verfolger" einzusetzen.

<sup>2)</sup> Zu den Zahlwörtern der Turksprachen vgl. auch WILH. SCHOTT, Das Zahlwort in der tschudischen Sprachenklasse, Berlin 1853.

vereinzelt auch solche auf -ni (gab-ri-a-ni = mihris, ,feind-lich" IV R 3, 13<sup>a</sup>) und -na (gul-la-na = hadis, ASKT, 10, 17<sup>a</sup>), wozu eben die uigurische Bildung in büt-ni etc. (vgl. auch -ün in etk-ün "gütlich", enk-ün "zuerst", VAMBERY, Uig. Sprachmon., S. 35) genau stimmt.

Die Conjugation (S. 216 f., dazu S. 215, Anm. 3, bes. Schluss dieser Anm.).

Die Precativbildung (S. 219).

Die Verbalstämme (S. 221 und dazu S. 216, Anm. 2, auch 215, Anm. 3 Schl.).

Die Postpositionen (S. 323 f.).

Die Syntax (z. B. Composita, Agglutinations- und Einschachtelungsprincip u. s. w.).

Eine ganze Reihe besonders charakteristischer Wörter concreter Bedeutung (vgl. bes. S. 168), die sich noch sehr vermehren lassen, z. B. ogul "Sohn" (tschuwassisch ywyl) und sum. ibilla (aus ugulla) IV R 20, Nr. 3, 2 (imisal), uig. obur "Amme" und sum. ubur "weibl. Brust" (W. bur) und manche andere.

Was nun die andere S. 161 f. erwähnte Gruppe nichtsemitischer mit Keilschrift geschriebener Sprachen, zu der auch das Hethitische gehört, anlangt, so gründet sich meine Einsonderung derselben in eine besondere (die alarodische) Sprachklasse hauptsächlich auf meine Entdeckung der engeren Zugehörigkeit des sog. Keilschriftidiomes zweiter Gattung zum Georgischen. Mit diesem Keilschriftidiom (Oppert's Medischem) ist aber, wie besonders Oppert und Sayce gezeigt haben, das Elamitische, das uns in Königsnamen von 2300 v. Chr. an, in Inschriften erst im 7. Jahrhundert vorliegt, fast identisch. Ich will also vor allem die wichtigsten Berührungspunkte hier wiederholen 1) und

<sup>1)</sup> Vgl. Oesterr. Monatsschr. f. d. Orient, 1884, Nr. 2 S. 60. Unabhängig von mir ist schon vorher Prof. Tomaschek in Graz zu dem

dabei der Kürze halber die Formen der Keilschriftsprache 2. Gattung (mittlere Columne der dreisprachigen Achämenideninschriften) mit susisch bezeichnen.

Das susische Verbum lautet 1. sing. turna (wahrscheinlich, wie die 1. plur. nahelegt, aus turna-i) "ich wusste", turnan (aus turnan-i) ,,ich weiss"1), nan-gi ,,ich sagte"; 2. sing. turna-ki, turnain-ti, nain-ta; 3. sing. turna-s, turnanra, nan-ri. Erste Pers. Pluralis turna-ju-t, turnan-ju-n, nangiju-t; 3. plur. turna-va-š, turnam-pi, nan-ri-pi. Nun vergleiche georgisch w-ar "ich bin" (von W. ar "sein"), k-mi-qwar-ebia ,,ich hatte geliebt" (von se-qwar ,,lieben", Plusqu. še-...-qwar-ebia); kh-ar "du bist", še-gi-qwar-ebia "du h. geliebt"; ar-s "er ist", še-u-qwar-ebia "er h. gel."; w-ar-th "wir sind", še-gwi-qwar-ebia "wir h. gel." (dazu 1. plur. präs. še-wi-quar-eb-th, also wi-...th), ar-ia-n "sie sind", še-u-qwar-ebia-th "sie hatten geliebt" (die 2. plur. lautet se-gi-qwar-ebia-th) — vgl. Friedr. Müller, Zur Conj. des georg. Verbums, Wien 1869 (Sitz.-Ber. der Akad., Bd. 60, 1868, S. 151 ff.). Die Pronomina lauten sus. u "ich", mi "mein", georg. me "ich" (vgl. verbal w); sus. ni "du", ne "dein" (aus ngi, nge?), georg. šen (laz. si) "du", verbal kh und gi (sus. verbal -ki); sus. upirri ,,dieser", sak-ri ,,Sohn", Objectpräfix ir-, z. B. ir-galpi "ihn-tödtete(-ich)", georg. ra "dies" (in der alten Sprache auch Artikel, also genau wie susisch iak-ri "Sohn"); sus. niku "wir", nikavi "unser", verbal -jun, -jut, -gijut, georg. čwen "wir" (aus t-gwe-n?, vgl. tgwen "ihr", verbal gwi . . . -th); sus. abba-galpi "sie (eos) tödtete ich", appine "ihr (eorum)", Plural beim Nomen sak-pe "Söhne", georg. Plural der Nomina auf -b (daneben in der älteren Sprache auch auf -n), beim Verbum 3. pl. -ia-n,  $u ext{....-th}$  (in einigen Modis auch  $e ext{....s}$ ).

gleichen Resultat gekommen, nur dass er bis jetzt nichts darüber veröffentlicht hat; vgl. auch F. MUELLER, Ethn., 2. A., S. 498.

<sup>1)</sup> Diese mit n verstärkten Formen repräsentiren die nominale Conjugation; vgl. bes. 3. sing. turnan-ra und 3ak-ri "Sohn" wie 3. plur. turnam-pi und 3ak-pi "Söhne".

Die schlagenden und schon für sich allein entscheidenden Uebereinstimmungen sind: das b, n, t und s der Pluralbildung (letztere beiden nur beim Verbum), der Guttural für die 2. sing. (daneben vereinzelt, und nur bei der Verbalbildung, auch für die 1. sing., wo gu statt gi die Grundform gewesen zu sein scheint), das s für die 3. sing, die Art der Combinirung der Singularpronomina mit den angeführten Pluralelementen im Plural der Verba, die Reihe m, v, j für die 1. sing., das aus s entstandene r als Pronominalelement der 3. sing. und als Artikel, endlich das (oben nicht angeführte) t (so lazisch, im Georg. d) zur Bildung des Präteritums (vgl. sus. da-s ..er machte", da-s-ta "er hatte gemacht"). Ein eingehenderes vergleichendes Studium, das hier nur angebahnt sein soll, wie auch eine erneute Durchforschung der Achämeniden - Inschriften zweiter Gattung wird noch manches weitere dazufügen, obwohl schon das angeführte meiner Meinung nach jeden Dabei wird fürs Georgische Zufall ausschliessen muss. der mir erst kürzlich zu Gesicht gekommene Aufsatz von J. A. GATTEYRIAS 1), der vielfach neue Gesichtspunkte eröffnet, von gutem Nutzen sein, wenn auch manches darin jetzt, wo die älteren Verwandten dieser Sprachgruppe entdeckt sind, zu berichtigen und zu modificiren sein wird. Noch besonders will ich hervorheben, dass die Richtigkeit der von Norris und Oppert gemachten Entzifferung der Keilschriften zweiter Gattung keine glänzendere Bestätigung hätte finden können als eben durch die Aufdeckung der Verwandtschaft mit dem Georgischen.

Hier ist noch zu erwähnen, dass mit dem Susisch-Elamitischen selbstverständlich auch das Altelamitische, von dem wir seit Ende des dritten vorchristlichen Jahrtausends Eigennamen kennen, linguistisch mitbestimmt ist, also schon damals die alarodische Sprachfamilie südöstlich

<sup>1) &</sup>quot;Études linguistiques sur les langues de la famille géorgienne", Rev. de Ling. 14 (Paris 1881), p. 275-311 und 15 (1882), p. 337-372.

bis Elam verbreitet war. Denn eben jene Eigennamen (vgl. dieselben bei Delitzsch, Die Spr. d. Kossäer, S. 43 f.) sind wesentlich gleichen Gepräges mit den elamitischen Eigennamen der assyrischen Zeit, von denen der alarodische Ursprung feststeht; also wird auch das Altelamitische nur eine ältere Entwicklungsstufe des zur alarodischen Sprachfamilie gehörenden Elamitischen der assyrischen Periode repräsentirt haben. Zu beachten ist, dass der Artikel (bezw. die Nominativendung, oder wie man das betreffende Suffix nun nennen will), im Elamitischen wie im Vannischen, Kossäischen und Hethitischen -3 war, während im Susischen (sog. Medischen) wie später im Altgeorgischen das 3 dem Rotacismus unterlegen ist.

Bei der Sprache der altarmenischen Keilinschriften oder dem sog. Vannischen, die jetzt durch den Scharfsinn GUYARD'S und SAYCE'S den Hauptsachen nach als entziffert betrachtet werden darf, liegt die Verwandtschaft nicht so offen zu Tage, doch aber immer klar genug, um auch dieses Idiom mit Sicherheit der georgischen Gruppe zuzutheilen. Die Einförmigkeit der Texte lässt hier, zumal beim Verbum, nur sehr mangelhafte Paradigmen bis jetzt aufstellen. Doch vor allem der Artikel 3 (im Susischen und Georgischen -ri, bezw. -ru'), im Elamitischen aber noch s), die Pluralendung -ni, die Pronomina der 1. und 3. sing. (je-š "ich", eigentlich "der ich", wozu man das aus w entstandene j im Susischen vergleiche; me-s "er" vgl. georg. ima, ama, und daneben auch mis in mis-ni "illi"), die Demonstrativpronomina ini, suģi, asi, inuki (vgl. georgisch bes. igi und isi "der da"), das Participial- und überhaupt Ab-

I) Dass der altgeorgische Artikel ursprünglich ebenfalls -s gelautet hat (wie im Altarmenischen, Elamitischen etc.), geht aus den Formen Thargamo-s (Stammvater der Armenier und Georgier nach georgischer Tradition, vgl. bibl. Togarma), Haos (Heros eponymus der Armenier), Khartlo-s (ditto der Georgier) hervor; vergleiche über diese Namen, deren Schluss -s sicher nicht etwa auf griechische Uebermittlung hinweist, Klapboth, Reise in den Kaukasus, II (Halle 1814), S. 64 ff.

leitungssuffix auf -li (wie im Georgischen), den Genitiv auf si (vgl. mi-si "sein, suus" d. i. "von ihm" und dazu den georg. Genitiv auf -is, -isi, mingrel. und lazisch -si), das l in alu-s "wer immer" (vgl. georg. ra-mi-li "wer", auch vannisch ini-li "dies" neben ini) und anderes mehr¹) lassen zur Genüge erkennen, dass das Vannische, von dem nichtsemitischer, nichtarischer und auch nichtturanischer Sprachzusammenhang feststeht, am nächsten mit dem Georgischen verwandt ist, wie schon Lenormant und Sayce vermuthet hatten. Ausserdem wird es durch die ältesten Traditionen der Georgier wie der Armenier wie auch durch ethnologische Erwägungen ohnedies nur bestätigt.

Wir gehen weiter zum Kossäischen, dessen uns noch bekannte Sprachüberreste (leider nur Vocabeln) übersichtlich in jüngster Zeit von Delitzsch zusammengestellt wurden, nachdem schon Oppert 1862 in den betreffenden Eigennamen der nordbabylonischen Könige, die wir jetzt als kossäisch bezeichnen können, eine besondere Sprache erkannt hatte. Hier ist vor allem die Frage: kann man aus den ca. 50 vorliegenden kossäischen Wörtern noch irgend welche Schlüsse auf Wortbildung und Flexion machen? Denn so ist die Frage zu stellen, und nicht etwa nach äusserem Gleichklang in andern Sprachen Vocabelumschau zu halten wie das Delitzsch (zum Glück mit negativem Resultat) gethan hat. Da ist nun das wichtigste das so häufig den kossäischen Wörtern affigirte -5; dieser individualisirende Kraft besitzende Pronominalstamm bildet aber in allen benachbarten Sprachen (mit Ausnahme des Semitischen und Sumero-akkadischen) den Nominativ, wie wir schon gesehen haben, so besonders im Elamitischen, aber auch im Vannischen und in den



I) Eine genauere Analyse der bis jetzt belegten Verbalformen wird wahrscheinlich noch weitere Gemeinsamkeiten beibringen; wenn GUYARD sagte, "le verbe vannique était très pauvre" (J. As. 8, III, p. 505 note), so ist daran gewiss nur das mangelhaste Material oder auch unsere noch mangelhaste Kenntniss schuld.

hethitischen Eigennamen 1). Man vergleiche ferner kossäisch ia-3 "Land", zi in na-zi "Schutz, Schirm" (das bedeutet sillu ebenso wie "Schatten") und in u-sib "Schutz, Schirm", und die Zusammensetzung beider in ianzi "König" (aus ia "Land" und nazi "Beschützer"), endlich susisch anzan²) "Ebene, Land" (urspr. "Königreich"). Zu dem in nazi präfigirten na vergleiche man das suffigirte na in bur-na "Schützling" gegenüber bur "Herr", wie in turug-na = assyr. sâru (was hier nicht "Wind", sondern "König" heisst). Zu ia-s "Land" vergleiche man altarmenisch Aja-s "Erdgott" und zu nula "König" (mit dem Ableitungssuffix !) altarmenisch nu-s "dasselbe"; ebenso finden wir das altarmenische Ableitungssuffix & wieder in den kossäischen Wörtern bas-&u "Gott", bar-gu "Haupt", turu-g-na "König" (hethitisch tar-gu) und vielleicht noch in si-gu "Marduk" und gud-ga "Rimmon". Was aber das wichtigste und vollends entscheidende ist: das kossäische turug-na "König" ist dasselbe Wort wie das hethitische Tarku (Tarchu), und westlich von Armenien, schon ganz im Hethitergebiet, begegnen wir ca. 712 v. Chr. einem Targu-nazi (d. i. "der König ist Schützer") von Milid, was also ganz mit dem Janzu als Königstitel in Chubuškia südwestlich von Urumia ca. 715 v. Chr. auf gleicher Linie steht. Soweit (bis ins Hethitergebiet) erstreckte sich der politische Einfluss der Kossäer nicht, sondern das ist nur aus Sprachverwandtschaft zu erklären, und in schönstem Einklang mit jener gemeinsamen Endung - J und so manchem anderen.

I) DRLITZSCH hat ebenfalls dieses 3 bemerkt (S. 45 seiner Schrist), sagt aber dort, diese Uebereinstimmung des Kossäischen mit dem Elamitischen beweise hier nichts, da sich dies 3 ja auch im Vannischen und in den Namen der Könige von Karkemisch finde. Gerade deshalb aber ist es für uns die wichtigste Instanz für die Einreihung des Kossäischen in die alarodische Sprachklasse.

<sup>2)</sup> Vgl. auch den Landesnamen Elams An-sá-an schon in den uralten Gudiainschriften S. 249 dieser Zeitschrift; ob dies ansan und obiges anzan wirklich dieselben Wörter sind, muss indess noch genauer untersucht werden.

Leider sind die hethitischen Inschriften noch nicht , entziffert, aber die durchaus unsemitischen Namen mit der alarodischen Endung 31) machen es allein schon höchst wahrscheinlich, dass das Hethische eben zu iener alarodischen Sprachgruppe gehört hat. Da ferner, wie wir sahen, das Hethitische mit dem Kossäischen engere Berührungen zeigt, räumlich aber zwischen beiden das Vannische mit dem Georgischen liegt, so ist schon aus geographischethnologischen Erwägungen so gut wie sicher, dass der ganze Kranz von Gebirgen, der sich um die semitischen Länder von Cilicien an bis nach Elam zieht, von Völkern eines Stammes im Alterthum bewohnt war, zu denen dann selbstverständlich auch die Hethiter, die am weitesten in semitisches Gebiet eingedrungenen, gehörten. Wenn die betreffenden Inschriften einst noch entziffert werden und dann nicht etwa sich als altaramäische Texte herausstellen (da ja die Hethiter von Karkemisch und Hamath frühzeitig semitisirt wurden), was mir übrigens unwahrscheinlich, sondern vielmehr als nichtsemitisch, so wird jedenfalls auch die Verwandtschaft des Hethitischen mit dem Georgischen ihre volle Bestätigung erfahren.

Mit den wenigen kappadocischen Keilinschriften lässt sich vorderhand, so wahrscheinlich auch sonst ihre Zugehörigkeit zur alarodischen Familie ist, nicht viel anfangen; ich enthalte mich daher hier jedweder Vermuthung. Vielleicht gelingt es noch dem unermüdlichen Spürsinn Prof. Savce's, die nöthigen Merkmale, welche eine Vergleichung erst ermöglichen, festzustellen.

Es fragt sich nun noch, nachdem gezeigt wurde, welche Sprachen des Alterthums als alarodisch bezeichnet

<sup>1)</sup> Hier sind auch zu erwähnen die Ortsnamen Gar-imiri-s(u), offenbar die hethitische Bezeichnung für Damascus (wörtl. "Stadt der Amoriter") und Gar-gami-s (wie die hethitische Hauptstadt hiess), wo s, ursprünglich identisch mit dem Nominativsussix (bezw. Artikel), wie das si (bzw. si) des Georgischen den äusserlich unbezeichneten Genitiv enger an das vorausgehende Nomen anschliesst,

werden dürfen, ob diese neu in unsern Gesichtskreis getretene Sprachfamilie in irgend einem Verhältniss zum Sumero-akkadischen, bezw. der grossen Turksprachengruppe, steht. Das scheint mir entschieden bejaht werden zu müssen, wenn gleich dies entferntere Verwandtschaftsverhältniss uns in eine Urzeit zurückführt, die weit noch vor der Abzweigung der Sumerier von den Turkstämmen des inneren Asiens zu liegen scheint. Auch das Alarodische hat für die 3. sing. die Pronominalstämme n, s und g (nur g in viel reicherer Verwendung), für die Pluralbildung n und s (daneben aber auch beim Verbum t, beim Nomen b), hat die Postposition -da "in" (z. B. georg. sa-da "wo", nu-sa-da "nirgends", mon-da "dort", welch letzteres sich besonders auffallend mit dem türkischen mun-da deckt). auch im Georgischen heisst me "ich" und sen "du"; im Georgischen lautet das Verbum subst. ar, im Osttürkischen er (neben bol aus vul, sum. gal); im Alarodischen wie den Turksprachen dient der Dental zur Bildung des Präteritums (wozu das Prototyp im suffigirten -da des Sumerischen liegt); in der Keilinschrift 2. Gattung lautet der Dativ auf -ikki aus, in den Turksprachen auf ga (vgl. sum. -ka); dem georgischen und altarmenischen Ableitungssuffix -li steht das alte Turksuffix -li (später mit k zu lik combinirt) zur Seite u. s. w. Was aber das wichtigste, auch die Turksprachen haben in Spuren die für die alarodische Gruppe so charakteristische Verwendung des Gutturals als Element der 1. und besonders 2. Person erhalten, und zwar bei der ersten wie im Georgischen nur im Plural, bei der zweiten aber wie dort im Singular: es ist das der Fall bei den Suffixpronomina des Verbums (vgl. S. 215, Anm. 3) z. B. von bak-mak "schauen", bakdy-ng (uig. pak-ti-nk) "du schautest", bak-dy-k (uig. pak-ty-k) "wir schauten". Das Sumerische hat keine Spur einer solchen Verwendung des Gutturals, und man sollte danach fast glauben, dass das Alarodische sich erst nach dem Sumerischen von der Turkgruppe abgezweigt hätte, wogegen freilich wieder spricht, dass Türkisch und Sumerisch sonst in allem einander viel näher stehen als Türkisch und Alarodisch. Andererseits hat das Alarodische ein gerade dem Sumerischen eignendes Charakteristicum bewahrt, nämlich die Objectspräfixe beim Verbum (z. B. susisch ir-galpi "eum-necavi", georgisch gi-quar-war "von dir geliebt bin ich", mi-qwar-khar "von mir geliebt bist du" etc.), wovon sich im Türkischen keine Spuren mehr finden, wohl aber im Mordwinischen (einer Sprache der Uralgruppe) und dem Magjarischen i), welches zwischen den Uralsprachen und den altaischen oder Turksprachen in der Mitte steht, ja vielleicht überhaupt eine Mischsprache ist.

Dies bringt mich zum Schluss darauf, einen Seitenblick noch zu werfen auf die einzige der europäischen Sprachen, welche ebenfalls jenes Charakteristicum, und zwar in sehr ausgebildetem Grade, besitzt, auf das Baskische, den westlichsten Ausläufer der alarodischen Gruppe. Auch dort haben wir die vorangesetzten Objectspronomina, auch dort Postpositionen statt Präpositionen, auch dort den Guttural für die 2. sing. (h aus g) und 1. plur. (g, bzw. gu) sowie die vom Georgischen und Susischen her bekannte eigentümliche Combinirung des t oder s (als Pluralelement) mit dem Personalpronominalstamm. Man vergleiche<sup>2</sup>): 1. sing. nabila "ich gehe", 2. sing. habila, 3. sing. dabila; 1. pl. g-abil-tsa, 2. pl. z-abil-tsa, 3. pl. d-abil-tza. Oder (für die Objectspräfixe): n-agi-t "mich mache ich", n-agi-k "mich machst du", n-agi "mich macht er", n-agi-gu "mich machen wir", n-agi-zu "mich macht ihr", n-agi-te "mich machen sie"; für die anderen Personen:

<sup>2)</sup> Vgl. M. J. van Eys, Grammaire comparée des dialectes basques. Paris 1879.



<sup>1)</sup> Vgl. über diese Erscheinung FRIEDR. MÜLLER, Grundriss der Sprachwissenschaft, Bd. II, Abth. 2 (Wien 1882), 228 f. Im Mordw. und Magj. treten diese Objectpronomina zwischen Verbalstamm und Personalendung (wie im Sumerischen zwischen Subjectpräfix und Verbalstamm).

h-agi-t "dich mache ich" etc., d-agi-t "ihn mache ich" etc., g-agi-t "uns mache ich" etc., z-agi-t "euch mache ich" etc., d-agi-d-az "sie (eos) mache ich" (für d-agi-z-at, vgl. d-agiz-ak "eos facis"). Der Optativ wird durch Nachsetzung von ke gebildet (vgl. das & der Turksprachen und des Sumerischen), und der Plural durch -k wie im Ungarischen, welch beides sich in keiner der uns bis jetzt bekannten alarodischen Sprachen findet; das zuvor angeführte jedoch gehört in solchem Grade zu den Eigenthümlichkeiten des Alarodischen (wie auch Ural-altaischen), dass es dringend geboten erscheint, das Baskische mit Rücksicht auf die von mir angeregten linguistischen Probleme wie neu aufgestellten Resultate eingehend zu untersuchen und zu prüfen. So ist z. B. auch das Nominativsuffix -s wie das andere besonders im Altelamitischen zu beobachtende Suffix -k ähnlicher Function (in Mabu-k, Sušina-k, Simtišilģa-k etc.) in Spuren noch im Baskischen vorhanden, nämlich im Genitiv und Dativ des Artikels a (-ar-en. -ar-i aus -as-en und -as-i) und in der Nebenform -ak desselben Artikels; für den genitivischen Gebrauch des -s (georg. -ši, siehe oben S. 334) vergleiche man gure "unser" und hire "dein" (aus gu-si, ki-si entstanden). Ich füge hinzu, dass es angesichts obiger Thatsachen kein Zufall sein wird, dass die classische Ueberlieferung die Georgier Iberer und ebenso die ältesten Bewohner Spaniens Iberer nennt, und dass andererseits die spanische Ueberlieferung den Tubal als den Urahnherrn der Basken bezeichnet: Tubal aber ist der Name eines kleinasiatischen Volkes (Tabal der Keilinschriften, in Kappadocien), welches seinen Eigennamen nach ebenfalls alarodischen Stammes war und auch sonst sich als den Armeniern und Georgiern benachbart und verwandt zu erkennen gibt 1). Nur vermuthungsweise spreche ich aus, dass vielleicht auch die

<sup>1)</sup> Vgl. ED. MRYER, Gesch. des Alterth. I, S. 293 f. (§. 245). Ein König von Tabal heisst z. B. Amri-s (Sohn des Chulli); ein anderer Uassurmi.

Albanesen (vgl. die kaukasischen Albaner der Classiker) ursprünglich Alarodier waren, und erst allmählich eine indogermanische Sprache (deren Ueberrest das heutige Albanesisch ist) angenommen haben; ob auch ein Theil der Kelten in ähnlicher Weise erst indogermanisirt wurde und früher alarodisch war<sup>1</sup>), lasse ich ebenfalls dahingestellt, da dies doch nie sicher erwiesen werden kann<sup>2</sup>). Dass aber wenigstens die Basken mit grösster Wahrscheinlichkeit zu den Alarodiern zu rechnen sind, ist für die Urgeschichte Europas ein Resultat von im Augenblick noch unberechenbarer Tragweite, wie es für die Asiens der Nachweis der einst so weitverzweigten georgischen Familie<sup>3</sup>) und der der Verwandtschaft des ältesten Kulturvolkes, der Sumerier, mit den Turkstämmen ist.

Letzteres bis ins einzelste zu begründen war die eigentliche Aufgabe dieser Abhandlung. Bei Gelehrten, welche nie viel anderes als nur semitische Sprachen getrieben haben, rechne ich vorderhand auf keine Zustimmung oder besser gesagt auf kein Verständniss meiner Untersuchungen; sie mögen wie ehedem auch fernerhin mitleidig lächeln, sobald nur der Name sumerisch oder akkadisch ausgesprochen wird. Die vielen aber, welche linguistische Schulung und Methode und damit linguistischen Blick sich angeeignet haben und vorurtheilsfrei die

<sup>1)</sup> Nämlich der, der sich selbst Alban nannte, die späteren Schotten.

<sup>2)</sup> Doch ist merkwürdig, dass, wie Alban (Albion) an die Albaner des Kaukasus erinnert, so Erin (Iveriön, vgl. Hibernia) an die Iberer, wozu gewisse syntaktische Eigenthümlichkeiten des Georgischen, Baskischen und der keltischen Sprachen wie z. B. die Art, die Zehner der Zahlwörter zu bilden ( $40=2\times20$ ,  $60=3\times20$ ,  $80=4\times20$ ) in frappanter Weise stimmen würden. Es wäre demnach doch nicht so unwahrscheinlich, dass die Kelten erst indogermanisirte Alarodier sind.

<sup>3)</sup> Auch die Frage nach dem Ursitz und den Wanderungen der Indogermanen hängt damit aufs engste zusammen, wie ich das in einem besonderen Aufsatze (aus Anlass von Otto Schrader's trefflichem Werke "Sprachvergleichung und Urgeschichte") im Archiv für Anthropologie des näheren kürzlich gezeigt habe.

Sache prüfen, werden bald finden, dass die Turksprachen von 1050 n. Chr. an (von welcher Zeit ab wir sie kennen) ganz dasjenige vom Sumerischen verschiedene Aussehen haben, das wir nach einer viertausendjährigen Entwicklung erwarten dürfen. Der etwaige Einwand, dass, wenn ich recht hätte, das Sumerische und das Türkische noch in ganz anderer Weise übereinstimmen müssten, wäre ganz unbegründet; sollen die beiden denn etwa nahezu (wenigstens in der Grammatik, denn das lexikalische ändert sich bekanntlich oft sehr schnell) identisch sein? Ich sage vielmehr, bei einem so weiten zeitlichen Zwischenraum können dieselben einander kaum näher stehen, als sie es in der Wirklichkeit nach dem von mir aufgezeigten thun. Zum Glück aber haben wir ein wichtiges Zwischenglied erhalten: das sind die späteren sumerischen Texte und die Hymnen und Busspsalmen des sog. imisal-Dialekts oder wie man ihn auch nennen kann, des akkadischen. Nicht als ob von diesen etwa direct die Turksprachen abstammten. Aber dieselben Keime und Vorbedingungen der Weiterentwicklung, die im alten Sumerischen lagen, lagen auch in der Sprache der östlicheren uns für jene alte Zeit unbekannten Abtheilung der Turksprachen, die wir als gleichzeitig dem uns vorliegenden Sumerisch voraussetzen müssen. Diese wichtige linguistische Rolle des imisal - Dialekts soll bei einer späteren Gelegenheit von mir eingehender beleuchtet und alle seine Eigenthümlichkeiten dabei in zusammenhängender Weise und als Nachtrag zu obiger Skizze der sumerischen Grammatik behandelt werden, da sie nur gelegentlich bis jetzt von mir berührt worden sind. Doch schon so gieng an vielen Punkten, besonders in der Lautlehre<sup>1</sup>), beim Verbum<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. gal, imisal val, türk vol, ol und ähnliche Fälle.

<sup>2)</sup> Hieher gehört vor allem das im imisal-Dialekt immer deutlicher hervortretende Bestreben, zu sussigiren da wo die alte Sprache noch präsigirte.

und vereinzelt bei anderem ') hervor, dass die uns vorliegenden Turkformen vielfach den Formen des imisal-Dialektes näher stehen als denen des ältesten Sumerisch, dass also der imisal-Dialekt ein unschätzbares Mittelglied bildet zwischen dem Altsumerischen und den Turksprachen.

Additions and Corrections to the Fifth Volume of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia.

By Theo. G. Pinches.

T.

Before giving any of the corrections to this work, in the preparation of which I have taken a prominent part, it may not prove uninteresting to the reader, nor quite useless in the vindication of the reputation of the English Assyriologists, to say a few words about the manner of preparing the sheets for the lithographer, the method by which they were drawn on the stone, and the imperfections and defects to which they were liable in the process.

The system of Edwin Norris of copying the tablets for the lithographer I do not know, but he and Sir H. C. Rawlinson had the immense advantage of having a lithographer who took an almost enthusiastic interest in the work, and who spared no pains to render the publications correct — indeed, Mr. Bowler was well acquainted with the tablets which bore the inscriptions which he reproduced by lithography, and often copied the texts himself.

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. die sumerische Adverbialbildung auf bi, dann daneben die jüngere Ersetzung durch ni, ebenso in den Turksprachen ni (siehe oben S. 330).

The late George Smith's system was to copy the tablet in his rapid and rough, but extremely correct style, on sheets of foolscap paper. These copies were recopied and arranged by the lithographer on sheets of tracing-paper, who brought his tracings, with a great many variants and imperfections of his own, to Mr. Smith. The tracing, having been corrected, was given back to the lithographer, who in due time brought the proofs, which were corrected, as a rule, twice before printing off.

Upon my taking the work of the 5th Volume in hand, I found that so much correcting was a great waste of time, and I therefore, to save myself the trouble a little, copied the tablets straight upon the tracing-paper myself, thus making sure that the lithographer's copy was as correct as possible, and that the characters were also quite correctly drawn. The result was a slight improvement as to correctness, when the first proof came to hand, but the improvement was not anything like what I expected. I had not to seek far, however, to find the reason, for, on inquiring, I was told that the process was to lay a sheet of paper, one side prepared with a black pigment, the prepared side downwards, on the stone, to place the tracing-paper on this, face downwards, so that the characters were seen reversed, and to trace the outlines of the characters with a point, the result being, that on the removal of the tracing-paper and the prepared sheet, the outline of every character, rather faint, could be seen, reversed, on the stone. The characters were then painted in, using the usual preparation, with a fine brush, the lithographer seldom or never looking at the tracing again. The wonder is therefore, not that there are so many, but that there are so few, mistakes.

In addition to the disadvantages of the method, it may also be added that the corrections themselves often failed to give the text correctly. Sometimes new mis-

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

takes were introduced in correcting the old ones, and it not infrequently happened, that wedges inserted did not show up well, or, still worse, that wedges erased gradually worked up again, when the plates came to be printed off. All these drawbacks, added to the natural human tendency of the copyist, have, no doubt, been the cause of the work being, from the beginning, rather below than above the mark as to accuracy.

The two plates here corrected (pl. 17 and 18) are the two first prepared for the 5<sup>th</sup> Volume of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia. They contain two texts. The principal tablet is one of the Daily Telegraph Collection (D. T. 9), found by Mr. Smith at Kouyunjik in 1874; and two other fragments of the same collection, together with the fragment K. 4230 were joined by him to the principal piece. Whilst preparing the text for publication, I found that the fragment K. 4544, containing a part of the colophon, belonged to it. The extreme length is nearly 6 inches and  $^{8}$ /<sub>4</sub> (= 17 centimeters), and the width is 4 inches and  $^{1}$ /<sub>2</sub> (= 115 millimeters). The colour is greenish-yellow, the tint slightly varying in some places. The left-hand side of the obverse has been rendered exceedingly brittle by the action of fire.

The fragment K. 4194 is probably the  $2^{nd}$  column of the obverse of a rather roughly-written tablet. The colour is yellow, deepening to a brownish hue at the right corner. The height is 1 in. and  $7/8^{ths}$  (= 47 millimeters), and the total width 2 in. and  $7/8^{ths}$  (= 72 millimeters).

The following are the Notes and Corrections to W.A.I. V., pl. 17 and 18:

- Column 1, 1. 13. The first character visible here is, perhaps, \( \bigcup \bigcup \bigcup, \) and not \( \bigcup \bigcup \bigcup. \)
  - 1. 21. The last character, | may be also | (1.21).

- Column 1, l. 30. Read [ ] [ ] [ ] [ ]
  - 1. 31. Read [ ] [ ]
  - 1. 33. The first character is probably  $rac{1}{2}$ , nothing is lost at the end of the line. Strike out the wedge before ra.
  - 1. 34. For ► (, it would, perhaps, be better to read ► (.). Nothing is lost at the end of this line also.
  - 1. 36. 🛧 is written as one character.
  - 1. 37. ► should be farther back, as it has nothing before it in the original. The first character of the Assyrian part seems also to be rather ► than ► .
  - 1. 38. Should be farther back.
  - h 40. The remains of the first character ( ) are to be seen, and are probably to be completed
  - 1.41. Before ► are some traces of or , probably part of ► are some traces.
  - 1. 45. For 🕩 read 🔀.
  - 1.46. The wedges ► are most likely part of [E].
  - The only character left in the Akkadian column should have another wedge inside ( within ).
- Column 2, l. 2. The 2<sup>nd</sup> character of the Assyrian column seems to be \forall \forall .
  - 1. 3. The 4th character is, perhaps, E.
  - 1. 9. The 1st character is probably

-7

- Column 2, l. 10. The upright wedge at the beginning is probably part of [E], the first character of the line.
  - 1. 27. At the end of this line traces of A H are to be seen.
  - 1. 33. The character  $n\hat{a}$  should be printed (This applies to line 35 also).
  - 1.48. The traces of the last character of the Akkadian column lend themselves more readily to \( \subseteq \frac{1}{3} \) than to \( \subseteq \frac{1}{3} \).

Column 3'), l. 9. For E, read (E in the gloss.

1. 18. For  $\P$  read  $\P$  (last character).

This correction is exceedingly important, as the word kikkisu is so very rare, that any additional passage, with a context, is most welcome. As far as I yet know, there are only two other passages where this word is to be found. The principal passage is the first column of the Flood-tablet, lines 18-20, where it occurs four times, twice coupled with  $igaru^2$ ). The other passage is at the end of the obverse of a text containing omens referring to fields, seemingly extracts from larger works 3). I reproduce the passage here:

# 

It will be seen that the third line of this extract gives again the characters - IIA II, which form the se-

<sup>1)</sup> Plate 18, right-hand column.

<sup>2)</sup> See my Assyrian transcription of the Babylonian text, prefixed to HAUPT's "Keilinschriftliche Sintfluthbericht", Leipzig, 1881.

<sup>3)</sup> Rm 122. See STRASSMAIER'S "Wörterverzeichniss", no. 4305.

cond group of the first line, explaining them by kikkisu and hussu. Now in W. A. I. Vol. V., pl. 32, l. 54 and following, the words hussu sa kanê occur, as an explanation of certain Akkadian groups, unfortunately mutilated, having the determinative prefixed. It is clear, therefore, that hussu means some part, probably the stalk, of a reed. There is also in the British Museum a tablet, dated in the accession year of Samas-irba, king of Babylon, containing a contract for an erection designated by the characters property of this may be compared the Arabic "reed-house".)

The two lines preceding the explanation of GI-SIG are therefore probably to be read and translated:

Êkil kikkisi lâ urappis, ina êkli suatu
A field of reeds has not increased, in that field

kat-su itarras, libbi-su lâ tâbu his hand he shall set, his heart is not good.

That is: "If the field of reeds have not increased, let (the owner) stay his hand in that field, his heart is not right (for the work)".

Our corrected passage is therefore, most likely, to be read (replacing the Y by a form of the root רוכש)

<sup>1)</sup> If the characters \( \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcu

harāsu¹) sa kikkisi, "to grow thickly", or "to be entangled, of reeds"²).

From this we may infer, that the passage in the Flood-tablet is only an invocation addressed by the god £a to the earth, and is probably to be translated as follows:

"Ea with them (i. e. the gods aforenamed) spoke, and their command he repeated to the field 'Field, field! Enclosure, enclosure! O field, hear, and enclosure, understand!".

Having thus called the attention of the land, both uncultivated and cultivated (or unbuilt-upon and built-upon), to what he was going to communicate to the Chaldean Noah, £a goes on to address the deathless sage himself.

- Column 3, 1. 27. For \( \begin{align\*} \text{Fread} \\ \begin{align\*} \text{Eread} \\ \text{should, most likely, have another wedge} \\ \begin{align\*} \text{Exeq} \end{align\*}. \end{align\*}
  - 1. 28. For  $\langle$  read  $\rangle$ . The third character is probably  $\rangle$ . Ammå and A-edina 3) are, most likely, names of the same god.
  - l. 31. As the remains of a third wedge are to be seen at the end of the line, the last character is probably \( \subseteq \). Tim-du-du seems to mean "to do up a cord", and hurrusu sa êlippi, "to make fast, of a ship". If the meaning of hurrusu be "to entangle", the meaning of "making fast" will come from that of "tying".
  - 32. The first two characters are exceedingly doubtful.

<sup>1)</sup> Or hurrusu (compare Prof. LYON's "Keilschrifttexte Sargon's" pp. 42-43, l. 42).

<sup>2)</sup> See the correction to line 31.

<sup>3)</sup> Or Eru (W. A. I. II., pl. 56, 1. 59).

Column 3, 1. 33. For 💢, read

- 1. 34. For **EX**(, read **EX**(.
- 1. 35 and 36. For \( \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subseteq \subs
- 1. 38. The two wedges at the edge are probably part of E.
- Column 4, l. 1. For , read
  - 1. 2. For FIII, read FIII. This is probably the last character of the Akkadian part. It may be also FIII or FIII.
  - 1.3 and 4. 📂 is a little slanting in the original.
  - 1. 5. For ►► Y, read ►► Y.
  - 1. 24. There should be space for the remains of two characters at the beginning of this line.
  - 1. 34. For the read the in both cases.

<sup>1)</sup> This character, where the upright wedge should come a little above the long horizontal wedge, could not be printed exactly. — Ed.

# Sprechsaal.

# Das neuaufgefundene Original der Dynastienliste des Berosus.

Von Fritz Hommel.

Von geradezu epochemachender Bedeutung für die altorientalische Geschichte ist der Inhalt von drei Täfelchen, den uns Mr. Pinches in der vor einigen Monaten erschienenen Mainummer der Proceedings of Soc. of Bibl. Arch., p. 103-204 bekannt gemacht hat. Vom dritten für heut abzusehen, enthält das erste dieser Täfelchen nichts geringeres als ein ziemlich vollständiges Exemplar der Sem. I, S. 332 ff. behandelten Keilschriftvorlage der Berosischen Dynastienliste, das zweite eine babylon. Chronik der Zeit von Nabunâsir bis Šumaš-šum-ukîn, durch welche unter anderm die Gleichsetzung Schrader's von Phul (Pu-lu) mit Tiglatpilesar endgültige Bestätigung erfährt. Es sei mir gestattet, in aller Kürze den Inhalt des ersten Täfelchens nach der von Pinches beigegebenen lithographischen Tafel nebst meinen in eckigen Klammern beigesetzten chronologischen Identificirungen und Bemerkungen zu reproduciren, indem ich eine eingehendere Darstellung und Begründung für meine in der Oncken'schen Sammlung erscheinende "Geschichte Babyloniens und Assyrien's" mir vorbehalte.

Dynastie a: Die elf [S. 33 mitgetheilten] Könige von Tintir') [2035-1741 v. Chr. und gleich der 2. historischen Dynastie des Berosus; Chammuragas danach 1922-1877, sein Vater Sin-muballit = Amarpal (S. 34. Anm.) 1952 bis 1922, wodurch also auch Abrahams Zeit mitbestimmt ist].

Dynastie b: die elf [S. 33 mitgetheilten] Könige der Šisku-Dynastie mit 368 Jahren, nämlich 61 (bezw. 51), 55, 36 (bezw. 46), 15, 27, 55, 50, 28, 26, 6 und 9 Jahren [2403—2035 v. Chr. und gleich der 1. historischen Dynastie, den elf "Medern" des Berosus; über die Umstellung siehe Sem. I, S. 336 und diese Zeitschr., S. 34 ff.].

Dynastie c: 36 Könige mit 576 Jahren, 9 Monaten [1741-1165 v. Chr.], darunter Ur-si-gun(?)-bar (oder -mas) [vielleicht gleich Ur-si-guru-bar, Sem. I, S. 340?, circa 1630 v. Chr.], Ka-ra-[burias?? 1265-1263 v. Chr.], Ša-ga-sal-[ti-as I, 1257-1244], Bil-sikir-iddin [1236-1235], Rammân-sikir-iddin und Rammân-nâdin-ahi [1233-1227-1197; einer von ihnen der Zeitgenosse des Assyrers Bil-kudur-uşur], Milisigu und Marduk-bal-iddin [1197-1182-1169], Zamâma-zikir-iddin [1169-1168, Zeitgenosse des Asurdân I].

[Zwischen Ur-zi-(-bar und Ka-ra(-...) sind 15 Namen abgebrochen, wahrscheinlich meist Kossäerkönige; die "9 Araber" des Berosus, dessen Dynastienliste wie die keilinschriftliche mit Nabunid 638 v. Chr. abschloss, sind wohl kaum, wie man früher annahm, die Kossäer, sondern wohl eher die Dynastie e-g unserer Tafel.]

Dynastie d: elf Könige einer Dynastie von Pa-st mit 72½ Jahren [1165—1092 v. Chr.; darin für die 5 Jahre 1142—1137 eine Lücke von 5 Königen, dann einer, dessen Name abgebrochen, wahrscheinlich Marduk-nādin-ahi, mit 22 Jahren 1137—1115, dann Marduk-⊷-.... mit 1½,

<sup>1)</sup> Auf der Tafel abgebrochen, aber sicher zu ergänzen. PINCHES hat hier für Chammuragas 45 statt der früher angegebenen 55 Jahre, so dass die Summirung nun 294 (statt 304) Jahre beträgt.



dann Marduk-KUL (-mâti-sâpik?) 1114—1101 und endlich Nabû-MU.... 1101—1092].

[Die Dynastien c und d hat Berosus in eine einzige zusammengefasst.]

Dynastie e-g = Sem. I, S. 333, oben [1092-1070-1050-1044; nur ist Nindar-kudurri-usur in Dynastie f statt des vermutheten Nabi-k. das richtige; auch sonst in Einzelheiten abweichend].

Dynastie h: 17 Könige, aber als 31 Könige summirt [und, da hier also 14 ausgelassen sind, auch ohne Angabe der Jahressumme am Schluss; 1044—732 v. Chr. Zuerst Lücke von 13 Königen, deren erster oder dritter Šagasaltias II gewesen sein muss; dann Nabû-sum-iškun, dann Nabû-nâşir 747—734, dann Nabû-nâdin-ziri 733—732 und mit 1 Monat 12 Tagen Nabû-sum-ukîn].

Dynastie i: 16 [+ 6, also im Ganzen 22] Könige [731-538 v. Chr.], deren beide ersten *Ukîn-zir* [732-728] und *Pulu* [728-726], und deren letzterhaltener *Kandal* [s. diese Zeitschr., S. 222 ff.; 647-626] ist. Der abgebrochene Schluss bietet Raum für nur 10 Zeilen, die durch 6 Königsnamen und die Unterschrift fast ausgefüllt werden.

Statt der 2 letzten Dynastien, zusammen 54 Könige, hat Berosus nur eine, 45, was wohl unbedenklich in 54 oder 55 zu corrigiren, mit 526 Jahren. Da Dynastie i 193 Jahre ergibt, so könnte man, zumal dieser Ansatz für Könige, die wir annähernd chronologisch bestimmen können, ungefähr stimmen würde, für Dynastie h unbedenklich 526 minus 193, d. i. 333 Jahre einsetzen und danach dann rückwärts einfach ausrechnen. Das ergäbe für Dynastie h ca. 1064—732. Es sind aber schwerwiegende Gründe<sup>1</sup>), die ich ein anderes Mal auseinandersetzen werde,

<sup>1)</sup> Es sei gestattet, dieselben für diesmal wenigstens nur anzudeuten: es sind dies nämlich die Synchronismen mit der assyrischen Geschichte, mit denen in erster Linie zu rechnen ist. Da kommen in Betracht vor allem Zamama-zikir-iddin (nach mir 1169—1168), der Zeitgenosse Asurdân's;

dafür, dass die Zahl 1064, und damit alle vorhergehenden, um ca. 20 Jahre zu reduciren ist, vorhanden; ich habe also für Dynastie h vorläufig 1044—732 eingesetzt, und glaube, dass dieses Datum der Wirklichkeit am nächsten kommt. Ich richte nun an die Fachgenossen die Bitte, meine Ansätze zu prüfen, und entweder im "Sprechsaal" oder an mich privatim etwaige Bedenken oder bessere Vorschläge gefälligst mittheilen zu wollen.

#### Additional Note.

By A. H. Sayce.

The name of the tree mentioned in my communication on "The literary works of Ancient Babylonia" in the Z. K. F. p. 191, which is read a-tu-gab-su by Dr. Strassmaier and myself, should be corrected into a-tu-edinna. In S. 477, Obv. it is written distinctly

der "mindestens 10 Jahre" regiert habende Marduk-nådin-ahí, den ich nur in Dynastie d unter den 22 Jahren unterzubringen weiss (1137—1115) und der der Zeitgenosse Tiglatpilesar's I ist; Í-ulbar-såkîn-sumi (Sem. I, S. 333) 1070—1050 und endlich Šagašaltiaš II 1044—1031. Wenn man die Notiz in Sanherib's Bavianinschrift, welche den letzten Theil der Regierung des Marduknådinahí auf 418 Jahre vor Sanherib bestimmt, sich aufs Jahr 703 und nicht auf 690 v. Chr. beziehen lässt (welche Annahme ich gar nicht für so unmöglich halte, obwohl der Zusammenhang der Stelle zunächst auf 690 führt), so würde alles aufs beste stimmen.

#### Recensionen.

The Hebrew Language viewed in the light of Assyrian research by Dr. Frederic Delitzsch, Professor of Assyriology in the University of Leipzig. Williams and Norgate, London and Edinburgh 1883. XII und 73 S. in 8°.

Die Assyriologie hat unzweifelhaft ein Recht in den meisten Fragen der semitischen Sprachforschung gehört In grammatischer wie in lexicalischer Beziehung hat sie neue Aufschlüsse gewährt und wird, je gesicherter das Verständniss der keilschriftlichen Texte sich gestaltet, desto mehr dazu beitragen, viele dunkle Punkte der semitischen Philologie aufzuhellen. Die Sprache der assyrisch-babylonischen Denkmäler ist unter allen semitischen am meisten dem hebräisch-phönizischen Sprachzweige verwandt. Dies ist längst erkannt worden, und daran muss festgehalten werden trotz der jüngsten Versuche, engere Beziehungen zwischen demselben und den abessinischen Dialekten nachzuweisen, und trotz der höchst problematischen Berührungen mit dem Saho, die man von anderer Seite zu erkennen glaubte. Ich kann daher dem Verfasser der vorliegenden Schrift nur beistimmen, wenn er nochmals die enge Verwandtschaft dieser beiden Sprachgruppen hervorhebt. Dass wir also erwarten dürfen, über viele dunkle Fragen der hebräischen Lexicographie aus dem Assyrischen Aufklärungen zu erhalten, kann. nicht bestritten werden, wenn auch die Resultate, welche

der Verfasser von einer solchen Vergleichung des Assyrischen sich verspricht, "an entirely new foundation for the understanding of the sacred language of the old Testament and . . . a new line of interpretation directly opposed to the old system of Assyrian as well as of Hebrew lexicography" meines Erachtens nicht zu erreichen sein werden. In seiner Begeisterung für die assyrischen Studien scheint mir der Verfasser die daraus zu erwartenden Resultate zu überschätzen, wie er andererseits die Bedeutung des Arabischen für die semitische Sprachforschung unterschätzt. Weil das, was wir aus dem Arabischen für die Erkenntniss der hebräischen Lautund Formenlehre, wie für das Verständniss der Wörter gelernt, Gemeingut der Wissenschaft geworden ist, sind wir nicht berechtigt, die arabischen Studien geringschätzig bei Seite zu schieben und unser ganzes Licht von dem neu aufgehenden Gestirn zu erhoffen. Die strenge wissenschaftliche Methode in den semitischen Studien verdanken wir grossentheils dem Arabischen. Schieben wir dies bei Seite, so könnte uns auch jene mit der Zeit abhanden kommen.

In den neu aufstrebenden Disciplinen der Wissenschaften ist es begreiflich, dass man manche sogenannte Entdeckung viel zu hoch stellt. Man darf aber dann, wenn man deren Nichtigkeit erkannte, auch diese Erkenntniss nicht überschätzen. "When I commenced — sagt der Verfasser im Vorwort Seite VI — the study of Assyrian, Assyriology was in a state of slavish dependency on Arabic lexicography". Meines Wissens haben die englischen und französischen Forscher nie übermässig das Arabische zur Erklärung des Assyrischen herbeigezogen, wie ja auch die meisten Beispiele Seite 44 Anm. 2 nicht aus englischen oder französischen Quellen stammen. Der Umstand, dass dieselben Dinge, womit "people were happy", heute ohne Weiteres in die Rumpelkammer geworfen werden, sollte die Forscher doch bedächtiger und vor-

sichtiger machen. Wie man nicht berechtigt ist, auf Grund vereinzelter jüngerer Bildungen dem Arabischen das entschieden alterthümliche lautliche Gepräge zu bestreiten, vielmehr im Allgemeinen zugeben muss, dass im Arabischen die älteste Form der semitischen Sprachen vorliegt, dabei aber nicht unterlassen darf im Einzelnen jede arabische Form auf ihre Alterthümlichkeit zu prüfen, so muss auch in lexicographischer Beziehung dem Arabischen ein sehr massgebender Einfluss gewahrt bleiben. wenn auch im Einzelnen das Arabische - wie der Verfasser mit Recht betont - jüngere Bedeutungen als die nordsemitischen Sprachen aufweist. Es wird keinem Linguisten einfallen, wegen solcher jungen Formen der gewiss alten Präpositionen, wie bi, li im Arabischen, welche in den anderen semitischen Sprachen ursprünglich ba, la lauten (vgl. übrigens auch arabisch la-hu, la-ka etc.) und wegen ähnlicher Erscheinungen das Arabische im Allgemeinen für lautlich jünger zu erklären. Ebensowenig ist es gestattet, aus der im Arabischen abgeblassten Bedeutung der Wurzel halaka 1) und ähnlicher Worte zu schliessen, dass das Arabische in den meisten Fällen jüngere Bedeutungen hat. Freilich muss das Arabische mit Vorsicht zur Erklärung der hebräischen Wörter und nur auf Grund genauer Kenntniss der Sprache und ausgedehnter Lectüre, nicht aber nach den Wörterbüchern verwerthet werden. Wir haben aber durchaus keinen Grund, das Arabische zu vernachlässigen, da es noch lange eine Quelle richtiger Erkenntnisse auch für das Hebräische bleiben wird<sup>2</sup>).

- ו) Im Sabäischen kommt die Wurzel הלק nur in dem Eigennamen הלבאמר vor, im Minäischen findet sich dagegen das nom. propr. ההבאמר, woraus man schliessen kann, dass ההב הלך "fortgehen" sei. Vgl. übrigens arab. ששל, das nur eine ältere Form von הלך ist und die Bedeutung "gehen" hat.
- 2) Ich will hier nur zwei Beispiele anführen: אָנְעֵין HL. 6, וו und אָנְאָאָן Koh. 12, 5, glaube ich, sind nicht von נָצָאן sondern von רָּגָאִץ

Das Vorhaben des Verfassers, in lexicographischer Beziehung aus dem Assyrischen alles herbeizuschaffen, was zur Aufhellung des Hebräischen beitragen kann, ist ein berechtigtes und lobenswerthes. Die hebräische Lexicographie wird dabei nur gewinnen können, und auch die vorliegende Probe ist zum Theil durch Zusammenfassung früherer Resultate (wobei ich sehr den Nachweis der Quellen vermisse) wie durch eigene vortreffliche Wahrnehmungen des Verfassers höchst verdienstlich. Was ich aber auszusetzen habe, ist zweierlei: erstens hat der Verfasser auch sehr problematische Beobachtungen aufgenommen, welche in einer umfassenden Arbeit mit gehöriger Reserve vorgetragen, am Platze wären, als Probe aber sich nicht besonders eignen; zweitens hat der Verfasser bei seinen neuen Deutungen nicht immer die gehörige Rücksicht auf den Zusammenhang und auf den hebräischen Sprachgebrauch genommen. Ich gebe zu, dass das Hebräische dem Assyrischen sehr nahe stehe, aber sich selbst steht es am nächsten, und so lange dem Assyrischen zu Liebe Verstösse gegen den hebräischen Sprachgebrauch angenommen werden müssen, so lange glaube ich nicht, dass uns das Assyrische das Richtige gelehrt habe.

Zwei hebräische Wurzeln (דגל und דגל) haben, wie D. ausdrücklich erzählt, ihn zuerst darauf aufmerksam gemacht, wie unsicher noch der Grund der hebräischen Lexicographie sei, und ihm Anlass zu neuen Untersuchungen gegeben. Aber gerade die neuen Bedeutungen dieser beiden Wurzeln erregen grosse Bedenken. Schon Praetorius hat (Literaturblatt f. orient. Philologie, S. 195)

abzuleiten. Vgl. وأَناض العيدان Diwan des Labid III, 5 (Seite II). Das hebr. אُور, scheint mir, ist nicht zu trennen von arabischem אُور, welches dieselbe Bedeutung hat, obwohl ersteres auf eine Wurzel ברך בעדעט und hebr. שَبُوط نعان بناوي (Jos. 23, 13).

einige sehr richtige Einwendungen erhoben gegen die von D. vorgeschlagene Bedeutung von גהל "lagern lassen, ruhen lassen". Ich möchte noch folgende Bemerkungen hinzufügen: וינהלם מסביב Chron. 32, 22 scheint eine Verschreibung für ינח להם מי zu sein. Die Auffassung von 2 Chron. 28, 15 put upon asses verstösst gegen den hebräischen Sprachgebrauch, weil es in diesem Sinne טל החמורים heissen müsste (vgl. הרכיב, רכב); dagegen würde אָל Ex. 15, 13 nicht gegen D. sprechen, wie PRAETORIUS meint (vgl. Ez. 40, 2 ויניחני אל הר גבוה). Ganz unverständlich ist mir aber, wie D. אתנהלה Gen. 33, 14 (Lotz, TP 123) "ich will mich lagern" übersetzen kann. Abgesehen davon, dass לאט immer mit הלך verbunden ist (an einer Stelle muss ein ähnliches Verbum ergänzt werden), macht der Zusammenhang diese Auffassung geradezu unmöglich. Jacob fordert Esau auf voranzuziehen, er wolle (nach D.) "gemächlich lagern", bis er (Jakob) nach Seir kommen werde. Wie er aber durch "gemächliches Lagern" nach Seir kommen wollte, ist mir unerfindlich. Ich möchte sogar sehr bezweifeln, ob die Wurzel na'âlu im Assyrischen die Bedeutung "zu Boden werfen" hat. Die häufig bei Tiglatpileser I wiederkehrende Phrase: kima subi usna'il ist dem Sinne nach ähnlich mit kima napsi asrub und kima sutmasi umiși und scheint zu heissen: "wie Spreu verstreute ich sie, riss, trug oder führte ich sie hin". Wie der Sturm den Spreu, so erfasste der stürmische Angriff des Heeres die feindlichen Kämpfer. Es ist also durchaus nicht nöthig, ja dem Bilde nicht einmal entsprechend, das Verbum durch "zu Boden werfen" zu übersetzen, wie auch sahapu und sahapu besser durch "erfassen, hinreissen" wiedergegeben werden müsste (vgl. hebr. בחם, קחם). Auch IV R 15, 17 (so ist S. 6 Anm. zu lesen) scheint es mir nicht nothwendig, sunt'il gleichbedeutend mit rabâşu anzusetzen (wegen des Ideogramms vgl. Praetorius a. a. O.). Wenn ich anders die Stelle recht verstehe, so heisst sie: "Indem (ma) du es wie ein breites Schwert in einen weiten Raum hinbringst und niederlegst, wird es im Wechsel von Tag und Nacht um sein Haupt weilen".

Die vom Verfasser vorgeschlagene Etymologie von הֵגל, "Fahne" als "das weithin Sichtbare" von assyrischem dagâlu "sehen" ist an und für sich sehr wahrscheinlich und unzweifelhaft besser als die arabisirende. Ob wir aber berechtigt sind, auch das Verbum דנל im Hebräischen durch "sehen" zu übersetzen und es nicht vielmehr als eine vom Nomen abgeleitete Bildung zu betrachten haben. ist mindestens sehr zweifelhaft. Hoh. L. 5, 10 sind beide Auffassungen gleich möglich, aber Ps. 20, 6 "auf den Namen unseres Gottes blicken wir hin" ist meines Erachtens gegen den hebräischen Sprachgebrauch und die hebr. Art zu denken. Dass das Verbum eine denominative Bildung ist, beweist übrigens אימה כנרגלות (HL. 6, 4. 10), wo "furchtbar wie die Sichtbaren" doch gewiss keinen Sinn giebt. In der Etymologie hat also D. Recht, ohne dass deswegen gegen die Tradition eine ganz neue Bedeutung anzusetzen wäre.

Der parallelismus membrorum ist ein ziemlich unsicherer Führer, der uns oft im entscheidenden Moment verlässt, und hat schon manchen Exegeten irregeleitet. So sicher es auch ist, dass saddu im Assyrischen "Schlinge" heisst (ob das d zu verdoppeln ist, steht trotz der Schreibung sa-ad-du durchaus nicht fest), so glaube ich dennoch nicht, dass Richt. II, 3 לְצְּהַיִּם durch "Schlinge" oder "Falle" (S. 29) wiederzugeben ist. Mir scheint es zweifellos, dass diese Stelle nur im Zusammenhang mit Num. 33, 55 und Josua 23, 13 zu erklären ist, und die knappe Ausdrucksweise "sie werden euch zu Seiten sein" und der gleiche Gedankengang aller drei Stellen lässt vermuthen, dass wir eine Reminiscenz, eine einfache Anspielung auf jene zwei ausführlicheren Stücke vor uns haben. Gegen die Annahme,

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, I.

dass es "Schlinge" bedeute, spricht schon der Plural neben dem parallelen למוקש. Auch sonst stehen in ähnlichem Zusammenhang חבל, פח, מוקש gewöhnlich im Singular, während der Plural nur dort zur Anwendung kommt, wo von verschiedenen Arten der Schlinge die Rede ist. Dazu kommt, dass das assyr. sadû (so ist wohl die ursprüngliche Form) dem hebr. צרה, syr. צרה, syr. צרה zu entsprechen scheint.

D.'s Versuch (S. 9), שׁלְּישׁ in alter Weise von einer Wurzel med. j abzuleiten und von der Radix אַר zu trennen, möchte ich nicht ohne Weiteres billigen. Wenn wirklich שׁלִּישׁי die Grundform ist, so müsste man auch häufiger den Plural אַישׁי finden, als es thatsächlich geschieht '). Das assyr. isânu "stark" (das mit שִּלְּישׁי "stark sein" zusammenhängen kann) beweist so wenig wie das arab. إيسان, das (auch von mir) den Lexicis nachgeschrieben wurde. Praktorius, der in diesem Punkte mit D. übereinstimmt, möchte sabäisches שוא zu hebr. אישׁ stellen. Dagegen spricht jedoch die Wahrnehmung, dass im Sabäischen die Halbconsonanten w und j in einsilbigen Wörtern, wo dieselben Radicale sind, regelmässig geschrieben werden. Diese Thatsache erklärt Schreibweisen wie "Bild", שׁנֵּי "Bild", שׁנֵּי "Religion", ""zur Zeit" (vgl. auch



קים, "der Gott Sîn"). Die Ursache dieser Erscheinung ist sehr einleuchtend; denn obwohl Längen in der Regel nicht ausgedrückt werden, so müssen dennoch Radicale, selbst wenn sie ihren consonantischen Werth eingebüsst und vielleicht zu langen Vocalen herabgesunken, in der Schrift wiedergegeben werden. Nun kommt שוא in den Inschriften ziemlich häufig vor und wird immer ohne j geschrieben, dagegen findet sich daneben שוא und j אנסן אונסן שוא עום אונסן אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן עום אונסן ע

שׁרּה (Koh. II, 8) erklärt D. (S. 47) durch assyr. sudâdu "Liebe"; vgl. jedoch Halévy, Melanges 347 Anm. 2, der sûdadu von einer Wurzel ורד ableitet.

Das Verhältniss von assyrischem h und h zu hebr.  $\sqcap$  und arab. h und h ist noch nicht genügend klargelegt. Soweit ich mir jetzt darüber ein Urtheil erlauben darf, scheint es, dass einerseits das Assyrische in mehreren Fällen ausnahmsweise ursprüngliches h nicht in 'abgeschwächt (die Ursachen sind erst zu finden), andererseits das Arabische öfters h in h verwandelt hat (vgl. arab. hail "Kraft" neben aeth. und sabäisch hail, arab. hasada neben sab.  $\square$  $\square$  $\square$  $\square$  $\square$ 0, arab. sihn und sab. mushan "Schützling"). In beiden Fällen werden eine Reihe von Vergleichungen aufrecht zu erhalten sein, die  $\square$ 0. im Abschnitt XI,  $\square$ 0. 61 ff. als von vorne herein unmöglich bezeichnen möchte.

Es ist nicht zu leugnen, dass das Hebräische eine grosse Menge Wörter aus dem Assyrischen entlehnt hat. Der Verfasser hat die meisten zusammengestellt und darauf hingewiesen, das vieles, was man aus dem Griechischen und Persischen abgeleitet hatte, gutes semitisches Sprachgut sei. Wenn aber der Vrf. (S. 70) hebr. קבים "Plejaden" mit assyr. kimtu "Familie" zusammenstellen will, so halte ich dies für gewagt, solange nicht die Bedeutung "Plejaden" im Assyrischen nachgewiesen ist. Die Entlehnung astronomischer Ausdrücke aus den babyloni-

schen Denkmälern kann fraglos als wahrscheinlich angesehen werden, dass aber ein babylonisches Wort, welches "Familie" bedeutet, zur Bezeichnung der Plejaden von den Hebräern entlehnt worden wäre, halte ich nicht für möglich.

Ganz verfehlt ist die Schlussbemerkung über das hebräische Wort מִין, Art", das der Verfasser als eine babylonische Entlehnung (mîn für minj) erklären und "Zahl" übersetzen möchte. Die Schwierigkeit der etymologischen Erklärung wie der Umstand, dass מין immer im Singular steht, haben D. veranlasst, darin eine Entlehnung zu suchen und dies um so mehr, als nach der modernen Bibelkritik alle Stellen, in denen dieses Wort vorkommt, nachexilisch sind. Ich gestehe offen, dass ich den Muth habe, die allerneuesten Ergebnisse der modernen Kritik zu bezweifeln 1). Aber abgesehen davon ist mir unverständlich 1) warum man in Stellen wie Gen. 6, 20 den Plural erwarten müsste. Auch sonst wird עוף mit dem Singular verbunden wie z. B. Gen. 1, 20, 22; 2) warum soll, wenn מין "Zahl" bedeutet, nicht mit gleichem Rechte der Plural gefordert werden; 3) scheint mir מינהם Gen. 1, 21 trotz EWALD, Gramm. § 247 d Plural zu sein; 4) bezweifle ich sehr, ob die Bedeutung "numbre" wirklich sei "a meaning which fits admirably whereever the word occurs". Giebt z. B. אשר זרעו בו למינהו (Gen. 1, 12) einen passenden Sinn, wenn wir מין "Zahl" übersetzen? 5) wenn מין eine nachexilische babylonische Entlehnung ist, darf man da nicht voraussetzen, dass man zur Zeit der Mischna noch ein Bewusstsein von der Bedeutung des Wortes hatte? Nun versuche man einmal מין כמינו oder ähnliche Ausdrücke nach der neuen Methode zu interpretiren! Ueberhaupt



<sup>1)</sup> Wobei ich mich gern auf einen Ausspruch PAUL DE LAGARDE's berufe (*Mittheilungen*, S. 75): "Es ist daher davon Abstand zu nehmen, schon jetzt im grösseren Umfange auf angeblich älteste und jüngste Stücke des jüdischen Canons sich zu beziehen".

verdient die jüd. Tradition bei solchen häufig vorkommenden Wörtern vollen Glauben, und man thut Unrecht, auf Grund von neuen Etymologien daran zu mäkeln. 6) ist mir die Etymologie von מון durchaus kein solches Räthsel, wie D. nach Wellhausen glauben lassen möchte. Das arab. של lasse ich aus dem Spiel, aber hebr. חמונה "Gestalt" setzt eine Wurzel מון "bilden" voraus. של heisst also wie arab. شك "Gebilde, Form" und dann in weiterer Entwicklung "Art" und ist also durchaus nicht aus der Art geschlagen.

Trotz dem, dass ich dem Verfasser in wesentlichen Punkten widersprechen musste, bekenne ich mit Vergnügen, dass diese sehr anregende und anziehend geschriebene Abhandlung ein Gewinn für die hebräische Lexicographie ist, und dass wir von den weiteren Arbeiten des Verfassers auf diesem Gebiete neue Anregung und Förderung erwarten können.

Wien, 15. September 1884.

D. H. Müller.

## Bibliographie.

- Delitzsch, Friedr. Art.: Keilschrift in: Ersch und Gruber's Allg. Encyklop. d. Wiss. u. Künste, 2. Sect., Theil 35 (Leipzig 1884), p. 96—102.
- Die Artikel: Moloch, Monate, Nebo, Nebukadnezar, Nebusaradan, Nebu-Sasban, Nergal, Nergal-Sarezer, Nibehaz, Nimrod, Nineve, Nisroch, Ohim, Ophir, Pekah, Perser (incl. Meder), Put, Rehobot Ir, Resen, Rimmon, Riphat, Ros, Sadrach, Salmanassar, Saneballat, Sanherib, Sargon in: Bibl. Handwörterbuch (Calwer Bibellexicon), Lief. 6-7. Calw u. Stuttg. 1884.
- Ausführliche Kritik über J. Menant's "les pierres gravées de la Haute-Asie": Lit. Ctrbl. 1884, Nr. 43, Sp. 1486—9.
- Guyard, S. Une nouvelle racine assyrienne: barú: Journ. as. 1884, p. 274—6.
- Études Vanniques. Hypothèses, Corrections et suggestions nouvelles.
   J. A. VIII, 3 (1884), p. 499-517.
- Haupt, Paul. The language of Nimrod, the Kashite: Andover Rev. 1884, July, p. 88—98.
- The so-called Woman's Language of the Ancient Babylonians: John Hopkins University Circulars, vol. III, Nr. 29, Baltimore, March 1884, p. 51.
- Heuzey, Léon. La stèle des vautours. Étude d'archéologie chaldéenne: Gaz. Arch., 9 année (1884), p. 164-80; 193-203 (dazu pl. 24 und 26).
- Hommel, F. Die Sumero-Akkader, ein altaisches Volk (Vorläufige Mittheilung): Corresp.-Bl. d. d. Ges. f. Anthropologie, XV. Jahrg. Nr. 8, Aug 1884, p. 63—4.
- Klatt, J. Bibliographie über Keilinschristen: Literatur-Blatt s. orient. Phil. I, Hst. 2 und 3, p. 92—3; Hst. 7, 8 und 9, p. 322—6.
- Lenormant, Franç. Les Origines de l'histoire d'après la bible et les traditions des peuples orientaux. Tome 2ième, IIe partie. Paris 1884. 8°. 344 p. (c. IV. Javan, V et VI Tubal et Meschech, VII. Tiras i. e. les peuples du Taurus incl. Khatti).

- Massaroli, G. Les rois Phul et Tuklatpalasar II dont parle le livre IV, chap. XV, des Rois sont ils un seul et même personnage?: Le Muséon 1884, juill. p. 489—96.
- Oppert, J Ausführliche Kritik über J. Flemming's "die grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezars" etc.: Gött. gel. Anz. 1884, 9, p. 329—40.
- Ausführliche Kritik über Frdr. Delitzsch's "die Sprache der Kossäer":
   Oesterr. Monatschrift f. d. Orient 1884, Nr. 9, p. 230—1 und Nr. 10,
   p. 253—5.
- Prätorius, F.— Ausführliche Kritik über Frdr. Delitzsch's "the Hebrew language": Literatur-Blatt für orient. Phil. I, Hft. 5, p. 194—201.
- Pognon, M. Inscription de Mérou-Nérar Ier, roi d'Assyrie (Fin). J. A. VIII, 3 (1884), p. 293—335.
- Rawlinson, H. C. assisted by Pinches, Th. G. A selection from the miscellaneous inscriptions of Assyria: The Cuneiform Inscriptions of Western Asia, vol. V, pt. 2, pl. 36—70. London 1884.
- Le ultime sorti di Babilonia: Civiltà catt., Ser. 12, Vol. 7, Quad. 821, p. 527-41.
- Sayce, A. H. Babylonian Folklore: Folk Lore Journal, Vol I, p. 16-22.

Abgeschlossen am 30. October 1884.

## STANISLAS GUYARD †

Kaum in Jahresfrist ist wiederum unter den wenigen, die sich dem Studium der babylonisch-assyrischen Sprach- und Alterthumskunde gewidmet haben, eine rüstige Kraft im vollsten, jugendfrischen Schaffen dem Leben entrissen worden: unseren werthgeschätzten Mitarbeiter St. Guyard hat am 7. September ein plötzlicher Tod ereilt.

Geboren am 27. September 1846 zu Frottey-dès-Vesoul, wandte sich STANISLAS GUYARD schon von frühester Jugend an der Sprach- und Geschichtsforschung zu, die schwierigen Literaturen und besonders die Geschichte des alten Orients hatten an ihm einen begeisterten Anhänger, den leidenschaftliche Wahrheitsliebe zur treuesten, sorgfältigsten und gewissenhaftesten Lösung grosser Aufgaben antrieb. Mitglied der Société asiatique und Professeur an der École des hautes études zu Paris, befasste sich GUYARD besonders in den letzten Jahren fast ausschliesslich mit den Sprachen und der Literatur der mesopotamischen Keilschriftdenkmäler. Seine Notes de lexicographie assyrienne, an die sich später Nouvelles notes anreihten, die Untersuchungen über die Inschriften von Van, zu deren Entzifferung er den eigentlichen Grund legte, und einige kleinere Arbeiten über zabal und barû, die sämmtlich im Journal asiatique von 1878 an erschienen sind, dazu die Notes assyriologiques, mehrere Aufsätze in den Mémoires de la Société de linguistique, der Revue critique und der Revue de l'histoire de religions, sowie seine letzten beiden Arbeiten, die in den vorstehenden Blättern gedruckt sind, legen beredtes Zeugniss ab nicht nur von der grossen Begabung und Findigkeit und der Vertrautheit unseres Mitforschers mit der

Schrift und Sprache der Keilschriftdenkmäler, sondern vor allem von seiner nüchternen und besonnenen Methode der Forschung, die über der Freude an Neugefundenem die goldene ars nesciendi nie verlernt hat.

Mögen die bewegten Abschiedsworte M. E. Renan's am Grabe des Verstorbenen auch die unseren sein:

"Pauvre cher ami, entré maintenant dans la sérénité absolue, donne le repos à ce cœur inquiet, à cette conscience timorée, à cette âme toujours craintive de ne pas assez bien faire. Tu as été un bon ouvrier dans l'œuvre excellente qui se construit avec nos efforts. Ta tristesse seule fut parfois un peu injuste, injuste pour la Providence, injuste pour ton siècle et pour toimême. Sois tranquille, ta gerbe fleurira; tu as montré la route: ce que tu n'as pu faire, d'autres le feront. Ta vie sera pour tous ceux qui t'ont connu une leçon de désintéressement, de patriotisme, de travail et de vertu".

München, den 31. October 1884.

Die Redaction der Zeitschrift für Keilschriftforschung.

Die

## Pesikta des Rab Kahana

das ist

die älteste in Palästina redigierte Haggada.

Nach der Buber'schen Textausgabe zum ersten Male in's Deutsche übertragen und mit Einleitung und Noten versehen

vor

Lic. Dr. Aug. Wünsche.

8 Mark.

Die

Samaritanische Pentateuch-Version:

## DIE GENESIS

in der hebräischen Quadratschrift unter Benützung der barberinischen Triglotte herausgegeben und mit Einleitung, Textkr. Noten, Scholien und Beilagen versehen von

Dr. M. Heidenheim.

3 M. 50 Pf.

(Heft I der Bibliotheca Samaritana herausg. von Dr. M. Heidenheim.)

Das

# Leben und die Lehre des Muhammed

dargestellt von

Prof. Ludolf Krehl.

Band I

Gebunden 6 M. 50 Pf.

Digitized by Google

Das

# LITERATUR-BLATT

## ORIENTALISCHE PHILOLOGIE

unter Mitwirkung von Dr. Johannes Klatt in Berlin

herausgegeben von

### PROF. DR. ERNST KUHN IN MÜNCHEN

erscheint in monatlichen Heften von 2-3 Bogen in 80 zum Subscriptionspreise von 15 M. und bringt Besprechungen der auf dem gesammten Gebiete der orientalischen Philologie erschienenen Literatur, an die sich eine von Monat zu Monat fortgeführte orientalische Bibliographie, sowie Correspondenzen und kleinere Mittheilungen an-Die Besprechungen sind durchgängig mit dem vollen schliessen. Namen der Recensenten unterzeichnet.

### Es lieferten Beiträge für den I. Band:

| In. Ivolaeke.         | J. II. Moratmann.    | P. G. Kobies.        |
|-----------------------|----------------------|----------------------|
| H. Thorbecke.         | C. Cappeller.        | P. von Bradke.       |
| F. Hirth.             | E. Meyer.            | A. Holtzmann,        |
| W. Thomaschek.        | J. Jolly.            | L. Fritze.           |
| A. Hillebrandt.       | A. Socin.            | H. Ethé.             |
| C. Salemann.          | D. H. Müller.        | L. Stern.            |
| E. Schrader.          | C. Snouck Hurgronje. | A. Führer.           |
| F. Giesebrecht.       | R. Roth.             | M. Hartmann.         |
| F. Prätorius.         | M. Uhle.             | C. Gaedicke.         |
| G. von der Gabelents. | H. Oldenberg.        | C. F. Scybold.       |
| L. von Schröder.      | E. Hultzch.          | S. Fränkel.          |
| Chr. Bartholomae.     | F. Justi.            | L. N. A. Barthélemy. |
|                       |                      |                      |

1727.J.L.

R. Rost.

Das I. Heft des II. Bandes ist soeben erschienen.

Robles.

19.6

## ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

#### UND VERWANDTE GEBIETE

BEGRÜNDET VON FRITZ HOMMEL

UND

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. AMIAUD UND E. BABELON IN PARIS, G. LYON IN CAMBRIDGE-MASS. UND THEO. G. PINCHES IN LONDON

HERAUSGEGEBEN VON

#### CARL BEZOLD.

| II. Band.          | Januar 1885.                          | 1. Heft.        |
|--------------------|---------------------------------------|-----------------|
|                    | INHALT:                               | Seite           |
| A. H. Sayce, An a  | ncient Babylonian Work on Medicine    | е I т           |
| P. Jensen, De inca | ntamentorum sumerico-assyriorum serie | ei quae dicitur |
| "surbu" tabula     | a VI. II                              | 15              |
| C. Bezold, Ein F   | ragment zu Sa                         | 61              |
| Theo. G. Pinches,  | Additions and Corrections to the l    | Fifth Volume    |
| of the Cuneifo     | orm Inscriptions of Western Asia II   | 72              |
| Friedr. Delitzsch  | n, Assyriologische Notizen zum Alten  | Testament I.    |
| Das Land Uz        |                                       | 87              |
|                    | eilungen der Herren Hommel,           | I STATE A CAL   |
| Jensen etc.        | <i>.</i> /                            | .F.             |
| Bibliographie .    |                                       | (BCDL: LIBRY)   |
| ·                  |                                       | PERIODICALO     |
|                    |                                       |                 |



#### LEIPZIG

OTTO SCHULZE

II QUER-STRASSE II. 4

Digitized by Google.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

#### UND VERWANDTE GEBIETE

BEGRÜNDET VON FRITZ HOMMEL

UND

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

HERAUSGEGEBEN VON

CARL BEZOLD.

Die "Zeitschrift für Keilschriftforschung" erscheint in Vierteljahresheften zu je 5—6 Bogen 8° zum jährlichen Subscriptionspreis von 16 M. Einzelne Hefte kosten 5 Mark.

Man beliebe alles was die Redaction betrifft an Dr. C. Bezold, 34 Brienner-Str. München, alles was die Expedition und den Verlag anbelangt an die Verlagsbuchhandlung von Otto Schulze in Leipzig, 11 Quer-Strasse, zu adressiren.

Unter der Presse befindet sich:

DIE

## LÖSUNG

DER

PARADIESFRAGE

VON

MORITZ ENGEL.

c. 3 Mark.

Digitized by Google

## ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

#### UND VERWANDTE GEBIETE

MITBEGRÜNDET VON F. HOMMEL

UND

#### UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass. und Theo. G. Pinches in London

HERAUSGEGEBEN VON

CARL BEZOLD.

BODL: LIBR) .

ZWEITER BAND.



LEIPZIG
OTTO SCHULZE
21 QUER-STRASSE 21
1885.

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München.

Digitized by Google

## INHALT.

| S                                                                                                     | eite        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| A. H. Sayce, An ancient Babylonian Work on Medicine 1.                                                | 205         |
| P. Jensen, De incantamentorum sumerico-assyriorum seriei quae dicitur "surbu" tabula VI               | 15          |
| C. Bezold, Ein Fragment zu Sa                                                                         | 61          |
| Theo. G. Pinches, Additions and Corrections to the Fifth Volume                                       |             |
| of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia 72, 157, 263,                                           | 328         |
| Friedr. Delitzsch, Assyriologische Notizen zum Alten Testament                                        |             |
| 87, 161, 284,                                                                                         | 385         |
| H. Hyvernat, Sur un vase judéo-babylonien du musée Lycklama                                           |             |
| de Cannes (Provence)                                                                                  | 113         |
| Theo. G. Pinches, Archaic Forms of Babylonian Characters                                              | 149         |
| Eb. Schrader, Der assyrische Königsname Salmanassar                                                   | 197         |
| M. Grünbaum, Einige Bemerkungen mit Bezug auf den Aufsatz                                             |             |
| "Sur un vase judéo-babylonien" etc. (II, 2, S. 113 ff.)                                               | 217         |
| Joh. Latrille, Der Nabonidcylinder V Rawl. 64 umschrieben, über-                                      |             |
|                                                                                                       | 335         |
| P. Haupt, Einige Verbesserungen und Nachträge zu seinen Akkadischen und Sumerischen Keilschrifttexten | 267         |
|                                                                                                       | •           |
|                                                                                                       | 319         |
|                                                                                                       | 324         |
| •                                                                                                     | 36 <b>0</b> |
| Eb. Schrader, Die Namen Hadad, Hadadezer, Benhadad und ihre keilinschriftlichen Aequivalente          | <b>~</b> 66 |
| keilinschriftlichen Aequivalente                                                                      | 366         |
|                                                                                                       |             |
| SPRECHSAAL:                                                                                           |             |
| Fr. Hommel, Miscellen                                                                                 | 99          |
| Varia                                                                                                 | 408         |
| Fr. Hommel, Die Könige und Patisi von Sir-gul-la und ihre                                             |             |
| Inschriften                                                                                           | 179         |

|                                                                      | Seite |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| Firdusi e i monumenti di Babilonia                                   | 187   |
| Theo. G. Pinches, Aus einem Briefe desselben an C. Bezold.           | 189   |
| C. Bezold, Fund auf Cypern                                           | 191   |
| Th. Nöldeke, Aus einem Briese desselben an C. Bezold                 | 295   |
| J. Oppert, Deux tablettes bilingues inédites                         | 297   |
| P. Jensen, Nachträge zur Erklärung der Tafel "surbu" VI 306,         | 416   |
| Theo. G. Pinches, Der Name Bin-Dara-gala und sein Verhältniss        |       |
| zu dem Namen Bin-Addu oder Ben-Hadad                                 | 311   |
| P. Haupt, Hebr. מְבֵל = assyr. nabâlu                                | 315   |
| C. Bezold, Eine eigentümliche Statusconstructus-Erscheinung          | 316   |
| A. H. Sayce, Miscellaneous Notes                                     | 399   |
| J. Halévy, מצר et מצר                                                | 405   |
| Frdr. Delitzsch, Zu den "Deux tablettes bilingues inédites" (Bd. II, |       |
| S. 297 ff.)                                                          | 411   |
| Theo. G. Pinches, Additional Notes                                   | 414   |
| C. Lehmann, Zu arrat limutti(m)                                      | 425   |
|                                                                      |       |
| RECENSIONEN:                                                         |       |
| Eb. Schrader, The cuneiform inscriptions and the Old Testament,      |       |
| Translated by O. C. Whitehouse, Bespr. von C. B                      | 428   |
| Heinr. Zimmern, Babylonische Busspsalmen. Bespr. von C. B.           | 430   |
|                                                                      | 7,5   |
| <del></del>                                                          |       |
| Bibliographie 109. 194, 317,                                         | 433   |
| Berichtigungen                                                       |       |
| ·                                                                    |       |



## An ancient Babylonian Work on Medicine.

By A. H. Sayce.

T.

Some two years ago, I copied in the British Museum portions of a great medical work which must have been to the Babylonians what the Papyrus Ebers was to the Egyptians. The work explains the origin of the determinative which is shown to denote "a medicine"; consequently, the rendering akalu "food" given of it in W. A. I. IV. 13. 56, 16. 25 is not exact, as it signified not "food" in general but "medical food" in particular.

The portions of the work I have copied consist of a large tablet, marked K. 61 and containing three columns on the Obverse and Reverse, a 4th column having been lost, of about 70 lines each; of another large tablet of 4 columns composed of the fragments K. 161 and K. 201; of a tablet of one column numbered ( 535; and of a tablet of one column in very bad condition marked 2. It will be impossible to translate these in extenso. partly because the names of most of the medicines mentioned in them cannot at present be identified, while many technical terms are still unexplained; partly because considerable parts of the two first-named tablets are illegible on account of the silicate with which the characters are filled, and which will have to be removed by the application of an acid. Moreover I have not been able to revise my copies of the tablets by a second examination of the originals.

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

Digitized by Google

The colophon attached to K. 161, at the end of the  $4^{th}$  column, is as follows:

"'If a man's heart is diseased, (take) the pure milk of a wild cow, butter, the heart of a . . .'. The first tablet of the series 'For a body image-sick, for low spirits . . .'. Palace of Assur-bani-pal, the king of multitudes, the king of Assyria, to whom Nebo and Tasmit have given broad ears, and have bestowed sight on his eyes; the engraved

characters of the written tablets, whereof none of the kings before me had taken a copy or record (nix), — recovery thro' the master of the thumb (or lancet?), the road to Borsippa, a complete strengthening, the potent medicines of Adar and Gula as many as exist, on tablets I wrote, I engraved, I made clear and for the inspection of my readers within the palace I placed".

As I pointed out many years ago in my Paper on Babylonian Astronomy. I must be read a-na "for". This is made quite clear by the medical tablets where it interchanges with the simple I.

For the Accadian alam "image" see W. A. I. III. 70. 52. Reference is here made to the practice of making a wax or clay image of a person who was supposed to waste away as the image did. Apparently low spirits were ascribed to this imaginary cause. That kiz libbi means "low spirits", literally "weariness of the heart's desires", may be gathered from W. A. I. II. 17. 23; cf. Prov. XIII. 12. The corresponding Hebrew root would be PD.

Atû is a synonyme of sakâru, tamû and nabû; see Strassmaier's Wörterverzeichniss s. v. We find atâ in W. A. I. III. 16. 31. Comp. Heb. אוה.

"The master of the thumb" (ubanu) must be the doctor or surgeon. The Accadian dubbin is denoted by ideographs which represent "the lower part of the nail", and is also rendered into Assyrian by tsumbu and imdhu. The latter word represents [ in R. 204. (II.) 20, and may possibly signify a "lancet".

"The road to Borsippa" must refer either to the fact that the temple of Nebo at Borsippa was a Babylonian temple of Esculapius to which sick persons were carried, or else that there was a medical college at Borsippa. Strabo (p. 739) states that there were colleges at Borsippa and Erech.

Takhizu cannot have its ordinary signification of "battle" here. The root is in, so that it may mean "strengthening".

A-zu, whence the borrowed Assyrian asu (প্রতম) has, as I first pointed out in 1876, the meaning of "medicine" i).

Basâmu is an equivalent of basu. The primitive meaning seems to have been "to place", as Prof. Lyon has observed, and I have found subtu given as a substitute of it.

Asnik may be rather asniq "I compressed" like sanqi "the narrows".

The tablet of which this is the colophon begins as follows:

- 2. ETTE 元 谷一TTE (1- (1- ETTE (1- (1- ETTE (1- (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (1- ETTE (

- 1) In the despatch-tablet K. 572, line 8. mention is made of the

- 10. | (三) (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (三) (三) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) | (□) |

"For a body image-sick, for recurrent low spirits take destiny-wood. Take...wood, the slice of a snake, sisi, siman, tume-uru; (these) 7 medicines for warding off disease (?) compound together; add mead; ... with raw flesh without ... drink and ...

For low spirits, on the day when the dove enters the ark make it ascend its horn and repeat an incantation thus: . . . . . . .

For low spirits eat the flesh of . . . . without . . . . and live.

For the same take susc wood; drink it in water without . . . and live. For the same compound wine; drink it in water without . . . and live. For the same, compound strong wine; drink it without . . . and live".

Surus is the shaphel imperative of crisu which is explained by nadû W. A. I. V. 24. 12.

In the second column of this tablet (1. 19) is replaced by ta-ca-sim, a 2<sup>nd</sup> pers. sing. present of kasamu.

The sense is made pretty clear by the numerous passages in which the word occurs, tho' the only signification of I which I know is that of "arc" (see my Paper on "Babylonian Augury" in T. S. B. A. IV, 2, 1876). UR-BI is found in the name of the wolf UR-BI-KU "devourer of . . . ".

Before we find elsewhere inserted; the character represents karpatu "a cup" as well as sicaru "mead", and it may therefore have this signification here: (ana) karpata nadi "put in a cup". — "Black mead of Babylon" (Din-tir) is mentioned in Col. II, 4.

I have no idea what is meant by "the star KU-BAT". That a star is signified is shown by the variant UL for MUL. IT-TIK-ZI-GA is translated scru "flesh" (see Lenormant: Études sur quelques parties des Syllabaires cunéiformes p. 98, and D. T. 57, 1, where it is rendered se-rim).

The meaning of  $\not\equiv$  is unknown to me. It will be observed that  $\not\vdash$  is interchanged with balu.

In line 4 reference seems to be made to a custom of commemorating the return of the dove to the ark of Xisuthrus.

I must leave a translation of the incantation to others. with the gloss munu is an equivalent of gesdinna translated dabatu (? "good wine"), in  $\oplus$  243, 20-24. It must therefore signify some species of wine<sup>2</sup>). Amanum

- 1) STRASSMAIRR (l. c. s. v. ga-sa-su) quotes KA-RAT pronounced su-sut and rendered by gatsatsu sa sinni "cutting of a tooth", from which it follows that means "to cut", "slice", or "compound". Hence in the sense of an arc it would literally signify "a segment".
- 2) In 82. 14. The when pronounced ni-mur in Accadian is said to have the Assyrian significations of tumru, dabtuv and itranu. Tumru may be "a palm" tho' itranu seems to mean "a watering-place" (W. A. I. V. 16. 4. compared with II. 62. 40—43).

is "sound" (W. A.I. II. 32. 62), and the whole phrase interchanges with gesdin-na kal-ga in K. 01. I, 15.

- 11. I-na ki-iz LIB GIG I KIM-su tu-se-sab-su
- 12. 知识") 所以 " ( ) ( ) ( )

- 16. 国产工(平工会) (平工工) (平工工) (平工工) (平工工) (平工工) (平工工) (平工工) (平工工)

<sup>1)</sup> This character could not be printed exactly; there should be in this and in the following passages within [1]. Only on [1], [1], [2], [3], according to the original tablet, is to be read [1]. — Ed.

"For low spirits . . . seat him over his likeness; calves' milk, barley and fresh . . . plaster over his mouth and he will live.

For the same. Pour wine over his likeness and surround his head with . . .

For the same. Make a head of skin below: his likeness above drench with libations; his face smite with libations. A name on the skin also (?) for a good heart pronounce . . . . .

For the same. The root of the tree of human destiny, the root of the *susum* tree, *sisi*, *siman*, . . . , and the tongue of a dog compound together: drink it either in water or in palm-wine".

It is difficult to say whether "the likeness" was an image of the whole person or only of the part diseased. The part diseased (perhaps pronounced nuk in Accadian, see W.A.I. V. 13. 37) is rendered pupatu "a calf" or "cow's embryo" in S. 2148. 3 where we have:

## 国际国际工作工作员

par-ra û pu-pa-śa i-rak-kuś-[śu]

"the cow and its youngling he will bind"

en-za û la-la-sa 🚺

"the goat and its offspring he will bind"

[parra ù pupaśa] yu-sam-qa-tu

"the cow and its youngling he will slay"

"the goat and its offspring he will slay".

However, elsewhere is written as one word, which is interpreted kasikan in W. A. I. IV. 29. 51-52, and this may be its meaning here.

I do not know how the first syllable of \( \) \( \) \( \) \( \) is to be read and so leave the word undetermined.

In line 13. read tukarrar from >>>, of not unfrequent use in Assyrian.

I suppose tusaga to be the Pael of saqû "to drink" with a causative sense, since it is joined with sipkuti.

In line 15. read tamakhats (not tamadhar).

In the second column there are several prescriptions for heartburn. Two of them are as follows:

- (11). ► U 体 目 III ► 〒 ŚUKH [tu ina]
  〒I ► III

"For heartburn compound yellow garlic and the rind of a reed . . . drink it in an ass's water without . . .; dates either in . . . oil or in calve's milk drink".

"For heartburn place upon the heart the hearts of ..., kharkhar, a good reed, the herb muk, and cypress: choose .... plaster it on his flesh (?) and he will live".

For kasi and iktanasu see W.A.I. V. 20. 15, 16 where kasu is the equivalent of kamu. We find the Pael yukassu in W.A.I. IV. 19. 14 and the Iphtael yuklassa in 20, 2.

Sumi is DIW "garlic".

is "oil", in Assyrian saman (W.A.I. IV. 26. 47) and bissatu (II. 25. 27), whence the verb basâsu "to oil" or "cleanse".

"to bend" is explained by gan-duppi "a writing reed" and by gan-duppi "a writing reed" and by gan-duppi "a writing reed" and by gan-duppi "a writing reed" and by disu "grass" (W. A. I. V. 27. 58); by disu "grass" (W. A. I. II. 45. 49, 51 purasu (Criw) is the rendering of below the rendering of below to have some such signification as "flesh", perhaps as "the covering" of the body. See W. A. I. II. 28. 6.

- (18). ([-(?) III | mu se qi num gig | ti su IZ e-ri-na IZ sur-man GI KHI-GA SIM muk &
- (19). | ETT | khar-khar | SIS ur bi ta-ka-nam | bi RU-di ne sal
- (20). [ ( ni ni khal-sa | LIB RU-di DIB-BA khi bar ki | ( x | si ip | ku su UM [ma TI]

"To produce appetite drink palm-wine and raise (thyself) up (?). When (cnuma) there is heartburn get the skin of the hearts of sheep; . . . . of a mosquito for his life. Cedar wood, sherbin wood, a good reed, the herb muk or . . . , and kharkhar, 5 medicines for warding off the pain(?) compound together; put in a cup . . . . ".

Isi may be the imperative of nasû. E is explained by karrâbu in W. A. I. IV. 17. 13, and the sense of the whole sentence is literally: "as for sheep, the skin of their hearts bring".

In line 22. mention is made of Eridu, but the line is too much broken to allow of a translation. In the next line but one occurs the phrase itanapats kima nuni ita-

nakbir cima tsiri "it spreads itself like the fish, it swells out like a snake". These lines form part of an incantation.

The beginning of another incantation at the commencement of the 3<sup>rd</sup> column is worth quoting, tho' the lines are mutilated:

. . . . in Magan rising, also the Moon-god

. . . . - V-u ma-ta sad-i u-se-ri-dam-[ma]

.... the Sun-god makes plain and mountain descend and

.... [ina qaq-]qa-ri sur-šu-šu qaq-qa-ra DIR-ŚI ((() su AN-e naq-pa[-su]

.... in the earth is his root, the earth is his bedchamber (?) the heaven is his perforation

its-bat lib alpi ina tar-ba-tsi

.... in his ... he took; the heart of the Moongod in the mists he took; the heart of the ox in his lair (he took)".

Lower down we read:

"Let it be done! On the big toe of thy left foot place the incantation and cause it to remain on thy toe, and . . . . .".

The incantation is as follows:

sa-ru um-mi sa-ru sa-ru am-ma ili at-tam sa-ru bi-rit zi-e

u si-na-a-ti at-tam tu-tsi-tsa ma it-ti ili akhi-ka na-si-e

"O wind, my mother, wind, wind the . . . of the gods art thou, O wind among the storm-birds (or wind of the storm-god); yea the water dost thou make stream down and with the gods thy brothers liftest up the . . . of thy wisdom".

I now pass on to K. 61. The first column of the Obverse begins thus:

- 1. Ĭ-na SAK LIB su ►► [\$\overline{\pi}\$] kim khi-si-tu TSI im-ta-na-ak na-bi kir-bi \$\overline{\pi}\$ GIG
- 2. A BI KHIR A alapi UZU SAKH
  BI MULU DIN-na nu-us-ta-makh-khar TI-su
- 3. bar qa ZAK khi-li bar qa SIM lı bar qa SIM gam-gam bar qa ziri 🕌 bar qa pa-pa-si sc-man bar qa SIM im-di
- 4. bar qa ziri EIIIE tar-ra-ti bar qa IIII bar qa III se-nu bar qa TIK sa-khar-ra bar-qa pa-pa-si
- 5. bar qa EIIIE e-si-i bar qa EIIIE KUR-RA bar qa KU tu-khu bar qa ziri EIIIE GAB bar qa c-si-pa-ti A-LIB
- 6. \ ME A-DAN SIM khal \ ME KAA-AB-BA | ya KU GIG | ya ca-lum-ma | ya BI = | | | | | | in-sik
- 7. ¶ qa KU qu-ur-bi 🔀 -nam tar & kim ra-bi-ki ta-rab-bak ina 🖺 🔊 🖺 sur-ri-su lu-us-kun A-LAL
- 8. ► ♥ UT-mc GAB ma ta mar ₺ ma ( ► ₺) kas kas ul UT lib-su i-pa-sakh
- 9. A ma û kas kas ul DIR lib-su NE yu-cal A ma û kas kas ul ARA ud-da \*\( -da \)
- 10. gur gur su El ma ù kas kas ul MI yu-sam-ra-su ma nu TI

- 11. ¶ û kas kas ul pu-li-e yu-rid A-LIB IM-TIK sa ud-da di-
- 12. kas-sim ina A TE E ta la as lal it DUB su kit-ni-c ina BI NAK
- 13. UT-ma NAK EME e-gis-su-nu IZ Ham
- 14. Y-na TSI GIG E EL su-me ina A NU E
- 15. A gesdin-na KAL-GA al-us-sa YIE kab-ru-ti NAK

"For a diseased gall-bladder devouring the top of a man's heart like a ring(?) . . . . within the sick (part) we prepare cypress, goat's milk, palm-wine, barley, the flesh of an ox and bear, and the wine of the cellarer for his life. Half an ephah of clear honey, half an ephah of cypress, half an ephah of gangam herbs, half an ephah of flax-seed (linseed), half an ephah of . . . ., half an ephah of imdi herbs, half an ephah of the seed of tarrati, half an ephah of calves' milk, half an ephah of senu wood. half an ephah of . . . powder, half an ephah of the of the river-god, half an ephah of usu wood, half an ephah of mountain medicine, half an ephah of the flesh (?) of a dove, half an ephah of the seed of the . . ., half an ephah of the harvest of the field, 10 measures of the juice of a cut herb, 10 measures of the tooth of the sea, one ephah of putrid flesh (?), one ephah of dates, one ephah of palm-wine and insik, one ephah of the flesh (?) of the entrails, slice and cut up: or like a mixture mix; let him put a reed in the ingredients at its beginning (i. e. let him begin to stir it with a reed). On the 4th day observe the (sick

#### 14 A. H. Sayce, An ancient Babylonian Work on Medicine.

man's) countenance; if it shows a white (appearance) his heart is cured; if it shows a dark (appearance) his heart is still devoured by the fire; if it shows a yellow (appearance) during the day it achieves the man's recovery; if it shows a black (appearance) he will grow worse?) and will not live. For the swelling?) compound (the flesh of) a cow (which) has entered a stall and which has been slaughtered during the day. Seethe?) in water and calves' milk its parts?). Drink the result in palm-wine. Drink it during the day. Egissunu, binu, white reed and seeds he . . . .

For a diseased gall-bladder drink herbs in water without . . . Mix water and strong wine: drink quantities of calves' milk".

# De incantamentorum sumerico-assyriorum seriei quae dicitur *šurbu* tabula VI.

Disseruit Petrus Jensen.

#### II. 1)

### Šiptu.

I, 51. *i-kal-la-pu* non accurate scriptum esse pro *ik-kal-la-pu* apparet ex *issahatu* (II, 8), *innapasu* (II, 28) etc. — Cum *kalâpu* conjungendum esse syr. קלף constat.

Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa Signa

(= li'bu, cf. II, 9) docere videntur incantamenta insequentia. Tamen negari non potest, posse haec signa etiam hic indicare deum ignis. Nomen dei ignis fuisse Gibil judicant homines docti, quia ejus ideogramma ex duobus signis compositum est, quae gi et bil legi possunt, et quia gibil respondet assyrio kilûtum. Sed quomodo fieri potest, ut notio "combustionis" eadem voce exprimatur qua deus combustionis? Accedit quod signa ideo-



<sup>1)</sup> Cfr. tom. I, p. 279 sqq.

gramma ignis ( continere videntur, ita ut, si legenda essent haec signa phonetice, quid significaret nomen dei ignis clare videre potuisse Sumerios pateret, id quod non verisimile esse elucet. Itaque confiteamur necesse est, dei ignis sumerici nomen non fuisse nisi Gisbar (Ngiswar).

53. musari pertinere ad agrum discimus ex 2, 27, 52 ef (musarû sa ikli), esse partem agri ex 2, 35, 44 a et 2, 27, 52 ef inter se comparatis, esse partem agri fructus ferentem ex 2, 48, 24 ef sqq. [kissu ad radicem kanâsu pertinet (cf. M = paharu); de M disseruit Paulus Haupt (Sintfluthbericht I, 42; KAT²), cf. Sc 1, 8: + = likittu (לְסָטִ)], esse denique partem agri irrigatione egentem ex 4, 27, 5 a  $(b\hat{\imath}nu^{\,i})$  ša ina musari' mî' lâ ištû = tamarix (orientalis)?) quae in musari' aquam non bibit). Quos locos non minus quam hunc locum secutus conclusi musarû esse hortum olitorium (extra urbem situm?) sive simile quiddam (cf. quod ideogr. ejus ( [ (4, 27, 4 a) etiam ideogr. vocis arku est: 2, 26, 55). De hujus vocis origine acute sane sed non recte Halevy disseruit in ZK, t. I, p. 268. Cui cum repondeant signis sum. et sum. mu (2, 20, 3) et sum. sar, et assyr. banû, aşû 🕼 urķiti: 4, 9, 2 a; 4, 3, 32 a) et assyr. arķu, ortum esse vocabulum assyr. musarû ex sum. musar "locum ubi herba procrescit" significante apparet.

innirisu: Niphal vocis iri su = "plantare" = عرس.

property hic usurpatur loco praepositionis ana, id quod nonnunquam fit (cf. ina matima = ana matima: 3, 43, III, 1)<sup>3</sup>).

ו) Cf. aram. בינא (Löw, Aramäische Pflanzennamen).

<sup>2)</sup> Cf. Petermann, Pflanzenreich, p. 753, lin. 17 cum 4, 26, 37 b.

<sup>3)</sup> Huius rei causa videtur esse quod posterioribus temporibus ino et ana simili modo pronuntiabantur ab Assyriis. Saepius enim pronuntiasse eos 📆 sicut nostrum ě sive i ex multis causis apparet.

Eff esse "receptaculum aquae" e multis locis apparet (cf. 2, 38, 14 a. b; 4, 14, 3, 12 b; 4, 65, 23, III) <sup>1</sup>). Ex iisdem locis elucet, Eff esse receptaculum aquae manibus hominum factum. Cum idem signum ut legatur kâbu et kabû Sb 244 et 245 postulent, quorum alterum in memoriam revocat syriacum קביא רמיא, קבא, alterum arabicum "cumque asiga ("aqua impletum"?) 2, 38, 21 a. b respondeat ass. îku išpuk, 2, 38, 70 a. b scriptum sit ante a-girin (= amiranu)<sup>3</sup>), quod lacum significare elucet, îku aut "lacum" aut "puteal" esse sequitur. Sic apparet, îku nihil aliud indicare nisi "lacum" (Teich). Eff hic legendum esse îku, docere videtur 4, 14, 3, 11—12 b.

אר הוא hic legendum esse  $palgu^4$ ) idem locus docet; kakkaru a radice \*kararu = (cf. קרקע) derivandum esse notum est.

esse "caulem" et ego conclusi et FRIDERICUS DELITZSCH probavit (*Hebrew language*, p. 34; cf. 5, 26, 25 gh sqq.; 5, 29, 29 ef; 2, 23, 1 ef sqq.). Ex his locis sequitur, pronuntiari posse ideogramma ex. gr. zikpu, pirhu.

(5) significare verbum  $as\hat{u}$  discimus ex 4, 8, 42—43 b, verbum  $el\hat{u}$  ex 4, 27, 16, 17 b.

<sup>1)</sup> itti bini ahî îki.

<sup>3)</sup> Haud scio an amiranu derivatum sit a voce accadica a-mirin (= a-mirn?) sumericae a-girin (a-ngirin) respondente.

<sup>4)</sup> Constat signa לא בין etiam legi posse hirîtu, quod verbum Aramaei ab Assyriis accepisse videntur: אַראָרוּתא.

<sup>5)</sup> FR. DELITZSCH reficere posse sibi visus est Sc 25, Sb 1, 9 a cum in lacunis scripsit et Recte cum fecisse probatur Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

II, 1. naptanu 1) significare "epulas" constat, omnia ea indicare, quae nostra voce Essen comprehenduntur

et locis ASKT 31, 702; 5, 38, 9 gh et loco 5, 21, 14 cd, ubi sumericum

respondet assyrio i-du-lu-u.

Cum 1) (asû), 2) sicul possit legi in (cf. 4, 8, 42 b etc.), 3) vox his signis respondens desinat necesse sit in -u (4, 1, 40 a; 4, 27, 17 b etc.), verisimile mihi esse videtur, et pronuntiatum esse quondam ud(d)u et pronuntiatum esse quondam ud(d)u et pro pro pronuntiandum esse ud(d)u.

1) Patânu illud quod legimus loco 2, 38, 73 gh verti solet "gustare" compararique cum ¿;. Quod jure fieri refutare non possum. Alterum etiam verbum patânu habuisse Ass.-Bab. mihi constat. Conferentes enim 5, 19, 47 cd (ubi ) [ ] = mu-mu = kamû = "pabulari, pasci"), 5, 30, 26 ef (ubi ) [ ] = patânu sa akâli) intelligimus hoc patânu significare aut "cibum praebere" aut "edere". Ab hoc videlicet patânu naptanu derivatum est.

negari non potest (cf. Sargon, Cylinderinschrift, 1. 42: naptan simat pašsuri). Ita hic quoque vertendum esse apparet.

- De hac linea ut recte judicemus consideranda sunt haec:
- I, 1) vocis altu loco III, 4 posita est vox alti. Sequitur inde ut altu vocabulum sit phonetice scriptum.
- 2) signa ★ ★ ★ et a signo ← et a signo ★ spatio sejuncta esse, testatur P. Haupt 1. 1. Unde sequitur, ut ★ cum ★ cum conjungendum sit.
- 3) EV mihil aliud posse significare nisi mâmît elucet. Itaque hoc modo secernenda sunt signa hujus lineae atque disponenda:
- II, 1) In incantamento, quod lineae 4, 8, III, 1-7. continent, sola nominantur ea mala, quae in linea 3. hujus incantamenti enumerantur, non quae in linea 4.

<sup>1)</sup> Cfr. 2, 50, 49 a (DELITZSCH, Paradics 223) et tabulae Musei Britannici bilinguis S. 526 signatae lineam 18. — Edit.

2) hujus incantamenti in lin. 5. optat homo aegrotus, ut sicut allium desquametur aliquid. Itaque quia, si comparatur aliquid, necesse est esse aliquid, quocum comparetur, linea 5. cum linea 4. conjungenda est. Unde sequitur etiam lineam 3. cum linea 2. esse connectendam. Nunc autem lineae 2. et 3. apodosis esse debent sententiae antecedentis. Ergo in linea 2. unum certe signum verbum indicare necesse est. Jam legimus 1. 2, 39 38, cd:

$$[-] \vdash ] - \vdash = issuh.$$

Nihil igitur impedit nos quominus legamus linasih-su mâmît, ne differentia quidem generis grammatici; nam 4, 8, 11—12 legimus si-rit-su lupassasu, 4, 64, 9 b lipsurînisu mâmît. Quod significari signis probatur loco 4, 64, 52 a:

## 

non potest esse ideogramma to cum compl. phon. ta conjunctum, quia sihirta aut simile quod-

<sup>1)</sup> Verbum kasû notiones indicat "premendi" et "comprehendendi"; cf. 4, 66, 46 a; 4, 58, 31 a; 4, 57, 53 b; 4, 57, 40 b etc.

respondet ass. pitû et ušsuru (= losmachen, loslassen) 2, 39, 45; 4, 1, 18 et 19 a.

altu significare aliquid quod solvi possit apparet. Maxime verisimile est, altu pertinere ad radicem \* كُلُّ (cf. hebr. كُلُّ , assyr. ultu, assyr. alâlu), ita ut altu ex \*allatu contractum sit (cf. quod altu (= "uxor, femina") ex astu = assatu ortum est). Suspicor, altu significare "vinculum" aut "torquem" aut simile quid (cf. kûru).

3. tânihu "suspirium" esse solet, hic non esse potest. Nam ad amovenda suspiria non opus est incantatione sed voluntate hominis. Contuentibus nobis 3, 13, 11 b (bahulâtisunu ušannihu ulamminu karassun), 4, 66, 47 (post: ilti'a lippațir, kasîti'a lirmû, tânihi'a litbalu sibît sârî'), Sanh. Taylor 4, 16 (šunuhis marsis), vix potest dubitari, vocabulum tânihu significare etiam id quod suspirium efficit i. e. "tormentum"; cf. germ. das Weh, weh!.

gendum sit, discimus ex IIII, 11. Nam cum ceterarum vocum, incantamenti, cujus haec linea pars est, nulla "peccatum" indicet, de quo incantatores saepius loquuntur, vocabulo si- su aliquid hujusmodi significari posse videtur. Nunc autem Li-ti indicat "peccati" genus et potest legi sirti neque minus verbum si-rit-su.

Ergo verisimile est, ita esse legendum. Quae cum ita sint, opinari possumus, verbum sirtu ) idem esse atque syriacum שורעתא (radicis שורעתא) et significare "lapsum".

 $\square$ -latu = hablatu, a radice habâlu = خبل = חבל derivatum.

4. Living utrum v. zumru an v. mašku indicet, non liquet.

Ex eo tamen, quod sequitur ((((, ) non sequitur, effici videtur, legendum esse zumru.

buânu respondet. De hoc verbo egit Lenormant (Transactions of the Soc. of B. A., VI, 144 sqq.) conclusitque significare id "ulcus". Quem secutus est Lyon (Sargoninschrr., p. 69). Quorum sententiam equidem probare non possum propterea quod:

I. 2, 28, 13 bc sqq. quo loco multitudo ulcerum enumeratur, buânu non commemoratur;

II. a) 2, 17, 19 ab sqq. ubi compluria nominantur genera ulcerum adjectivo nomine non adjuncto buânu nominatur lâ fâbu, limnu, et mihis buâni i. e. contusio buâni incantatur; b) simili modo 4, 29, 21b non yy sed yy [[]] 2) exorcizatur; c) 2, 28, 16 b commemoratur i. e. buânu marsu; 4, 67, 53 b homo aegrotus dicit a mago abscissum esse

III. de eo qui non veretur deum suum haec dicuntur: "(morbus capitis) eum sicut cannam secat, ejus buânu sicut — [[A] A] vexat" (buânisu kîma — [[A] A] A] ušallit<sup>4</sup>): 4, 3, 6—8);

<sup>1)</sup> Littera aspirata omissa est sicut littera y vocis zir, litt.  $\sqcap$  vocis kim, litt.  $\aleph$  vocis nis etc.

<sup>2)</sup> Cf. 2, 17, 20 a; 2, 28, 13 b.

<sup>3)</sup> Ricinus communis? (HALEVY, Doc. religieux).

<sup>4) /</sup> legendum esse docet 2, 39, 14 gh. Quamquam non accurate

IIII. a) hoc loco buânu et si ru similem occupant in sententia locum (stehen im Parallelismus mit einander); b) idem fit 4, 3, 7—9.

Ex quibus locis omnibus apparet 1) buânu ipsum non esse malum, nisi cum corpus aegrotum sit; 2) buânu esse in corpore hominis, priusquam aegrotus sit; 3) buânu esse partem corporis. Quibus concessis ex eo quod ideogramma ulcerum saepissime signum tontinet concludere licet, buânu esse genus quoddam carnis, fortasse "musculum" 1); cfr. 5, 61 V. 11: sir buânî.

quid sibi velit usallit definire possum, tamen genus quoddam delendi significare affirmandum est (cf. 4, 22, 31 a; 4, 3, 55 b cum 4, 24, 45 b; 4, 26, 49 a). Videtur verbum significare "saevire in al., vexare".

<sup>1)</sup> Cf. 4, 3, 29, 3 a b (ubi ) = dadda) cum 4, 29, 19 c (ubi ) = budnu). Non alienum videtur comparare dadda cum hebr. [77], quod jam Josephum Halevy fecisse in libri qui inscribitur Documents religieux, pag. 79 video (le mal de poitrine). Ideogrammata [77] et [77] num idem significent et utrumque indicet "carnem surgentem", in medio relinquo (cf. Sc 3, 13: 20) = ilú sa naphari).

<sup>2)</sup> Cf. HERMANNI HILPRECHT Freibrief Nebukadn. I., II, 59 (adí úm balţu = Zeit seines Lebens).

significationem "temporis" magis aptam esse quam "diei". Minime enim verisimile est, differre velle hominem aegrotum discessum malorum usque ad vesperum. *Ina ûmi annî* igitur respondet latino "nunc", *inusu*") latino "tunc".

### Šiptu.

<sup>1)</sup> Umu reperitur in his locutionibus: 1) ina ûmisu = "tum", 2) ina ûmisuma = "tum", 3) (inu-ûmisu =) inûmisu = "tum" (Neb. Senk. 1, 11), 4) ninûmisu = "tum" (1, 51, I, a, 20); înu, î'nu in his: 1) înusu = "tum", 2) mînusu = "tum", 3) nînu = "cum" (1, 51, II, a, 7), 4) nînum "cum" (1, 51, II, a, 7). De quibus disseruit AMIAUD, J. A. 19, p. 241), accutissime ille quidem, sed non recte. Nam si înu ortum esset ex ina ûm, quomodo ortum esset nînu? Mihi quidem reputanti, et ina ûmisu contrahi in (inu-ûmisu =) inûmisu et înusu idem esse atque nînusu, dubium esse nunquam potuit, quin nînu ortum esset ex ina-inu, nînusû ex ina înusû. Jam cum intexerent, ut ita dicam, formam inûmisu formae nînusu novam quandam formam formavisse et monstruosam Ass.-Babylonios judicaverim, nînûmisû dico, ita ut Hebraei ex 120 et 120% formaverunt 1200.

<sup>2)</sup> Ut ita ita ita quoque deum ignis significare jam pridem conjecerunt homines docti. Esse hoc ita satis apparet ex. gr. ex 4, 56, 37 a, ubi italian italian evidem munere ungitur, quo italian fungi solet. Quid sibi velit italian nondum liquet. Equidem existimo hoc signum illud esse italian, quod reperitur 4, 39, 23 (dingir babbar in nin-zi italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian italian

וסיסנא syr. סיסנא = syr. סיסנא.

kâtpu non legitur nisi hic. Cum casus nominativus sit, subjectum esse videtur. Neque minus cum signa בין בין בין ita legi possint, ut consonantes vocis congruant cum consonantibus hebr. et aram. קטף, probabile videtur, signa legenda esse kâtpu et significare, eum qui carpit (carpsit)".

11. Fig. 1) significare "patinam" legendumque esse passuru constat (S<sup>b</sup> 269).

### Šiptu.

18. If ideogrammatis vim ut reperiamus, contemplemur necesse est lin. 20, ubi legimus: "ejus it in ejus in ejus in ejus in et pikurtu (cf. I, 48) et ari (cf. annotationem) partes sunt gisimmari (cf. annotationem), primum quid sit hoc quaeramus. Viam monstrant 2, 15, 24 cd sqq., ubi legimus, gisimmaros plantari, parvas arbores aqua perfundi (27), circum nemus aedificari aliquid (29), tricesimo die mensis arahsamna custodem nemoris possessori nemoris dactylos ferre (40-47). Videlicet dactyli fructus sunt nemoris

<sup>2)</sup> esse legendum dru 5, 26, 45 ef, which esse legendum gisimmaru et Sb 1, 23 b et 4, 21, 5 a (ubi contendunt.

arborum gisimmaru vocatarum (cf. 2, 15, 49: sulup gisimmari). Ergo gisimmaru est "palma" (quod Oppertus jam conjecit, cf. Zeitschr. f. Keilschriftf., tom. I, p. 55). Recte nos judicasse, confirmatur loco 2, 46, 29-30, a b i. e. "palma masculina" et "p. feminina"), et loco 5, 26, 39 segg. efgh (libbi enim est haggadicum לֹב, fortasse (u)kûru aram. קורא, certo sissinu aram. סיסנא, tubalu[-u] = תובליא, tuhal[-lu-u] = תוחליא etc.; cf. Löw, Aramäische Pflanzennamen, p. 109 sqq.). Restat ut disseramus de voce illa quam Eberhardus Schrader (Monatsberichte der Berl. Akad. d. W., 5. Mai 1881) "palmam" indicare judicavit, mussukan (mismakan etc.) dico. Equidem cur negem non habeo. Fortasse enim voce gišimmaru solum significabatur "palma dactylifera", cum mussukan omnia genera palmaram complecteretur. Jam cum pikurtu pars palmae sit, âru pars partis palmae sit necesse est. 2, 41, 21 e legimus 🔰 🌃 feminini generis esse posse. Apparet igitur, ut âru "florem" (palmae) indicet. Quae sententia optime probatur ex. gr. loco 4, 27, 7 a (5, a): bînu sa ina musarî mî lâ istû, gimmatsu 1) ina sí ri arta la ibnû. Quod si aru "flos" est, pikurtu (cum âru pars pikurti sit) nihil esse potest nisi "fasciculus" sive "panicula florum" (Blüthenrispe). Pertinere fortasse pikurtu ad radicem \*pakâru = syr. בכל et indicari vocis ideogrammate "fascem, fasciculum", jam supra diximus (I, 58).

21. sipir (si-ti) saepius conjungitur cum casu genitivo verbi actionem aliquam significantis (sipir nikilti 5, 3, 85; sipir isippûti 5, 4, 86 etc.). In tabulis reperiuntur tria verba sibûtu: 1) sibûtu = "tinctio, immersio" (2, 30, 62 f); 2) sibûtu = "optatum"; 3) sibûtu, quod "preciosam ali-

<sup>1)</sup> Nescio an gimmatu comparare liceat cum Γυμμάθ = ξ.; (ZDMG 27, p. 530).

quam rem" significare videtur (2, 67, 63). Cui (tertio) sibûtu nescio an cognatum sit et hebraicum עב' (cf. הוד, הוד = "splendor" = "ornamentum") et id sibûtu"), quod reperitur in hoc incantamento, ita ut pluralis ille sibûtâti pluralis sit singularis sibûtu eodem modo formatus quo pl. isîtâti (1, 19, 109), quem pluralem esse verbi singularis isîtu apparet.

25. Ante I non legendum esse sed I sed I testatur P. HAUPT loco citato.

## Šiptu.

28. EIE Compositum est ex duobus signis. Cum non reversuram esse rem his signis indicatam in dicat ovem suam et ad vestem dei aut regis non captum iri homo aegrotus, "lana ovis" sit haec res conjiciendum est. Quomodo legendum sit signum EIE docent ex. gr. 4, 8, III, 29—30 et 2, 17, 55 cd (sipâti)²). "Lanam ovis" peculiari aliqua voce vocatam esse, et ideogramma docet et pronomen adjectivum annî, quippe quod generis masculini sit. Loco 5, 14, 25 cd (ubi de lana sermonem esse docent verba antecedentia feminini generis) respondet signis EIE EIII vocabulum itku. Significata igitur esse videtur lana ovis verbo significante "rem preciosam, insignem".

<sup>1)</sup> Significat igitur sibútu et "ornationem" et "ornamentum", sicut prima illa vox sibútu et "tinctionem" significat et "id quod tinctum est" (5, 15, 13).

innapašu jam pridem cum syr. DE1 et arab. نفش collatum est.

significari ideogrammate patet ex insequente pronomine suffixo. Cum 2, 44, 12 ef connexa sint haec signa cum signis [2] (quibus "agnum" indicari vidimus: I, 16 annot.), judico signis [2] [2] significari "ovem adultum" sive "ovem" neque legenda esse alio modo atque signum [2], immiru.

### Šiptu.

- 38. Cum significat "capram" (4, 28, 49 a).

  Significat "lanam caprinam". Non legenda sunt signa sipât inzi, quia ea sequitur pronomen adj. masculini generis, quod non posse conjungi cum insi, docent incantamenta antecendens et sequens. Itaque una voce significatam esse "lanam caprinam" in lingua assyrliquet. Quae qualis fuerit nescio.
- 41. Elucet in lacuna ponenda esse signa ► [ ] [ [ (cf. II, 21).

#### Šiptu.

48. EXE signum determinativum esse patet ex genere grammatico vocis anni (cf. F Y (F) 5, 15, 15 ef).

sirpi (a radice sarâpu derivatum) hic significat "lanam tinctam" (fortasse "fila tincta"). Proprie significat "quidvis tinctum" (cf. 5, 15, 15 ef, ubi sirpu = "pannus tinctus").

esse "jugum textorium" Julius Oppert primus vidit.

quomodo appellaverint Assyrii non traditum est.

nihil aliud significare potest nisi "filium". Mihi quidem Oppert non persuasit, significare signum "unum ex" (Zeitschr. f. Keilschriftf. I, p. 45 sqq.).

ubarra. Cum illud, quod pars ideogrammatis "jugum textorium") indicantis est, Sc 1, 5 ut bitramu legatur postulet et loco 4, 21, 19—20 b sum. respondeat assyr. burmu, in lacuna ponendum esse 2 verisimile est. Significat scilicet burrumu actionem texendi. Videtur v. ass. cognatum esse syriaco 22, arab. (cf. quod verbum biñ, quod ejusdem originis est ac germanicum binden, in lingua danica rustica actionem "acubus texendi" significat).

## Šiptu.

- III, 1. Ad hoc incantamentum restituendum reputanda sunt haec:
- - II. 1) upuntu verbo carere non potest;
- 2) cum umma novam sententiam introducat, hoc verbum in lacuna lineae 1. fuisse patet;
- ante vocem umma fortasse verbum aliquod fuit actionem "dicendi" significans (quamquam interdum omittitur);

<sup>1)</sup> Verisimile est significari signis id quod ponitur ( ) ad texendum ( ) (Gestell zum Weben, Webstuhl).

<sup>2)</sup> DELITZSCH: "50, b, Schluss: u-bar-ra-mu, auf K. 2953 erhalten".

- 4) cum verisimile sit, legendum esse in lin. 8. ina isâti ik[kamû], contemplantibus nobis incantamenta antecedentia non magnae audaciae esse videtur conicere post upuntu legendum esse: ana isâti anadî.
- 2. III. Necesse est ut de signis  $\rightarrow \square$  disseramus. Si certum est in fine lineae 2. legendum esse  $likm\hat{u}$  sive  $likm\hat{i}ka$ , la-ba- non potest esse initium objecti ullius. Unde efficitur ut aut adverbii aut adjectivi alicujus initium sit ad li'bu pertinentis. Jam vero cum in lingua ass. quantum equidem scio verbum cujus primae syllabae sint la et ba huic loco aptum non repertum sit, separanda esse videtur syllaba la a syllaba ba, ita ut ba prima vocis syllaba fiat. Si licet conjecturam proferre, fortasse legendum esse contenderim la ba-at-lu = "non desinens, non cessans" (cf.  $l\hat{a}$   $p\hat{a}d\hat{u}$  = "non cessans, non parcens" etc.;  $p\hat{a}d\hat{u}$  =  $bat\hat{a}lu$ ).
- 3. Post *mâmît*, si modo quid in lacuna fuit, ponendum esse in hac lacuna *limuttu* verisimile est.
- 4. Post alti ma- quid in lacuna scriptum fuerit, cum nihil supersit nisi syllaba ma- hujus verbi sive horum verborum, erui non potest.
- 5. Restituenda videlicet haec linea ita est ut cum II, 3 etc. congruat.
- 6. In lacuna fuerunt fortasse verba (mala): ina sum-ri'a basû (cf. II, 4).

Jam aggrediamur ad explicanda verba.

\* Ideogramma "seminis" esse constat. Respondet nostro Samenkorn. Vix dubitari potest, quin \* Ideogramma dum sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo Ideogramma sit eodem modo quo eodem modo quo eodem modo quo eodem modo quo eodem modo quo eodem modo quo eodem modo quo eodem modo quo eodem modo eodem modo eodem modo eodem modo eodem modo eodem eodem eodem eodem eodem eodem eodem eodem eodem eodem eodem eodem eodem e

ubuntu (upuntu) legimus etiam loco 4, 56, 10 a. Elucet v. significare plantam. Cum hoc incantamentum porrigatur a linea 1. usque ad lineam 21. (non enim scriptum est signum III ante lin. 8!), III ubunta videtur esse idem atque it ubuntu definire. Nam III III etiam reperimus locis 4, 25, 12 b; 4, 61, 19 b. Accedit quod, quia plantarum ideogrammata in scripturis sum. et ass. signum determinativum ante sehabere solent, III signum determinativum esse videtur. Quid significet III, docuerunt me hi loci:

- 1) 4, 2, 20 c (ubi verbis: kalama zi (da) 1) gimi mu 2)-mu-(((( respondent verba: mâtum kîma kîmi ikamû);
- 2) 4, 13, 56—57 b (ubi sum.: zi ašnan (?) azaga ass.: kîm ašnan illîti resp.);
- 3) 3, 42, 23 (ubi legimus: kîmu urķiti idranu, kîmu pisirti<sup>3</sup>) bu----tu<sup>4</sup>) lihnukas).

Ex his locis efficitur: 1) kîmu in agro esse, 2) kîmu significare "frumentum", 3) kîmu significare "herbam" et viridem et aridam. Nunc autem kîmu bis connectitur cum kamû (4, 2, 20 c; 5, 19, 47 cd), cujus ideogramma ex [ (= pû) et [ (= kîmu) compositum est atque loco 2, 36, 62 g h verbis patânu sa akâli vertitur. Ergo kîmu "fruges, proventum agri, pabulum" significat, kamû "pabulari, pasci". Esse kîmu aethiopicum **47 h** (cf. arab.

<sup>1)</sup> E cum significet kîmu, legendum esse zi docet Sb 1, 5, b.

<sup>2)</sup> Loco signi legendum esse sig. quod pronuntiandum esse mu docet 5, 19, 47 c d.

<sup>3)</sup> Cf. ennarationem l. IIII, 4; pisirtu = "stramen", non = "panicum".

<sup>4) =</sup> bu-\(\frac{1}{2}\)-tu = mauvaises herbes (J. A. tomi 15. p. 512.; GUYARD).

Scimus igitur ubuntu esse 1) herbam, quae edi possit, 2) plantam non ita magnam (ubuntu pi'a iprusu 4, 56, 10 a), 3) plantam in ceremoniis saepius usurpatam, 4) plantam cujus semina plantantur (non seruntur solum). Quid sit, videant physici. Fortasse Josephus Halevy (Documents relig., p. 138), qui talmudicum per comparasse videtur cum hac voce, recte vertit: pois.

- 6. lâ tùb libbi lâ tûb siri. Vox lâ in lingua ass. eodem saepe munere fungitur quo graec. ἀν-, lat. in-, germ. un-, syr. אֹלְי, hebr. אֹלִי, Quomodo concrescat cum alio verbo ex eo colligi potest quod 1, 27, 38 et 65 loco lâ amâri scribitur lâmâri.
- 7. kispu et sqq. Idem est ordo harum vocum locis 2, 17, 64 d; 4, 66, 18 b. Earum ideogrammata omnia continent signum [ ], quod assyr. imtu et ru'tu') significat. Imtu esse hebr. ΠΩΠ jam Lenormant (Transactions 1878, p. 168) jure contendit, significare "poison" jam Sayce (Elementary Grammar, p. 6) conjectura collegit. ru'tu est syriacum κίτρυ. Itaque kispu, ruhû, rusû simile quidquam significare videntur atque "venenum". Probatur hoc ex. gr. locis 2, 17, 64 cd; 4, 16, 57—58 b; 4, 66, 13 b (ex quo loco colligi potest, kispu esse "liquorem" quendam). kispu ejusdem originis esse atque hebr. Ταίρ vix dubitetur, praesertim cum versio veteris testamenti Alexandrina pro v. Ταίρ habeat φαρμακεύεσθαι, pro voce του φαρμακός 2).

<sup>1)</sup> Cum hoc vocabulum etiam respondeat signo (Sb 85), esse principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam, unde simplicior forma orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque originalem formam orta sit principalem atque origi

Is qui parat φάρμακα appellatur in lingua assyr. kaššāpu (4, 64, 62 a), ea quae parat kaššāptu (4, 64, 62, a).

ruhû saepius conjungi cum kišpu jam dictum est (2, 17, 64 d; 4, 66, 18 d; 4, 56, 20 a(!). Hanc ob rem synonymum hujus vocabuli esse videtur').

rusû quia sicut ruhû saepius cum kispu connectitur, et quia altera ejus ideogrammatis pars  $(2, 17, 64 \text{ cd}) \longrightarrow \text{IV}$  assyrio rihû respondet (cf. 5, 19, 29 cd, 30 cd: IV = IV lum sa rihî, IV = irû sa sitti (= sinati = IV) cum 5, 22, 44 et 50: IV = rihûtum, IV = irû), simile quidquam esse atque kispu et ruhû concludo²).

The signa indicare vocem arsasi docent ex. gr. 2, 17, 60 ab, 65 cd. Simile aliquid significare videtur atque kispu etc. Quia saepissime cum his vocibus conjungitur (2, 17, 65 cd; 4, 64, 63 a etc., cf. 2, 17, 60 ab: arsasi, ru'tu), et quia saepissime sequitur eas, complecti earum vim videtur. Verisimile igitur est, interpretandum esse arsasi "materiam malam, materiam morbiferam" (hoc ita esse ostendit signum \(\psi\) "quidquid" ideogrammatis) 3).

Jam conemur reficere lineas 8-21.

8. Cum lacuna continuerit verbum exprimens actionem comburendi necesse sit, quoniam ante lacunam - legimus, cumque hujus verbi primi signi vestigia ostendant,

<sup>1)</sup> Originalis atque propria hujus vocis significatio videtur esse "sordes"; cf. 4, 26, 15, b; HAUPT, Keilschrifttexte, p. 75 (zukkî comparare licet cum hebr. אובן et syr. אובן).

<sup>2)</sup> Derivatum esse videtur ab assyr. risû, ita ut proprie significet,,liquorem" (ex. gr. 2, 30, 70, bc).

<sup>3)</sup> De etymo atque origine hujus vocis certi aliquid proferre non possum. Suspicor aršašú esse formam عَنْ radicis \*(h)arāšu = syr. מַלְילָה (cf. ഫ്രൂൻ, ഫ്രൂൻ). Similis forma est alkakati (ilkakati): 4, 15, 60 a; 3, 7, 50; 8, 60 etc. Namriru non a radice namāru sed a radice marāru derivatum esse, probat forma namrurat (Bronzethore von Balawat III, 3). Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

initium ejus fuisse syllabam  $\vdash \bigvee \langle \bigvee \rangle \rangle$ , non dubium esse potest, quin in lacuna fuerit  $[i]kkam\hat{u}$ .

- sidendi" (subtu, A-latu etc.). Si revera scriptum hic esset (E) E, haec signa nomen regens indicarent vocabuli signis A c indicati, objectumque verbi ikkamû. Nunc autem non (E) E comburitur sed semen (III, 1). Unde efficitur, ut (E) aut perperam scriptum sit ab homine Assyrio aut perperam lectum a Georgio Smit. Itaque si reputabimus, lineas 1-21 unum tantum incantamentum continere, si comparabimus cum hoc incantamentum illud, cujus initium in fine partis III. hujus tabulae, cetera pars in parte IV. legitur, ubi primum quid faciat dicit magus, deinde id quod facit confert cum eo, quod ut fiat optat, verisimile nobis videbitur loco (E) E esse scribendum et legendum (E) E = kîma.
- 9. In lacuna ut ponamus  $ri-\tilde{s}u$  (sive  $ra-\tilde{s}u$ ), postulat I, 53.
  - 10. In lacuna ut ponamus oppostulat I, 54.
- 13—15. Lacunas harum linearum in archetypo non esse tantas, quantas Georgius Smith eas describi jussit, testatur Haupt 1. c. Idem dicit, in lacuna linearum 13. et 14. non fuisse nisi duo signa, in lac. lin. 15. duo triave. Quibus in lineis cum tria mala commemorentur corporis, quibus ne rursus perturbetur optat homo aegrotus, cum etiam supra (1. 7.) de tribus malis corporis (kispu, rubu, rusû) locutus sit, cum ideogramma vocis kispu sit

<sup>1)</sup> Effici videtur hoc ex 4, 56, 18—20 d: quia et voci ipisu respondet verbum ab eadem radice derivatum et vocibus ipistu et mustipistu, etiam

16—21. Quid in harum linearum lacunis ponendum sit, docent II, 2 sqq. Quid in linea 19. post signum ► (post verba: kîma zir (zi) upunti anni) fuerit probari non potest (lihhalik?).

Incantamenti verba interpretari conemur.

- 8. De 🖺 🤡 dixi III, 1.
- "hortum" aut irisu, "olitorem" significare, constat.

De **ty** et **ty** dixi supra (I, 54).

innimidu. imidu synonymum esse vocis irisu supra dixi. Multis in linguis actio "ponendi" et actio "plantandi" eodem verbo exprimuntur (cf. aram. אורטיב), germ. setzen, sum. (2, 15, 21, 25, 30 = zakâpu etc.).

- 12. De 🌣 🛱 et 🌘 🖾 et 🕩 dixi I, 55.
- 14. *iṣin ṣiru* vi congruere cum עציון, forma cum עציון jam pridem cognitum est.
- 15. 🛏 📉 libbi'a. Quod verbum etiam reperitur locis 1, 69, 21 a (u puluhti Sîn bil ilâni ina 🦞 🖹 🖈

v. kišpu respondere vocabulum ab eadem radice derivatum verisimile est.

Quod si ita est, significat vocem kaššapu, ita ut respondeat voci kišpu.

<sup>1)</sup> Cum saepius vocem kišpu sequatur ruhū, loco 4, 57, 10 d vocem kišpu sequantur signa kišpu sequantur signa cumque signo frespondeat assyrium rihū (Sc 24), ideogramma vocis ruhū frisse judico.

<sup>2)</sup> Ex. gr. 2, 17, 64 cd.

rîsîsu suskinâma) et 1,69,54 c (u puluhti etc.). Quae locutio a locutione puluhti ilûtika rabîti suškin (1, 68, II, 27) nequaquam segregari potest. Reputantibus nobis in lingua syriaca שׁמֵיַא רפּוּמָא significare "palatum", samâmu sive samî" "cavum" atque id cameratum interioris partis corporis significare persuasum erit (cf. etiam quod κοιλόν = coelum est). Videlicet est "cavum pectoris, cavum thoracis" sive "pectus interius", cum irtu significet "pectus exterius". Nam de ventre cogitare ob eam ipsam causam non licet, quia Ass.-Babylonios sedem timoris in ventre esse existimavisse non traditum est, nisi forte šamâmu libbi'a eam partem ventris significat, in qua kabittu posita est. Quibus dissertis quid sibi velit ilput dicere possumus. Lapâtu ut semper significet "evertere" aut simile quiddam fieri non potest. Quomodo fieri potest ut haec vis adhibeatur locis 4, 4, 35 c (himiti illîtim, amilu apal ilisu luppit), 4, 26, 15 b (zinnistu ša ruhí katsu iltapat), 4, 26, 35 b (mí bûri ša katu la ilput)1), 2, 35, 63 gh (sa ina sun mutisa kuzba lâ ilput)? Mihi quidem dubium esse non potest, quin hoc lapâtu, prorsus sejungendum sit ab illo lapâtu, praesertim cum omnibus his locis uno modo verti possit (etsi ei respondet sumericum ()²). Communis est omnibus locis significatio "stringendi". Quod si accuratius volumus transferre, vertendum est lapâtu loco 4, 4, 35: "linere"; 4, 26, 15: "abstergere"; 4, 26, 35: "attingere" (cf. Guyard, J. A., tom. 15, p. 51). Quibus constitutis in mentem nobis venit

<sup>1)</sup> Apparet ex sumerico , loco signi legendum esse signum

<sup>2)</sup> Hoc nihil aliud probat nisi scripsisse Ass.-Babylonios archetypos earum tabularum in quibus respondet assyrio *lapátu* ei quod non exprimat actionem evertendi; scripturam quae vocatur sumericam ab iis inventam esse, probare non potest.

vocis *lipit* illius, quae saepius conjungitur cum deo pestilentiae. Apparet hoc *liptu* significare "contagionem". Etiam huic loco maxime aptam esse significationem "attingendi" quis est qui neget? Dubito an vertendum sit: "Viro ne inficiatur pectoris mei cavum".

#### Ín.

- 22 23. 1) Ex lin. 42., quia ex l. 39.  $(k\hat{a}tisu, sipisu)$  apparet, viru m circumvolvi aliqua re (re  $k\hat{u}$  nominata),  $k\hat{u}$  illud a femina factum esse patet  $(k\hat{a}sa)$ .
- 2) Priusquam femina agere incipit, primum homo quidam aliquid facit feminae (apparet hoc ex eo quod quamquam lineae 22. primum signum est , lineae 23. primum vocabulum non est nomen feminae cujusdam sed praepositio ana, ita ut subjectum esse non possit); deinde *Istar* aliquid sive aliquem regit. Verisimile est, lin. 22. et 23. virum feminae mandare ut faciat id quod postea facit. Itaque cum ante verbum istakan signum -su servatum sit, ante signa legenda esse judico et ante

Quod si ita est, lin. 23. initium esse verbi significantis feminam quandam elucet. Nunc autem in carmine epico quod dicitur *Gisdubari* feminae quae vocantur *kizriti* inter comites sunt deae Istaris (4, 49, 16 b), l. 2, 32, 35 cd vocabula *kazratu* et *kizritu* respondent signis (post *ardatu*, *siništu* etc. positis). Itaque elucet post *ki*- in lacuna ponenda esse signa *iz-ri-ti*.

Loco 4, 49, 16 b vox kizri'ti conjungitur cum samhâti et harimâti. Voci harimâti respondet eodem loco ideogramma vill vill vill coco 2, 32, 31 cd seqq. et voci samkatu (samuktu) et voci harmatu (harimtu) et voci kazratu (kizritu) respondet ideogramma vill vill.

Cum certum sit, loco 4, 49, 16 b legendum esse (cf. P. Haupt, Das babylonische Nimrodepos, p. 49, lin. 2, annot. 4.), utroque loco haec signa legenda esse apparet. Itaque cum voci kizritu respondeant signa (III), haec signa post in linea 22. fuisse verisimile est.

Post | aut | aut | ponendum esse docet praepositio ana lineae 23.

Post scribendum esse W docet istakan.

24-25. Quibus concessis nemo dubitabit, quin post legendum sit YTT, post YTT, post kizriti; fortasse legendum est post YTT, post kizriti -ša (cf. Haupt, Nimrodepos, p. 49). Quia assyrium ašāru (= \text{TV}) respondet sumerico YTTT, ante \text{Authentical ba-nin-di legendum est YTTT.

Cum sinnistu (zinnistu) sit subjectum hujus sententiae, (quia in proximis est sententiis), cum in hac incantamenti parte tres tantum personae nominentur, cum usisib non usurpetur nisi cum spectet ad homines et animalia, cum denique ridiculum sit cogitare hominem quendam aliquo loco collocare deam, ab ancilla collocari hominem aegrotum judicare debemus. Quibus probatis \*\*\forall (\*\* finem esse vocis significantis locum eum, ubi ponatur homo, verisimile est. Jam vero cum ex 2, 23, 59 cd habuisse Assyrios vocabulum tinihu idem significans atque irsu discamus, verisimile est in lacuna ante \*\*\forall (\*\* ponenda esse signa \*\*\forall \*\*\forall .

aut kîma solet significare aut "facere" aut maşû") aut samâţu etc. Nunc autem hic non significare potest kîma, quia lineae 27. prima vox est sinnistu. Sequitur inde, ut verbum (Thätigkeitswort) indicet.

<sup>1)</sup> Cf. ušamsî mâl libbi.

Fortasse exprimit notionem "faciendi". Magis tamen verisimile mihi est, ei respondere hic assyrium šamâţu, quia assyrio rakâsu respondet, quocum šamâţu vi congruere videtur (cf. syr. Nonz et arab.

Cum assyr. tršu sumerico (sive (sive ) respondeat, trsu idem sit atque tinihu, post () signa () in lacuna ponenda sunt.

28—29. Haec lineae comparandae sunt cum 2, 17, 55 cd sqq. Quo facto colligi potest, in linea 28. signa II sequi debere A. Ante A. (cum quidquid est nihil esse possit nisi instrumentum) signum II ponendum est. 2, 17, 55 cd docet, pro II legendum esse II (Delitzsch: "29 b: III ina pilakki etc., nicht III"), inter A. et II ponenda esse signa III III A.

30-31. Ante ponendum esse râmu in lacuna post signum F ponendum est. Quia ♣ assyrio kû vertitur, ante in lacuna ♠ ponendum est.

34-35. Primum annotare debeo, in archetypo hujus tabulae loco signi relegi (cfr. Haupt, l. l.). Haupt suadet, ut legamus ante (L.) - E - W. Quod si recte suaderet, in linea 35. legendum esset mu-

<sup>1)</sup> Cf. versionem.

pa-as-sir. At spatium quod ante arrati est, minus est, quam ut in eo quatuor signa scribi possint. Reputantibus nobis signa & non posse partem esse nisi ideogrammatis aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A aut A a

36—37. In lineis 40. et 41. narratur Marduk solvere rem  $k\hat{u}$  appellatam. Itaque cum in lin. 39. narretur, circumvolvi manus pedesque hominis (manum pedemque h.) aliqua re, re  $k\hat{u}$  appellata eum circumvolvi colligere licet. 1. 36. cum iterum (cf. 1. 31.) locutio munassir mâmît usurpetur, novam sententiam introducit. Ergo cum ante namtrima unum tantum signum fuerit (HAUPT, 1. c.), signum in lacuna fuit lineae 36., It in lacuna lineae 37. Esse hoc ita mihi nunc Delitzsch confirmavit (cf. S. 1521).

Sequitur jam enarratio.

- 22. legendum esse garsa ostendunt S<sup>b</sup> 214; 5, 19, 32 cd.
- 24. ►► Up legendum esse nin cum significet deam listar nominatam diximus I, 12.
- 26. Signa utrum legenda sint gis-na(da) an ideogramma sint vocis ignotae nescio.

esse legendum dur ex. gr. ex 2, 26, 13 ab (2, 31, 13 gh); 4, 14, 20 a (ub<sup>i</sup> = dur = salalu, -ru = asabu) apparet.

<sup>1)</sup> Deam Istaram incantationibus adesse, etiam 1. 2, 17, 45 cd legimus. Videmus ibi dici, rem 🖒 = kinu ab Istara afferri. Videtur igitur Istara gu faciendum curasse. Nunc autem A, funiculus" est nostro loco; loco 2, 17, 45 cd sequentur signum signa eadem, quae 1. 4, 25, 6 b sequuntur signum E | (= ,,lanam"). Itaque negari vix potest, etiam 1. 2, 17, 45 cd esse "funiculum" praesertim cum 1. 2, 17, 48 cd jubeatur res 🏞 appellata alligari ad manum dextram. Cum his locis comparari potest 4, 31. 52 a quo loco gessisse narratur Istar in pectore dudinâti, quod verbum, quamquam quid sit accurate determinare non possum, tamen quia loco 4, 63, b 51 conjungitur cum palagdu (quod arab. فَلَكُمْ esse infra (1. 29) demonstrabo) instrumentum esse ab iis qui nebant usurpatum contendere audeo. Ex his rebus sequitur, deam Istaram praefuisse arti nendi, sine dubio eam ob causam quia a feminis solis exercebatur. Quae res conferre posse videtur ad locum quendam libri Jacobi Sarugensis, qui inscribitur על מפולתא דפתכרא explanandum. Ibi (ZDMG 1875, p. 110, 1.54) legimus: תרעתא גדלת אלהתא. Legendum ne est בַּלָח et vertendum: "Tar'atha netrix dearum (die Spinnerin unter den Göttinnen)"? Imprimis videtur ostendere ita vertendum esse, quod תרעחא nomen Istarae (עהתר) continere maxima hominum doctorum pars judicat.

- 27. Pro **(((-nistu** et sinistu scribitur etiam sinistu. Quia facilius ex sinistu sinistu quam ex sinistu sinistu fit, vetustior forma esse videtur sinistu. Num sinistu cum **670** comparare liceat, in medio relinquatur necesse est.
- 28—29. EXE cum significet supâtum legendum esse "sig" docet S<sup>b</sup> 1, 16 b, etiam cum significet sipâtum legendum esse sig, non traditum est, sed verisimile est, quia alium sonum indicari hoc signo non tradiderunt grammatici babylonici.
- babbar legendum esse, cum pisû indicet, docet 2, 19, 14 ef.
- videtur, quod signum hac vi instructum saepius sequitur compl. phonet. ga; non certum esse hoc, ex iis sequitur, quae disserui de lin. I, 12; sine dubio legi posse kan probant loci  $S^b$  1, 21 a (F) k = kan =  $ad\hat{a}ru$ ); 5, 30, 20 ef (k) k =  $\hat{u}mu$  na'duru).
- Quamquam hoc signum saepius occurrit in tabulis, tamen omnes fere loci ita mutilati sunt, ut ex uno hoc loco quid sibi velit colligere possimus.
- I. Voces "lana nigra" et "lana alba" reguntur a verbo itmi (nam non esse possunt subjectum, quia sipâti pisâti et sipâti şalmâti plurales sunt, itmi singularis est). Etiam kâ sîra accusativus est. Šipâti pis. et šipati şalm. hic tantum commemorantur, postea semper de kû solo sermo est. Unde efficitur, ut kû sit id quod fit cum actio verbo itmi expressa adhibetur ad "lanam nigram" et "lanam albam".
- II. 1)  $k\hat{u}$  (circumvolvitur sive) alligatur ad caput, manum pedemque.
  - 2) ķû solvitur.

<sup>1) &</sup>quot;Nigrum esse" etiam significatum esse verbo gidi hic ipse locus probat. Jacetne gidi inter gig et mi eodem modo atque tub inter tug et tu (ti), gi (mi) inter gis et mu, dub inter dug et zib?

III. Circumvolvuntur eadem re caput et manus et pes. Ex his efficitur, kû esse rem ex lana nigra et lana alba factam, i. e. aut "pannum" aut "funiculum". Nunc autem idem kû et circum pedem et circum manum et circum caput circumvolvitur. Ergo quia brevi tempore kû fiat necesse est, "funis" sive "funiculus" est1). Apparet kû idem esse vocabulum atque hebraicum ہ (cf. arab. ﴿ وَعَنَّ اللَّهِ عَلَّهُ لَا يَعْنُونُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَالَمُ اللَّ cum verbo itmi ea actio exprimatur, qua lana nigra et lana alba funiculus fiant, nihil potest hoc verbum significare nisi "torquendi" sive "nendi" actionem. Quibus concessis non possum facere quin conjiciam ițmi esse conjungendum cum hebraico طبى) (طبئ), praesertim cum 4, 3, 5 b; 4, 5, 35 c; 2, 18, 55 cd radicis verbi itmi primam consonantem aut d aut t esse ostendant (de ideogrammatis differentibus inter se infra dicam). Jam quia voci pilakku antecedit praepositio -, nihil aliud esse potest nisi instrumentum, quo netur funiculus. Ergo "fusus" est. Quibus. dictis scimus, unde venerit talmudicum פילכא (= "fusus") 3).

<sup>1)</sup> Esse hoc ita, omnes loci, quibus kû reperitur, probant (cf. 5, 15, 53 cd: ubi kû sequitur verbum nallatum a radice alâlu derivatum; 4, 6, 11, 12, 13: ubi legimus: mulu-bi nam-mul(ul-lu) gu -sa-a l-i (sive: lal-i) = amilu sû ina nîsi kâ îsa [-][] ana sîti - (?) (= tarşu? = ha--)?; cf. 4, 22, 13 a); 4, 22, 29 a; kîma kî - ( ) ( uparri').

<sup>2)</sup> Posse semiticum j in lingua assyria reddi signo , probant verba namû et ינוה; probare videtur assyrium zîmu, quod idem esse atque syriacum יינו, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr. זין, hebr.

<sup>3)</sup> Lineae 5, 14, 14 ab compluria nomina continent generum lanae colore, aliis proprietatibus differentium inter se. In his est (in l. 15.) 

Cui ideogramma respondet 

Loco

Cum \ significare pilakku = "securim" inter omnes constet, scimus nunc haec:

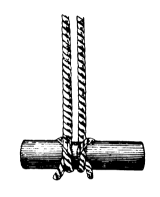
quo aragdû factum sit ex araktû (4, 28, 48—49 a), salandu ex salamtu.

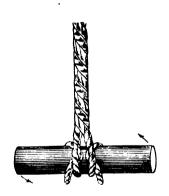
Apparet his signis significata esse haec duo verba prorsus differentes inter se notiones exprimentia ob eam causam, quia (in lingua assyr.) eundem sonum habebant. Non consentio cum Josepho Halévy et Stanislado Guyard, linguam quae dicitur sumericam (sive scripturam sumericam) ab Assyriis inventam esse contendentibus. Sed non esse linguam sumericam, qualem exhibeant tabulae preces, incantamenta etc. continentes, originalem populi Sumeriorum linguam, et ex aliis causis colligi potest et ex novo fortasse hoc exemplo (nisi forte

Pronuntianda sunt signa snr-sur-ri (syr-syr-ri) his de causis:

l. 4, 35 b voci tamû respondet signum = sir, sar, sir, sar; 4, 5, 35 c signa the nu, sir¹). Itaque s. W legendum est sur. Quomodo fieri possit ut voci tamû et videantur respondere sur et sir alio loco persequar. Non dixisse Assyrios sur-sur ex eo apparet, quod W compl. phon. sequitur ri (quod non pronuntiandum esse ri neque indicare tempus praesens contextus verborum sententiarumque nec non versio assyria (itmi) docent).

quid sibi velit, docent verba sumerica min-tab-ba. Haud scio an baculus fuerit ad quem colligabantur ultima fila, quo contorquendo in unum conjungerentur. Imagines<sup>2</sup>) in margine adumbratae accuratius ostendent quid sentiam. Est igitur





<sup>2)</sup> Cf. imaginem in RIKHM, Handwörterbuch p. 442 delineatam.

ku hatti') funiculus qui adhibito baculo factus est i. e. "funiculus ex compluribus filis contorto baculo factus".

Certum est, ultimas verbi ideogrammati huic respondentis litteras fuisse un(u) (cf. 5, 19, 11 cd; 2, 47, 43 c). Primam consonantem fuisse g, totum vocabulum gun(u) videtur docere S<sup>2</sup> IV, 21 (Delitzsch, Assyr. Lesest.<sup>2</sup>, p. 41). Dubito enim eam ob causam num optimo jure scripserit grammaticus babylonicus si-[A]- $gun\hat{u}$ , quia  $sigun\hat{u}$  nomen fuit signi [A] (= [A] + [A]) (cf. 2, 33, 3 c: [A] = [B] [A] = [B] [A] = [B] [A] = [B] [A] = [B] [A] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] = [B] =

Cujus rei causas cum longum sit hic exponere alio loco explicabo. Hoc tamen dico, mihi persuasum esse, esse ex decurtatum (quod signum bod pronuntiandum esse compl. ejus phon. docet) pronuntiandumque bot. Addo me eruisse vocalem of sumericum favere complemento phon.

31. bitrumu non respondet germ. bunt, latino versicolor, sed magis germ. sweifarbig, lat. bicolor. Esse tamen bitrumu non prorsus idem atque lat. bicolor ostendere videtur loc. 4, 5, 32—35 (qui locus ita vertendus est: "Funiculum laneum") burrumta ex lana capreolae nondum initae et lana agniculae (?) nondum initae torque et").

munassir significare "discindere, dilacerare" constat. Quam significationem verbum hic respuit, quia infra legi-

I) Ita legendum esse signum etiam hic, docet 2, 28, 59—61.

Nam illud quod ibi legitur esse id illud quod nunc quaeritur, ostendit illud quod ibi legitur esse id idea de quo nunc quaeritur, ostendit illud quod ibi legitur esse id idea de quo nunc quaeritur, ostendit illud quod ibi legitur esse id idea de quo nunc quaeritur, ostendit illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse id illud quod ibi legitur esse illud quod ibi legitur esse illud esse illud esse illud esse illud esse illud esse illud esse illud esse

<sup>2)</sup> Esse ulinnu (ulinu) "funiculum laneum" docet 4, 21, 3 a, ubi ulinnu respondeat signis ENE.

mus, mâmît non deletam esse (fertur enim in agrum). Ex l. 43. discimus existimasse Babylonios mâmît attrahi funiculo (mâmît kâsa). Itaque "abscindere, avellere" significare ussuru") (cf. Guyard, Notes assyriol. § 54), necesse est. Probatur hoc eo quod ex. gr. loco 2, 15, 41 cd retitur assyrio nasâku.

- 32. ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup 
  ightharpoonup
- 33.  $\P = ana$  (cf. lineae 35. primam vocem ana) interpretandum esse "adversus", probant loci 4, 26, 33 b sqq. (ana ummi u kuṣi sa ana siri lâ tâbu mi bûri (כוֹר) sa kâtu lâ ilput karpatu suḥurratu mullîma); 2, 17, 47 et 51 cd (= Haupt, Texte, p. 88 sqq.: ana amurrikani sa inisu; ana kukani sa inisu).

tkiru quia ejus ideogramma actionem indicat oris, quia 4, 19, 6 b legimus tkirasu lidammik, 4, 64, 68 a arrat limuttim antecedit verbis tkiru lâ damku, simile aliquid videtur esse atque arrat. Judico ei respondere latinum "convicium"<sup>2</sup>); cf. 4, 64, 68 a.

In lacuna ponendum esse signum odocet genus femininum vocis mâmît. Non solum limutti sed etiam limniti esse femininum vocis limnu videmus ex 5, 6, 114 (llamtu limniti).

ו) Cf. arab. هَشُو (عَالَةُ عَنْهُمَا وَ عَنْهُمَا وَ عَنْهُمَا وَ عَنْهُمَا وَ كَا كَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>2)</sup> Cum illu respondeat hebr. הרך, (של), neque minus iri hebr. הרך, ikiru hebraico הבר (Job. 19, 3) respondere suspicor. Hac significatione fugari hujus vocis versiones adhuc praebitas (ex. grat. vers. DAVIDI MICH. عكر)
negari non potest, praesertim cum תהכרו antecedat חבליםן.

- 38. Fortasse desinebat verbum signo + significatum in d; cf. 5, 14, 56 ef + a + a + a + a + cf. 2, 47, 22 ef + a + a + a + a + a + bil+ d+ a + a + a + cf. 1 + a + a + a + cf. 2 ef + a + a + cf. 2 ef + cf. 3 ef + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 + cf. 4 +
- 39. kâtisu. De origine vocis kâtu sententiae probabiles nondum sunt expromptae (aram. אחף ex lingua assyria acceperunt Aramaei; cf. kâtum sa duppi 2, 32, 40 f). Audeo suspicare radicem vocis esse \*lakâhu (= likû, אולקח, ita ut kâtu factum sit ex lakahatu eodem modo quo חחף ex וימחות ex irahamu.

40. De signis -- -- Adixi I, 16.

De uruduga = \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \) \( \sum \

legendum esse tor-ro alio loco demonstrabo.

etiam aliis locis post verbum legitur:

- 1) 4, 26, 25: su mul(ul-lu) dumu dingirana barantigada;
- 2) 4, 2 c, 33: nambaguruda;
- 3) 4, 16 a, 5: nukuruda;
- 4) 4, 16 a, 39: gabara 🛏 ruda;
- 5) 4, 20, 3, 17: nukuruda (= ana amili apal ilisu lâ tadihî ai iturûni lâ uttakaru lirurusu ul uttakar). Ex his locis cognoscimus signum [ 1) cum studio atque amore poni post radices in ur (or) desinentes; 2) posse exprimere optationem (et tempus praesens?) et tempus futurum, habere igitur eandem vim atque ex gr. tempus imperfectum verbi hebraici. Qua vi etiam hoc loco instructam esse syllabam da, ex iis quae sequuntur sententiis et ex versione assyria (uparri) apparet.

- 41. *uparri*. Ex ideogrammate multisque ex locis (2, 17, 64 ab; 4, 22, 29 a; 4, 22, 19 b) patet hoc verbum significare actionem "solvendi". Idem est atque hebraicum مُوَرِيًّةً, syr. آفِيّ عُنْ , syr. گال
  - 42. Et = idin (Haupt, Keilschriftt. 182, 2).

quare pronuntiem in dixi I, 56.

- Assyrios et Babylonios ita pronuntiasse certum est. Sumerios neque lag neque lag dixisse ostendam.
- I. 1) (1) quamquam 2, 27, 7 c docet legendum esse ki- $la\dot{y}$ , tamen 2, 52, 3, 68 postulat ut pronuntiemus  $kisla\dot{y}$ ;
- 2) loco 2, 26, 64 cd assyrio namâru respondet sumericum su-lu-ug.
- II. A, quod signum ex eodem signo ortum est, ex quo signum A (cf. Hilprecht, Freibrief Nebukadn. I, p. V), legendum esse salag discimus ex 2, 57, 58 a²). Ex his locis satis apparet A in linguae sumericae scriptura non indicasse sonum lag sed slag. Dixerit quispiam: At scripserunt Assyrii sulug. Respondeo: Non poterant verbum slug aliter scribere propter scripturae suae naturam, sicut Graeci, cum utebantur scriptura cyprica, non poterant verbum argumos exprimere nisi signis syllabis anto-ro-po-se respondentibus. Audio alios objicientes: Signum significabat sonum lag in linguae assyriae scriptura.

<sup>1)</sup> Etiam ejus verbi y quod significat "ducem esse" in lingua assyria reperitur radix atque ea in verbo  $\text{FIVV}-r\hat{u}$  (cui respondet sumericum nam-in-ag-a, ex. gr. 2, 6, 35 cd), quod videlicet pronuntiandum est pitr $\hat{u}$ .

<sup>2)</sup> Cf. cum his locis Sb 330: a-za-lag-

Sed saepius mutaverunt Ass.-Babylonii significationem signi sumerici, cum eo sonum repraesentarent ab eo sono, quem exprimebat in scriptura sumerica, syllaba prima omissa differentem. Exempli gratia [1] in scriptura sum. indicabat sonum girin, in scriptura assyria son. rin, in s. s. signum [1] son. uru, in s. babyl. sonum ru, signum [1] in s. s. sonum sahir, in script. ass. sonum hir. Sicut linguae hebraicae pronuntiationem rectam obliti sunt Judaei eamque secundum pronuntiationem linguae aramaicae formaverunt, quam posteriore tempore loquebantur, nec minus sicut nos linguam latinam et linguam graecam detestabili ne dicam horribili pronuntiamus modo. litteris scriptis eandem quam in nostris linguis habent vim attribuentes, ita grammatici Bab.-Assyriorum originalem

1) Signo etiam aliam significationem dederunt Ass.-Babylonii, soni eo expressi in scriptura sum. consonantem omittentes, dico significationem lak. Nam l. Sa 3, 12—13 (DELITZSCH, Lesestiicke 2, p. 45) legimus:

[-si] — Ex his locis sequitur, signo isignificatum esse sonum in g (k) desinentem. Nunc autem in scriptum sumerica pronuntiabatur lagab. Videtur igitur verisimile esse, si-lak-ku legendum esse si-lak-ku [simili modo factum est, ut signum in scriptura sum. indicet vocem suhur (Sb 358), in s. ass. sonum suhl. Hanc rem praeclarissimo modo confirmare, recte me conjecisse, v. namāru respondere in lingua sumerica slag, haud scio an non opus sit dicere. Habemus enim has ut ita dicam aequationes:

Figo namaru = sulug = \*slah = zalag = silag. De differentia vocalium hic disserere longum est. Ut conferatur peto id quod et si et sa respondent assyrio samu et mal et mul voci nabatu, et na et ni voci nahu etc.

Digitized by Google

signorum sumericorum pronuntiationem obliti eodem saepius modo ea pronuntianda esse existimaverunt, quo in scriptura assyr. pronuntiabantur.

 $( \vdash \vdash \vdash \vdash ) \vdash \vdash \vdash \vdash \vdash \vdash = (inim) - inima = amâtu esse, docent 2, 32, 62 a; S<sup>2</sup> 33.$ 

etiam aliis locis inter verbum et ejus suffixum ponitur; cf. 4. 2, IV 3; 4, 3, 21 a; 4, 6, 2. 36 a; 4, 12, 21 (nam-siba-da-bi = ri'ussu); 4, 3, 21 a (? bil-sub-bu-da-gimi aut bil-ru gid-da gimi?). Videtur nihil significare verbum cum -da conjunctum aliud atque verbum cum -da non conjunctum; cf. 5, 51, 54 b; 5, 51, 21 a.

# Šiptu.

esse surrû vel kalû docent 2, 21, 4 cd; Sb 287—288. Videtur significare "igniarium" hoc loco. Per se notio verbi amplior esse potest. Haud scio an nihil aliud significet nisi "instrumentum"), vas".

rubû esse constat. Significare rubû aliquid latino "sacer" respondens, hic videtur demonstrare locus (Oppert).

attapah utrum cum napâhu = "elucere, effulgere, emicare" conjungendum sit an cum napâhu = "conflare" non patet ita, ut dubium esse non possit. Tamen quia forma vocis attapah alia est atque forma vocis appuhu (IIII, 2) significare attapah existimo "ut emicet aliquid facere, incendere".

non solum a Georgio Smith, sed etiam a Paulo Haupt lectum est. Tamen falsum est. Nam cum ex eo quod (E) attapalı respondent verba (E) appulu, colligi possit, ašrupu respondere attapalı iša - III, iša - III formam vocis išâti indicet ne-

I) Cf. hebraicum 17 (DELITZSCH, Hebrew language, p. 25).

cesse est. Unde sequitur ut pro legendum sit [VIII] (Delitzsch: "K. 4945: Letztes Zeichen: ta!").

tetiam 1. 4, 58, 53 b, Lenormant, Choix de textes cun., p. 208 cum rebus ad usum ignis pertinentibus conjungitur. Jamdiu (a Friderico Delitzsch) esse "foculum" cognitum est. Legenda esse haec signa kinûnu, docet et fragmentum tabulae a Francisco Lenormant editum (l. c.) et 5, 39, 57 ab sqq. kinûnu esse idem atque κιμας constat; cf. Zeitschr. f. Keilschr. I. 122 sqq. Usque ad hoc tempus conservatum est hoc verbum eadem vi praeditum (cf. Maltzan, Mekka, p. 138, Meyer, Arabischer Sprachführer, p. 318).

pisirtu (pihirtu?) non legi in tabulis nisi hic et 2, 34, 69, quo loco idem significare atque hoc loco apparebit. Respondere videntur signa Francis ad 1. IIII, 7.

<sup>1)</sup> Aliud verbum ab eadem radice derivatum idemque significans est -ku = rimiku, quod verbum Assyrii, verbi išippū (išipū?) quocum saepius conjunctum est imitantes formam, finxerunt (1, 17, 21; Tigl. I, 30).

2. appuhu videtur significare "conflare", quamquam equidem non intelligo quomodo loco 2, 51, 9 b appuhu (signum | videlicet loco signi ponendum est) actionem "conflandi" possit significare. Nam diparu = - | (4, 26, 42 a) ,, facem" esse et ex ejus ideogrammate ("canna" + "ignis" + "ferre") et ex locis elucet ubi reperitur. Nam 4, 26, 42 a deum ignis eam ferre docet (eaque tenebras illustrare?), 4, 56, 27 b incendi ea aliquid, 4, 56, 17 b illustrari. Majoris momenti est, quod loco 4, 50, 47 b reperitur. Hic enim locus ita vertendus est: "Annunaki sustulerunt faces et luce sua (earum?) tremente effecerunt, ut terra micaret"1). Rejicienda igitur est versio Pauli Haupt (cf. Eb. Schrader, KAT 2 62). Elucet has faces fulmina esse. Num diparu syriaco ליפרא cognatum sit, in medio relinquere malo. Quod si ita sit. inter diparu et ליפרא eadem intercedat ratio atque inter admanu et (ארמון) אלמנ(ות).

- 1) Reperimus in tabulis has ut ita dicam aequationes: 3u-ru-us = ha-matu 5, 30, 62 ab; 3u-ru-us = kababu 5, 30, 63 ab; 3u-ru- $us = 3am\hat{u}$  2, 34, 71 ab; 3u-gu- $us = 3am\hat{u}$  5, 19, 26 ab; 3u-gu-us = 3ababu 5, 19, 26 ab; 3u-gu-us = 3ababu 2, 34, 64 cd. Ex his locis efficitur, ut
- 1) *suģus* sit idem atque *surus*, id quod demonstrat, sum. ģ arabico غ simile esse (HAUPT);
- 2) kabdbu sit idem atque hamdtu. Videlicet hoc verbum radix est vocis kakkabu (בוכב; cf. vocem באלים, cf. vocem לאלים linguae maghrit.: MALTZAN, ZDMG 27, 227); cf. 5, 30, 61 ab et HILPRECHT, Freibrief Nebukadn. I, 17;
- 3) samû sit idem atque hamâţu. Hoc verbum suspicor esse radicem vocum مُسَاَّة etc., ita ut haec vox propice significet "id quod micat". Nam a radice سماً non derivatum esse والمالة المالة ا
- 4) *šabábu* sit idem atque *hamátu* et arab. יישביר, hebr. (aram.) שיביב, hebr. (aram.) מישביב

3. aš- in ZK I, 293 legi aš-šub-bu, a radice sabābu ducendum et ex ašbubu eodem modo quo našaddu ex našdadu, namurratu ex namruratu etc. ortum esse hoc verbum existimans. At 1. 5, 50, 41 b (: išātu išarap) docet legere nos debere ašrupu.

urâba. Huic verbo respondet urabbû lineae 6. Reputantibus nobis 1) urâba in vocalem desinere, non ukabbat, unâh; 2) urabbû in longam vocalem desinere, unâhu, ukabbatu in brevem; 3) respondere loco 2, 51, 19 b huic urâba verbum u[-rab-|bi: dubium esse non potest, quin radicis verbi primae consonantes sint r et b, tertia sit consonans infirma. - Sumericum + + (accadicum A F) saepius vertitur assyrio sanaku (2, 48, 45 ab; 26 cd; 5, 29, 69 ef (= dim); 4, 15, 57-58 a (-4); cf. 4, 30, 21 a); cf. 4, 64, 5 b etc.; 2, 33, 46 e); cujus verbi, quia loco 2, 48, 45 idem est atque símû, magiru, deinde 5, 29, 69 idem est atque sabâtu, neque minus significat actionem "alligandi" (1, 41, 30), "colligendi" (1, 42, 29 a, ita fortasse in locutione: astur asnik abrî), "appropinguandi" (4, 64, 5b; 4, 15, 58a), quia denique vocis sunķu radix est sanāķu (cf. syr. סנק.), principalis significatio est "comprimere, premere". Itaque quia 🚣 📥 (= dim-dim, dig-dig sive dingding) et assyrio  $san \hat{a} k u = da h \hat{u}$ , et assyrio  $san \hat{a} k u = ma$ gâru respondet, principalis vocis dim-dim (ding-ding) significatio sit necesse est "comprimere, premere". Nunc autem locis 5, 29, 71 gh; 2, 32, 16 ef; 2, 44, 2 cd 🛧 🛧 🔭 respondet assyrio rabû, ( -bu-u, -butu i. e.) tarbû, tar-Ergo verisimile est rabû proprie significare "comprimere, reprimere" 1). Quam significationem huic loco maxime accomodatam esse elucet.

ו) Fortasse rabû cognatum est hebr. און ei, quod significat "inire", quod non esse formam aramaïcam hebraïco בין respondentem ipsa verbi significatio persuadeat nobis necesse est (cf. LAGARDE, Semitica, p. 26). Quod si ita sit, eadem ratio intercedat inter בען (= "inire") et (rabû =)

4. Hoc signo non exprimi ipsius nostri "frumenti" notionem (cf. Lyon, Sargon, Cylinderinschrift, 1. 41), sed genus quoddam frumenti (une sorte de grain), jam Stanislaus Guyard contendit (1. Asiat. 1880, tom. 15, p. 512). In inscriptionibus historicis saepissime legimus species frumenti(?) signis ★ et ★ ♣ indicatas, in scriptis sacris species frumenti(?) signis - ttp://precies. indicatas. Cum praeter haec indiogrammata etiam reperiamus speciem frumenti signis 🛌 🏲 ►¶⟨¶ significatam, quinque autem genera frumenti in Assyria et Babylonia culta esse non traditum sit, eadem frumenti genera diversis signis indicata esse ab Ass.-Babyloniis judicemus necesse est. Colebantur ab Ass.-Babyloniis imprimis triticum, hordeum, panicum. Esse -- 1 , hordeum" "triticum" constat. (3, 37, 72 a), docere videtur arabicum ..................... Esse ►► 🋠 vile quoddam genus frumenti (?) docet Sargonis Cyl. linea 21. (šamaššamí kî 🛶 🛠 झूझ ina mahîri sâmi).

ribû (= "comprimere") atque inter בניש ("comprimere feminam") et kabâsu (śa tšāti 2, 27, 48 g h). Ribi illud assyrium, quod saepius conjungitur cum żarrūti'a, videlicet cum arabico ("commoratus est") conferendum est.

<sup>1)</sup> Signum an, quod continent haec nominum frumenti generum ideogrammata non significat "deum" sed eodem munere fungitur quo fungitur illud signum , quod reperitur in ideogrammatis "flammam" () et "ferrum" () significantibus, quia haec res divinae existimabantur esse originis (cf. ) significantibus, quia haec res divinae existimabantur esse originis (cf. ) alnan | lasu: 4, 64, 50 a). Eodem modo usurpari in scriptura medica constat (OPPERT, Le peuple et la langue des Mèdes, p. 46).

Itaque significari hoc ideogrammate "panicum" 1) collegi (cf. 5, 1, 48 cum Herodoti libri I. cap. 183.). Verisimillimum tamen est, signo Francia signari "stramen" 2). Restat ut eruamus quae sit vox respondens signis Francia. Lyon (Inschriften des Sargon, Cyl., l. 41) ex 4, 16, 28 a conclusit esse haec legenda nirba. Non recte is quidem. Nam Nirba nomen dei esse, apparet ex l. 4, 16, 24<sup>3</sup>). "Panici" vel (id quod et ex annott. 1 et 3

Si verum est, quod supra diximus, idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare nos necesse est, deo hujus frumenti responsura esse signa idiogrammatis non significare deum, expectare no proposition de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la constant de la cons

nihil aliud esse videntur nisi signa videtur eodem modo penetrasse in signum quo signum in signum (ex quibus signis factum est signum (ex quibus signis factum est signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur signum (ex quibus signis factum esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse videtur esse vi

<sup>2)</sup> Quod ex loco 3, 41, 33 b (kimu (= "pabulum") urkiti — kimu piširti) nec non ex ipsis 11. 5, 1, 48 et Sarg. Cyl. 1. 21 concludere licet, aliisque locis, ubi legimus piširtu, non refutatur (piširu: Lotz, Tigl. VIII, 68 = piširtu = "stramen"?; VIII (VIII, 67) = "horreum"?; cf. 4, 2, 28 c).

<sup>3)</sup> Loco 4, 23, 13—14 respondet signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo dei signo

et ex eo, quod ss. 1. 5, 42, 18 gh ass. resp. tibnu (= 177), app. videtur) "straminis" nomen fuit pisirtu. Videtur enim 1. 52, praesertim cum 4, 17, 19 b (17) tilliti) doceat, "straminis" nomen ass. esse gen. fem.

ukabbat. Cum appareat frumentum sive stramen in ignem inici (2, 51, Nr. 1 rev.!), cum voci unâțu opposita sit vox appuțu, voci urâba vox asrupu, verisimile est voci unakkû aliquo modo oppositam esse vocem ukabbat (-tu; cf. 1. 7.). Itaque ukabbat significet necesse est aut actionem "tollendi" aut "delendi". "Tollendi" significare actionem ex verbis sequentibus ("ita — solvat, — solvat, — auferat —, amoveat —, solvat") effici videtur. Esse kubbutu talmudicum בבר (דובר, דובר) = "averrere" nemo negabit, cum assyrium kabâtu id quod respondet hebraico בכר doceat, minime impedire quominus kubbutu cum בבר conjungamus, differentiam inter ¬ et t consonantes intercedentem.

Loço signorum legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda esse signa legenda ess

9. אַנְעִי non legendum est mamman (quod sunt qui contenderint), quia locus 4, 67, 37 a docet, ei respondisse verbum et masculini generis formam possidens et feminini. Cum notio hoc signo expressa exprimatur arabico בּלֹנִי aram. בְּלֹנִי , hebr. בְּלֹנִי , fortasse ei respondet vox \*pulânu sive \*pulânû ¹).

<sup>1)</sup> Cf. P. HAUPT, Johns Hopkins University Circulars 1884, vol. III, Nr. 29, p. 51. — (Bezold).

10. Y "filium" indicare videtur (cf. 5, 8, 46).

lūpassasu esse formam Paelis docet vocalis u syllabae lu. pasāsu legitur ex. gr. locis 4, 59, 20 a (post lisatbū), 4, 64, 7 b (lipsusu lumnūa ante ai ukarribūni), 5, 4, 38 (pāsisu bitāti). Ex his locis apparet, pasāsu exprimere actionem "amovendi". Num ei sit significatio angustioribus finibus circumscripta, non patet"). Forma vocis lupassasū ex lupassisasu orta est eodem modo quo ukallu ex ukallilu (4, 5, 39 c). Idem igitur factum est de verbo assyrio, quod de verbo syriaco; cf. syr. אחוֹחא רמחנבן בשמחוֹא in Barhebraei grammaticae capite eo quo agitur de מוֹל מֹל מֹל sqq.). ובמרם מן מלא sqq.).

# Šiptu.

- 15. Post ( fuisse signa ) Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 15. Post (Fig. 1) fuisse signa | Fig. 1
- 16. Spatium signum E sequens majus esse in archetypo hujus tabulae, quam in hac tabula testatur Paulus Haupt.
- 17. Quia loco 57, IV, 11 legimus kîma [] [ [] [] [] ina ahi atabbi, quia suktu est idem atque atabbu, quia post signum [] legi posse [ testatur P. Haupt, in lacuna ponendum esse verbum su-uk-ti suspicor.
- 19-20. Cum sinû significet "irasci", hic scribendum et legendum esse sinûti sinûti apparet.
- 21. Quia ante lacunam (E) legitur, post lacunam libbi ili'a, quia in lin. 9. legimus kisir libbi ilišu, ki esse

<sup>1)</sup> Ei cognatum esse videtur hebraicum DDD (Ps. 12, 2).

- in lacuna ponendum esse docent II, 7, 17 etc.
- 23—24. Cum lacunam utriusque lineae verbum (= Zeitwort) continuisse necesse sit, cum vocem assum significantem "quia" saepissime permansivum tempus sequatur (cf, Haupt, Keilschriftt. 75, 7, 8; 2, 15, 45 ab), denique in utraque linea post lacunam legamus [ ], fuisse hoc ta verisimile est verborum, quae in lacunis scripta erant, terminationem secundam personam singularis numeri temporis permansivi') indicantem. Cum post lacunas et ante lacunas legamus accusativos, verba in lacunis fuisse necesse est accusativum duplicem regentia. Primi verbi prima consonans fuit t. Itaque in lacuna 1. 23 am-ha fuisse suspicor (cf. 1, 17, 18 cum 1, 18, 45; cf. Sc, 82). Quid in lacuna fuerit lineae 24., non possumus eruere. Suspicor in lacuna fuisse ga-am-la (cf. 4, 67, 35 a).

I) Conferre licet cum hoc loco locum 4, 67, 33 a sqq., si modo ita restituendus est: [aššum dî]-nu dânu purussê parasu [nadanu] sulmu bašû ittika [nasşaru? t]agamal u suzubu tîdî.

<sup>2)</sup> Cf. autem Lunormant, choix de textes, fasc. III, Nr. 96, p. 250 sqq., ubi integra tabula K. 142 + K. 43 + K. 2601 signata primum edita est. — (Bezold).

post lacunam scriptum non recte esse lectum mutandumque esse in  $\vdash$  et in lacuna ponenda esse signa: ( $\vdash$ )

14.  $\rightarrow \uparrow \qquad \uparrow \qquad \uparrow \qquad \uparrow$  hic non significare flammam sed ignis deum docent 11. 23 sqq.

the lego sadi, quia cum nârâti conjunctum est.

ETTE STATE etiam legendum esse loco 4, 56, 25 a videtur.

- sukti. Quia 1. 1, 47, VI, 20—21 legimus suktu usissirama usahbiba atabbis, in Sanheribi inscriptionum a Sayce editarum paginae 149. linea 60 (= Layard, inscrr., p. 64, l. 61) = Sanh. Kuj. IV, 35: atabbu usahbiba suktis, atabbu idem fuisse videtur atque suktu. Šuktu hebraicum pritė esse Pognon (L'inscription de Bavian) probavit. Esse atabbu "canalem" ex 2, 38, 16 ab; 4, 57, IV, 11 apparet.
- 24. Verbum גמל duplicem accusativum regere posse constat (Prov. 31, 12: נמלחהו טוב ולא רע). nassaru forma est נُفْعُلُ a radice nasâru derivata (= \*nanṣaru).
- 25. purussû. Forma hujus vocis cognata esse videtur formae NIII linguae syriacae (cf. pukurrû, rugummû).
- 26. Hac in linea legenda esse eadem verba, quae leguntur loco 4, 19, 1 a, me docuit Fr. Hommel (Vorsem. Kulturen, p. 477; annot. 175). Qua de causa ita reficienda sit linea, eodem loco explicavit.
- 28. Post ├── legendum esse ₩ idem me docuit; post ₩ et ante ├── legendum esse ├── ipse jamdiu conjeci comparatis cum hoc loco locis 4, 59, 40 a et 4, 19 b, 24.

26. - און אין בירות אין בירות non reperi nisi hoc loco et loco 4, 19 a, 1 יו. Conjicio hoc vocabulum aut conjungendum esse cum hebr. et aram. אים (cf. 4, 19, 30: ביות בירות rupuštu²) pîsu imtalî) aut cum hebr. דות (cf. ea quae annotavi ad vocem tamû lineae III, 29).

## Ein Fragment zu Sa.

Von C. Bezold.

Die jüngst veröffentlichte zweite Hälfte von Vol. V des englischen Inschriftenwerkes enthält (pl. 38) einige wichtige Fragmente zu den sog. "Syllabaren". Eines derselben, D.T. 16, auf dessen Zugehörigkeit zu Sbich am 14. März 1883 aufmerksam wurde, ist meines Wissens dasjenige "babylonische Duplicat" dieser Art, das von allen zuerst edirt3) worden ist — von Lenormant in choix de textes, Hft. 3, Nr. 77, S. 177. Es ist Duplicat zu dem unnummerirten, von Hormuzd Rassam zu Sbi (S. 23;

<sup>3)</sup> Die Edition zweisprachiger Texte geht bis auf LAYARD zurück, der auf pl. 58 seiner inscriptions in the cuneiform character (London 1851) ein 13-zeiliges Fragment auf einem von RICH gebrachten Täfelchen von rotem, gebranntem Thon veröffentlicht hat. Dies enthält, wie es scheint, right vgl. II R 7, 13 cd.



<sup>1)</sup> Cf. Hommel, Semiten I, 512 atque Liter. Ctrlbl. 1883, col. 1796. — (Bez.).

vgl. Talbot, TSBA III, 497 ff.; Boscawen, ibid. IV, 170; Delitzsch, AL<sup>2</sup> 57 f.; Strassmaier, Wörterverzeichniss 454. 459. 528. 554. 578. 599. 603. 629. 744. 756. 791. 801) hinzugefundenen Fragment, das Haupt in ASKT 186 und Pinches V R 38, Nr. 2 veröffentlicht haben.

Ein anderes, bisher noch unedirtes assyrisches Thontafel-Fragment, das mir Mr. Pinches am 4. Juli 1882 in bekannter Liberalität zur Copie überliess, gehört zu derselben Classe von Inschriften. Es trägt die Signatur: "82, 5—22, 317", d. h. es ist der 317<sup>te</sup> derjenigen nummerirten Keilschrifttexte des britischen Museums, welche am 22. Mai 1882 dorthin verbracht worden sind, und lautet wie folgt:

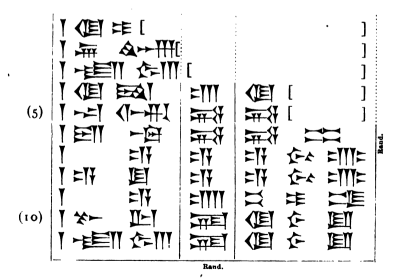
Obv., col. a.

(Fehlen 8 oder 4 Zeilen) E 5. (15) 注 (4) 作陈公 (15 E CA ] **{**|# 1章 企 \$ & F 英三三字 ] **<!-------**| **♦**∘ \\ 二八八二 企图 (FA) **&**₩ [ 15.

Col. b.

|     | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |          | Rand.    |             |       |       |  |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------------|----------|----------|-------------|-------|-------|--|
|     | ].                                      |                                         | ]        | <b>₹</b> |             | *     |       |  |
|     | [                                       |                                         | ] •      | ×        | 连           | *     |       |  |
|     | [                                       | ]                                       | ₹∭       | Y-       | <b>≒</b> Y¥ |       |       |  |
|     | [                                       | ]                                       | ==       | ₽ŢŢ      | 劉           | =111= |       |  |
| 5.  | [                                       | ]                                       | <b>□</b> | 二        | 0           | *     |       |  |
|     | 1 ==                                    |                                         | AH.      |          |             | *     | Rand. |  |
|     | <b>Y ==</b>                             | <b>⟨</b>   <b>├</b>                     |          |          |             | 旦     |       |  |
|     | <b>Y &lt;==</b>                         |                                         |          |          |             | 上     |       |  |
|     | <b>T</b>                                | A II                                    |          |          | 0           | 耳     |       |  |
| 10. | Y = YYY4                                | FIXY                                    | EY       | [        |             | ]     |       |  |
|     | 1 *                                     | ₽ŢŢŢ                                    | [        |          |             | ]     |       |  |

Rev., col. a.



Col. b.

|      | ו          | [[            |             |                                                                                                                                                                    |            | 1             | :      |
|------|------------|---------------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------|--------|
|      | J          |               |             | _                                                                                                                                                                  |            | j             | :      |
|      | ]          | 海型            |             | [                                                                                                                                                                  |            | ]             | :      |
|      | ]          | <b>≒</b> ₹₹   | -= <u>}</u> |                                                                                                                                                                    |            | ]             | :      |
|      | ]          | <b>≒</b> ₹₹ • |             |                                                                                                                                                                    |            | }             |        |
| (5)  | ]=         | 本及            | <b>F</b>    | FYY                                                                                                                                                                | <b>!</b> = | *             | 1      |
|      | ]////=     | 本及            | 但           | ¥                                                                                                                                                                  | Ţ          | 以<br>以        | i<br>i |
|      |            | ***           | 但           | ¥                                                                                                                                                                  | 7          | 以<br>以        | 1      |
| ]    | ₩ ÞI       | ***           | 但           | $\Psi$                                                                                                                                                             | 1          | ₩\            |        |
|      | ] <b>Y</b> | 本公平           | W F         |                                                                                                                                                                    |            | 4国=           | E      |
| (10) | ] [*       | IJ            | FYY         | <b>⊢</b>  < 4                                                                                                                                                      | <b>:</b> } |               |        |
|      | ] -   [ ]  | <b>〈</b> 】 。  | FYY         | <b>-</b> ₹< <b>₹</b> 4                                                                                                                                             | <b>:</b> } |               | f      |
|      | ] -        | <b>(1-47</b>  |             | 1 <u>a</u> =11-                                                                                                                                                    | -1141 =    | <b>**** *</b> | t .    |
|      | ] 🚓        | <b>(1-4)</b>  | EII         | EY                                                                                                                                                                 | )          |               | !      |
|      | ]          | *             | X           |                                                                                                                                                                    | <b>Y</b> - | *             |        |
| (15) | ]          | *             | *           |                                                                                                                                                                    | <b>Y</b> - | *             | 1      |
|      |            | ] <b>\</b>    | *           | &# 1-</th><th></th><th>77 77</th><th>!</th></tr><tr><th></th><th>••• •••</th><th>***</th><th>1</th><th>Rand</th><th>•</th><th></th><th>1</th></tr></tbody></table> |            |               |        |

Wie man sieht, entspricht obv., col. a, 4-16 dem Anfang der zweiten Columne von S<sup>a</sup> und rev., col. b (1)—(16) S<sup>a</sup> V, 33 ff.; man citirt diese Stücke daher wohl am bequemsten als S<sup>a</sup> R<sup>M</sup>. Obv., col. b und rev., col. a sind mit keinem bisher veröffentlichten Stücke der Serie S<sup>a</sup> identisch.

Ich erlaube mir folgende Transscription nebst den mir möglichen Ergänzungen sowie einigen erläuternden Bemerkungen zu dem umstehend mitgeteilten Fragmente vorzulegen.

Die Ergänzungen und Varianten geben Sa und das babylonische Duplicat SP 157 (VR 38, Nr. 3). Dabei ist zu bemerken, dass die ersten beiden Zeilen von Sa Murch eine Zeile ersetzt sind, um die Nummern von Sa beibehalten zu können. Wahrscheinlich enthielt nur die erste Zeile des Fragmentes links den durch die historischen Texte bezeugten Wert si, die zweite einen andern, auch durch SP 157 nicht bestimmbaren. Zeile 3 und 4 sind in Sa vertauscht. -aß statt des von Pinches schraffirten Zeichens für vermute ich nach den erhaltenen Spuren und wegen der Aehnlichkeit der betr. beiden neubabylonischen Zeichen. Lenormant's Ergänzung wird gerechtzeitschr. 6. Keilsechriftforschung, 11.

fertigt. Zu i-gi (Z. 5, var.) vgl. die Glosse K. 2061, col. I, 12 (ASKT 202 f.), sowie Sa IV, 24; Sa 1, 2; Sa 2, 3; Sa 3, 14; S. 1300, 51, zu  $(C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) = (C \cdot S) =$ 

<sup>1)</sup> 4 = E = E = E = (z. B. Asurn. I, 37 var; K. 171) ist nicht nur biltu (Delitzsch, Haupt; z. B. IV R 11), sondern auch sarrat(u); cfr. z. B. Asurb. R<sup>M</sup> II, 128; VI, 127; VIII, 21 varr.

<sup>2)</sup> Das dortige Zeichen ist offenbar ; denn  $\langle = gispu (gis-pui) S^2 I$ , 28 ist anders zu beurteilen,  $\langle \langle \langle S^2 V, 10 \rangle \rangle$  Saum richtig): Delitzsch, AL<sup>2</sup> 21; V R 37, 14. 16; Sc 25, 110. Die Durchkreuzung von vier schrägen Keilstrichpaaren entspricht der assyr. Gruppe oder  $\langle S^2 \rangle$ ; vgl. die Zeichen für  $\langle S^2 \rangle$  gi und  $\langle S^2 \rangle$  VR 62, Nr. 2.

<sup>3)</sup> LENORMANT'S Ergänzung verbietet der Name von S: Sc 308; aber auch Delitzsch's Vorschlag (AL<sup>2</sup> 38, Anm. 1) kann ich nicht annehmen, da E immer vorn an das Zeichen gesetzt wird.

Für die Ergänzungen kommen ausser Sa folgende Stellen in Betracht: Sb 307 = V R 23, 29 cd = V R 39, 68 cd (vgl. IV R 20, Nr. 3, 2 f.; II R 9, 62 gh ff.; 33, 7 ef u. s. f.); Sb 247. 367. (369). 370 (II R 28, 67 bc; 27, 52 cd; 48, 19 gh); Sb 31 I — 3. Die naheliegenden Ergänzungen [mu-u] und [ti]-ib in der linken Spalte von Zeile 37 und 39 (vgl. Haupt, ASKT 134) habe ich aus Mangel an sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren Anhaltspunkten unterlassen: die Zerlegung von sicheren A

Sa R M obv., col. b, 1. 
$$[u-mu] = um-mu$$

2.  $[du-ub] = \iiint = du-up-pu$ 

3.  $[mi-iz] = \iiint = mt-i-su$ 

4.  $[u-u-du] = \iiint = i-ru-u$ 

5.  $[a-ma] = \iiint = am-mu$ 

6.  $i-im = \iiint = im-mu$ 

7.  $i-si = \iiint = is-su$ 

8.  $mi-il = \iiint = is-su$ 

9.  $sa-gar = \iiint = is-su$ 

10.  $ga-al = \iiint = [gal-lu?]$ 

11.  $nu-un = [\iiint ? = nu-un-ti-in?]$ 

Die Ergänzungen beruhen auf S<sup>b</sup> 118; S<sup>c</sup> 35 (S<sup>b</sup> 115, II R 24, 43<sup>f</sup> = V R 19, 19<sup>c</sup>, II R 25, 35<sup>g</sup>); S<sup>b</sup> 120. 114 (= K. 44, rev. 16/17). 97 (= F. 1, 18). Die beiden letzten

Zeilen sind unsicher: den Namen gallu kenne ich nur aus Delitzsch's AL<sup>2</sup> 17; zu nuntin vgl. oben, S. 67, Anm. 1. Die Zeichen Will, Will und Will scheinen graphisch unter einander nahe verwandt zu sein; denn nicht nur setzt Asurnâsirpal Will, d. i. Will für Will (z. B. Asurn. II, 9. 106. 117; III, 42. 44; Asurn. Mon. rev. 36), sondern Will, d. i. Will dient im Neubabylonischen auch zum Ausdruck von Will (PINCHES, sign-list 53; PSBA V, 106 rem.; TSBA VIII, 288 rem. 1) und steht überdies für Will, d. i. Will (V R 65, I, 1 var.) 1).

I) Beachtenswert ist Free Free Live (I), d. i. doch wohl sit samsi Salm. Mo. II, 6 [Gegensatz: irib samsi; das Nomen riba derselben Wurzel (V R 64, II, 34; III, 18) möchte ich als Analogiebildung nach den Ableitungen ursprünglicher Wurzeln primae auffassen].

<sup>2)</sup> Auch das, resp. tas, z. B. Asurb. RM IV, 112; V, 2. 11. 17. 64. 69. 111 varr.

HAUPT, Nimr. S. 11, Z. 10. 17); (III) = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Lotz); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Lotz); | = kis, kis (Lotz); | = kis, kis (Lotz); | = kis, kis (Lotz); | = kis, kis (Lotz); | = kis, kis (Lotz); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (Del.); | = kis, kis (D

Zu imu (Z. 6) vgl. S<sup>c</sup> 285 ff., zu išu (Z. 7) S<sup>b</sup> 122 f.; S<sup>a</sup> IV, 15.

Die Ergänzungen sind nach S<sup>b</sup> 234 und S<sup>c</sup> 210 gegeben. Der Lautwert ki gegenüber gi von S<sup>b</sup> scheint

<sup>1)</sup> Vgl. die Erklärungen des Ideogramms in S. 1024 u. S. 2148.

Additions and Corrections to the Fifth Volume of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia.

By Theo. G. Pinches.

II 1).

## Plate 31. No. 1.

The first text, K. 2895, is one of a number of tablets containing explanations of the series of omen texts beginning âlu ina melê sakin²). This text referred to the 18th, (19th), and 20th tablets of the series.

The length of the tablet is 2 in. and  $^{7/8}$  ths (= 70 millimeters), and the width in 2 in. and  $^{1/8}$  (= 54 millimeters). The lithographed copy gives the shape of the original in fairly good proportion, though, as this text was the lithographer's first attempt to reproduce the late Babylonian cursive style, he has not represented the characters particularly well.

The colour of the clay is yellow-ochre, deepening to a warmer hue at the top of the obverse and the bottom of the reverse.

A few extracts from this tablet will be found in my "Texts", pl. 19.

<sup>1)</sup> Comp. vol. I, p. 342 ff.

<sup>2)</sup> Cf. P.S.B.A. for January, 1884 pp. 57—59, and my "Texts in the Babylonian Wedge-writing", pl. 11—15, which contain parts of the 97<sup>th</sup> and the 5<sup>th</sup> tablets of the series.

- Obverse, 1. 1. The first two characters are The third character of the Assyrian part should be printed T. Compare W.A.I. II., pl. 38, l. 12-14 cd.
  - [ [ [ with three upright wedges instead of four, as here), will be found (e. g.), in K. 831, reverse, l. 11 ("Texts in the Babylonian Wedge-writing", pl. 9): it-ti a-ha-meš us-8a-al-lim-mu (for uštal-limu). Compare line 65 of this plate].
  - 1. 2. The first character of the Assyrian part is intended for (E).
  - 1. 7. For [ , read [ (= [ ] ) in the Assyrian part (see my "*Texts*", pl. 19, l. 15).
  - 1. 8. For \( \forall \), read \( \subseteq \) in the Assyrian part \( \text{"Texts"}, \text{ pl. 19, 1. 16} \).
  - 1. 10. For \( \forall \), read \( \forall \) ("Texts", pl. 19, 1. 18).
  - l. 12. One character only is lost at the beginning.
  - 1. 13. For [ ], read [ ]. One character only is lost at the beginning. The remains of characters in the Assyrian part lend themselves to [ ] [ (irnitta-suikassad).
  - l. 14. The traces before mu-ku seem to be part of \( \bigcirc \) (\hat{e}muku).

- - l. 17. The first character of the Assyrian part looks like in the original. The at the end of the line should be small.

  - 1. 19. The first character of the Assyrian part is \( \subseteq \big| \( (mullê) \).

Reverse, There should be a thick line between lines 7 and 8.

- The line dividing the Assyrian from the Akkadian should be extended upwards between and .
- 1. 10. The wedges  $\rightarrow$  are probably intended for  $\uparrow$  . In the reverse of No. 4 (l. 27), the *pi* of *uppi* is written in almost the same way, the only difference being, that the upright wedge, very faint in No. 4, seems to be altogether left out in this line. Slight traces of it can, however, be detected, beneath the second of the upper horizontal wedges, which has nearly obliterated it.
- l. 14. The second character is intended for (see my "Texts", pl. 19, l. 19).
- 1. 15. It is doubtful whether the fourth character of the Assyrian part be

E { }, but is probably the former. Compare, however, No. 2, 1. 37.

## Plate 31, No. 2.

The second tablet, K. 1. belongs to the same series as the foregoing, and refers to the 27<sup>th</sup>, 28<sup>th</sup>, 29<sup>th</sup>, and 30<sup>th</sup> of the series beginning: âlu ina melê šakin.

The length of the original of this text is 4 in. and  $^{3}/_{8}$  (= 11 centimeters), and the width in 2 in. and  $^{1}/_{16}$  th (= 52 millimeters).

The writing of this tablet is rather more careless than in no. 1. The text of the obverse is rather crowded, so that the scribe, thinking that he had too much room. spaced the writing out considerably, when he came to the reverse; but taking up too much room there, he was obliged to write seven lines of the explanation on the left-hand edge. The seven blank lines at the end of the reverse do not therefore exist in the original. This tablet is one of the most perfect of its class, the upper part of the reverse only being mutilated.

The general colour of the tablet is a dark brownish grey, deepening almost to black in some places.

A few extracts from this tablet will be found in my "Texts", pl. 19.

- Obverse, 1.30. Read \ \ \Rightarrow \ \ \Rightarrow \ \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \Rightarrow \ \R
  - 1.31. The first character of the Assyrian part seems to be  $\forall Y$  rather than  $\forall Y$ .
  - 1. 32. For , read > (see the correction to line 30).

- - 1. 37. Doubtful whether sâtum u ša pî or sâtum u šupar pî, but probably the latter.
  - 1. 40. The first character seems to be rather than .
  - 1. 41. The third character is intended for There are traces of two characters at the end of this line, which are, perhaps, the remains of \textstyle \( \frac{1}{2} \) (dibbatānu?).
  - 1.43. The first character may, possibly, be the Babylonian form of
  - 1.48. For TY (III) & (III), it would be better, perhaps, to read (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III) & (III)
  - be than simply are probably dialectic variants of the same non-Semitic word.
  - 1. 53. The beginning of this line is very badly written in the original, of which the copy gives a very fair idea. The character before ta is probably intended for
  - 1. 54. The fourth character should be

- Obverse, 1.55. The sign for city (the tenth character) should be \times \tag{\figsty}.
  - 1. 56. The second character should have the slanting wedge higher up. It is equivalent to the Assyrian \(\sigma\) (si-guna), and was, most likely, as in the case of the Assyrian form, confused with \(\sigma\) (Assyrian \(\sigma\)).
  - 1. 58. Da should have three horizontal wedges only, instead of four.
  - 1.61. The last character but one seems rather to be than it (i-par-ri).
  - 1.62. The last character but one seems rather to be than This line probably contained at least four characters more, written on the edge, the last of all seeming to be pi. This line is difficult to read, as there are several false wedges in the original.
- Reverse, 1.29. The character after \( \subseteq \frac{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{character}}}}}}}{\text{to the Assyrian }}\)
  - 1. 31. The first character is **A**, bir (Assyrian **A**).
  - 1. 33. There is a slight trace of the last upright wedge of the small inner character which forms part of the last character but one.
  - 1. 35. Traces of the characters forming the words melê šakin (in Assyrian

on the edge of the tablet.

- Reverse, 1. 37. The last character is intented for as

  (Assyrian (Assyrian)).
  - 1. 38. Traces of **\(\lambda\)**, written very small, are to be seen on the edge of the tablet.
  - 1. 45. For \,\text{read}\,\text{read}\,\text{, after the division-line.}
  - 1. 52. The small character should be \( \frac{1}{3}, \) not \( \frac{1}{3} \)

    (this was a lithographer's mistake, which was duly corrected, but seems to have worked up again). The remaining characters of this line are quite correctly given. The extra wedge in the eighth character is evidently a mistake of the Assyrian scribe, who intended to write the same character as the fifth and tenth of the line. The whole line in Assyrian characters, is, of course:
  - 1. 57. The last character seems to be intended for  $\stackrel{\smile}{\triangleright}$ , but the original has a character very like that of the lithographed plate.
- - 1. 68. The second character, after the division-line, is, perhaps, the Babylonian form of Fifth, but it is not clear in the original.

- Edge, col. II, lines 67 and 68. It is doubtful whether the second character of these lines be really as the topmost wedge seems to be shorter than the others, and is more like an upright than a horizontal wedge. It may be intended for the archaic Babylonian form of with only one wedge within ().
  - 1. 69. It is not unlikely that this line refers to the two foregoing: if so, the character \( \forall \) (which is smaller than the \( \forall \) in the original, though as large as the \( \forall \) should be the same size as the others. The group after the division-wedges (\$\forall \) should be \( \forall \) . The last three characters are difficult perhaps they are to be read as one (\( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \) \( \forall \)
  - 1. 70. The scribe has clearly written a-sa-tum instead of sa-a-tum.

# Plate 31, No. 3.

This text (numbered  $R^m$  855) is the upper part of a tablet similar to the others in form and style of writing. The upper part of the obverse is very mutilated, and the whole of the inscription on the reverse, except a few traces, is gone.

The length of the tablet is 2 in. and  $\frac{3}{8}$  ths (= 60 millimeters), and the width 2 in. and  $\frac{1}{4}$  (= 57 millimeters). The colour is brown-yellow.

The writing, though filled with silica in some places, is nevertheless very clear. It is sometimes rather crowded, and the scribe has found himself obliged to continue the lines on the right-hand edge.

In plate 18 of my "Texts", a few extracts from this tablet are given.

- Line 1. At the beginning traces are to be seen, which may be  $\longrightarrow$  or  $\longrightarrow$  (or almost anything else). The two wedges at the end may be part of  $\longrightarrow$  (Assyrian  $\longrightarrow$ ).
  - 1. 6. The seventh character is intended for (banû âššu êpēši). ("Texts", pl. 18, Extracts, 1. 3).

## Plate 31, No. 4.

This text, as printed, is made up of two fragments: K. 36, and K. 2817. Since the publication of the first half-volume, I have had the good fortune to find another small fragment, adding to or completing lines 20-29 (obverse), and 31-36 (reverse).

Of this tablet, which contains explanations of the difficult expressions to be found in the 45<sup>th</sup> (and 46<sup>th</sup>) of the series of omen-tablets above-named, we have now rather more than half, containing the lower part of the obverse and the upper part of the reverse. What is left is in a very fair condition, and the writing is very clear.

The length of the tablet is 3 in. and a half (= 89 millimeters), and the width 2 in. and a half (= 64 millimeters). The colour varies from a very light greenish yellow to a warm brownish yellow.

A few extracts from this tablet are given in my "Texts", pl. 18 and 19.

Lines 20-29. The completed lines of the obverse are as follows:

| 20 | Tranami   |             | <i>(((())</i>                                              |       |             |             |
|----|-----------|-------------|------------------------------------------------------------|-------|-------------|-------------|
|    | 多类产品外入    | 作声图《        | 4型<br>  44<br>  44<br>  44<br>  44<br>  44<br>  44<br>  44 | 河 点   |             | <b>()</b> - |
|    | 克瓦        | 阿           | <b>時間</b> 。                                                | 下天文   | 五子会         |             |
| 26 | MA        | PA          | 12                                                         | 脚     | 4/ <u>~</u> |             |
|    | 天压益       | क सा भा     | 屈序                                                         | 四国区   | 四四四四四       | <b>(</b> .  |
|    | <b>47</b> | MAZE        | HAY                                                        | 咱     | 門上          |             |
|    | 工         | 国国          | <b>E</b>                                                   | 阿     | PIE         |             |
| 29 | 《》中(3)    | <b>FEED</b> | ₩4                                                         | 下 国 国 | = 144       |             |

#### Remarks:

- Line 36. The last character is intended for the Babylonian form of
- Reverse, 1. 24. The first character should have another wedge (E[A]).
  - 1. 25. The last character should be A (di).
  - 1. 29. The second character is intended for the Babylonian form of X.

Reverse, 1. 31-36. The completed lines are as follows:

| 31 | 为唱     | 眉 | 国际外和        |
|----|--------|---|-------------|
|    | 超      | 羝 | 四點里至儘       |
|    | 上写写 進田 | 以 | 美手母店 四日五世产即 |
|    | 型      | Ø | PA DPA      |
| 35 | AND    | 弘 | 置 四 電       |
|    | 四四四四   | 極 | 74 AMM////  |

#### Remarks:

The second characters of 1, 32 may be also Type or The last character also of this line is doubtfoul.

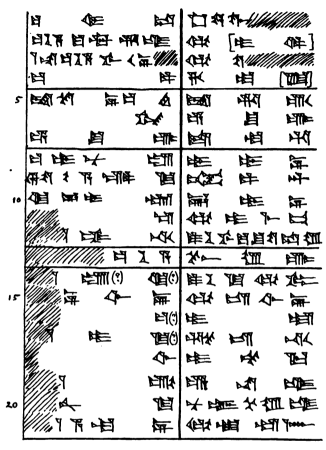
As nothing is added to lines 37 and 38, they are not repeated here.

# Plate 31, No. 5.

The seven lines given here are from the upper part of the reverse of a small tablet, written in exactly the same style as the others, but referring to a series beginning \[ \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \bigcap \

The length of the tablet is three inches (= 75 millimeters), and the width 1 inch and  $\frac{6}{8}$  ths (= 49 millimeters). The colour is yellowish red.

I give here an attempt at a transcription of the mutilated obverse, one line from which, as well as two from the portion of the reverse published, will be found in my "Texts", pl. 19, last three lines.



#### Remarks:

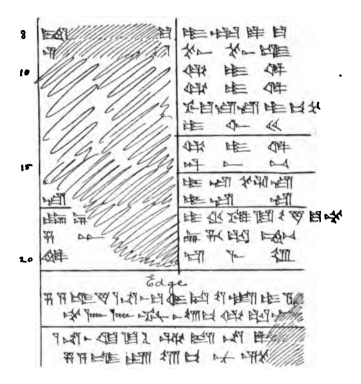
Line 1. The first character of the explanatory part, though fairly clear, seems to me to be doubtful.

- 2. Traces of the to of idi are to be seen.
- 4. Traces of fu are to be seen.
- 5. This line in rather irregularly spaced, as here.
- 12. The of sudduru is doubtful.
- 14. The last two characters are slightly doubtful.

In the published part of the reverse it is only needful to remark that the character in line 49 should, most

likely, be  $\[ \] \leftarrow$  (two characters), that the last character of this line is intended for uk, and the last but two for hur (compare line 36, No. 4, obv.).

The following is a transcription of the unpublished part of the reverse. —



#### Remarks:

- Line 12. The first two characters are written in Babylonian just as given above, and are consequently to be read separately (mimma susuikassad).
  - 1. 16 and 17. Of the character transcribed as three wedges only are to be seen ( ), These can hardly, however, be completed otherwise than as the Babylonian form of gan or kan ( ).

1. 18. Of the character transcribed as  $\longrightarrow$  two complete and two incomplete wedges only are to be seen  $\longrightarrow$ . These can not be any other than the usual cursive form of the Babylonian i  $(\longrightarrow$ , for  $\longrightarrow$ ).

# Plate 31, No. 6.

This, the last of the plate is the lower half of a tablet containing explanations of certain texts beginning in the same style of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last of the last

The height of this tablet is one inch and <sup>15</sup>/<sub>16</sub> ths (= 50 millimeters), and the width is 2 inches and <sup>1</sup>/<sub>4</sub> th (= 57 millimeters). The colour is reddish yellow-ochre. The obverse is in an exceedingly good condition, where not chipped away, but the reverse is rather indistinct, and seems to have suffered considerably from damp.

A few extracts from this tablet are given in my "Texts", pl. 20, l. 10—17.

[In lithographing this text, the obverse and reverse have somehow got interchanged].

- Obv. (= Rev) 1. 56. The first character visible here may be completed as FIV.
  - 1. 57. The sixth character from the end is written  $\{ \}$  in the original, and seems to be intended for the Babylonian form of  $\{ \} \}$ . The last character but two is  $\{ \} \}$ . The words after the division-line are therefore probably to be read ki-bi-is me-e ta-lap-pat-ma  $\{ \}$  ûl i-di.

Rev. (= Obv.) 1. 65. The last character but one in each division should have an extra wedge, being intended for the Babylonian form of this applies also to the last character in each division cf. 1. 63). The second character should be \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \], not \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \ and the first character was probably \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \]

There are a few fragments of similar texts in the British Museum, (from which I have given some extracts in my "Texts", pl. 20), but the most important are all published. These texts seem to be clean copies of what may be called students' notebooks, and the frequent occurrence of the words  $\hat{u}l$   $\hat{i}d\hat{i}$  shows that the Babylonian or Assyrian professor himself was not seldom at a loss when attempting to explain the ideographs and difficult expressions of the omen-tablets.

# Assyriologische Notizen zum Alten Testament.

Von Friedrich Delitzsch.

### I.

### Das Land Uz.

Für die geographische Lage des Landes Uz. des Schauplatzes des Gedichtes von Hiob, kam bislang ein Dreifaches in Betracht. Zunächst einige das Land Uz betreffende Angaben innerhalb des Buches Hiob selbst. Cap. 1, v. 3 heisst es von Hiob, er sei gross gewesen "vor allen Söhnen des Ostens"; er und seine Volksgenossen gehörten also mit zu den arabisch-aramäischen Völkerstämmen im Osten und Nordosten Palästina's, zu den Stämmen der syrisch-arabischen Wüste. Und wenn 1, 15 erzählt wird, dass die Sabäer in Hiobs Acker- und Weideland eingefallen seien, und 1, 17, dass die Chaldäer drei Heereshaufen gestellt hätten und über Hiobs Kameele hergestürzt seien, so muss das Land Uz für solche räuberische Ueberfälle sowohl seitens der Chaldäer als der - wohl in Nordarabien 1) wohnhaften oder wohnhaft gedachten - Sabäer offen gelegen haben, also am Rande der grossen Wüste, wozu auch die Mittheilung 1, 19 stimmt, dass ein grosser Wind "von der Wüste herüber" gekommen sei - es ist der östliche Theil der bis zum persischen Meerbusen sich hindehnenden syrisch-arabischen Wüste gemeint.

<sup>1)</sup> Vgl. SCHRADER, KAT<sup>2</sup> 145 f., sowie meine Schrift: Wo lag das Paradies? S. 303.

Die ungefähre Lage des Landes Uz war weiter zu bestimmen mit Hülfe der sonstigen Stellen des A. T., an denen Uz erwähnt wird, obenan der Völkertafel, welche עוע als ersten unter den vier Söhnen Arams nennt (Gen. 10, 23), sowie Gen. 22, 21, wo אוץ als Erstgeborener der Söhne des Nachor von der Milka erscheint (neben 113 und dem "Vater Arams" קמואל). Dass das Land Uz hiernach eine irgendwie in Beziehung zu Aram stehende Landschaft gewesen sei, darf jetzt wohl als allgemeine Annahme bezeichnet werden. Die ältere Ansicht, welche in Uz eine seïritisch-edomitische Landschaft sieht. kann weder durch Gen. 36, 28, wo augenscheinlich ein ganz anderer, nur zufällig gleichklingender Stammesname עוץ vorliegt i), noch auch durch Thren. 4, 21, wo Uz, bzw. ein Theil von Uz lediglich in zeitweiligem Besitze Edoms erscheint, gestützt werden. Das Land Uz, welches übrigens ziemlich umfangreich gewesen sein muss - beachte Jer. 25, 20 "alle Könige des Landes Uz" —, muss nach alledem nordwärts von Idumäa gelegen haben in der Richtung der von Aramäern (und Arabern) innegehabten Gebiete nord- und nordostwärts vom See Genezaret. An diese aus dem A. T. selbst sich ergebende ungefähre Ortsbestimmung des Landes Uz hat gewiss auch Josephus (ant. 1, 6, 4) sich gehalten, wenn er Oloog den Grund zur Bevölkerung der Trachonitis und von Damask gelegt haben lässt; desgleichen die bis auf Eusebius zurückzuverfolgende "Ueberlieferung", derzufolge Hiob aus Trachonitis, näher aus dem Lande Sichons gebürtig war. Mag man freilich schon damals das Wohnhaus Hiobs in Batanäa gezeigt haben, oder dort in dem fruchtbarsten Theile der Haurân-Ebene, der sog. Nukra, noch jetzt die Wohn- und Grabstätte Hiobs und wenig weiter südwärts die Ruine eines Hiob-Klosters zeigen, so ist jene Tra-

<sup>1)</sup> Ebenso urtheilt z. B. auch MERX, Art. Uz in SCHENKEL's Bibellexikon.



dition zwar an sich nicht so unglaubwürdig wie ähnliche sog. "Ueberlieferungen", aber eine Gewähr für absolute Sicherheit bietet jene, von Wetzstein¹) in so überaus anziehender und lehrreicher Weise behandelte, Tradition doch nicht — was sie allein beanspruchen kann, ist "überwiegende Wahrscheinlichkeit" (Franz Delitzsch).

Für die Bestimmung der Lage des Landes Uz kamen endlich auch die Länder in Betracht, aus welchen die Freunde Hiobs stammen. Denn soviel durfte angenommen werden, dass diese Länder, wenn auch dem Wohnsitze Hiobs nicht nächstbenachbart, doch auch nicht durch endlose Strecken von ihm geschieden, vielmehr durch verhältnissmässig leichten und ziemlich regelmässigen Verkehr mit ihm verbunden waren. Freilich führten auch diese Ländernamen nur zu dem schon durch die andern Instanzen gewonnenen Resultat, dass das Land Uz von Edom aus wie von den weiter nordwärts gelegenen Gebieten gleicherweise zu erreichen, also etwa zwischen beiden gelegen war. Hiobs Freund Eliphas stammt aus Teman (2, 11), einem zweifellos edomitischen Gebiet, wie obenan Jer. 40, 20 lehrt, wo der Landesname Teman mit Edom wechselt, und wie auch aus Gen. 36, 11 hervorgeht, wo Teman als ein Enkel Esaus und zwar obendrein als Sohn des Eliphas (v. 10) - letzterer Name war hiernach echt idumäisch namhaft gemacht ist2). Hiobs zweiter Freund Bildad stammt aus Schuach (2, 11). Der Name mit kommt innerhalb des A. T. nur noch unter den Söhnen Abrahams und der Ketûra vor (Gen. 25, 2), alles Repräsentanten östlicher (nicht blos ostjordanischer!) Völker und Stämme bis hinab nach Midian; Hiobs dritter Freund Zophar ist aus Na'ama

<sup>2)</sup> Bei diesem edomitischen Teman ist unter allen Umständen stehen zu bleiben; "ein noch immer stattliches Témä in Ost-Hauran" der Hauran-Hypothese zu Liebe zur Wahl zu stellen ist unstatthaft.



<sup>1)</sup> In seinem Excurs über "das Hiobskloster in Hauran und das Land Uz" zu Franz Delitzsch's Iob-Commentar, S. 551-604.

gebürtig, dessen Lage zur Zeit noch unbestimmbar ist. Und schliesslich Elihu ist ein in (32, 2); das Land in aber erscheint zwar Gen. 22, 21 als mit pu nahe verbunden — in und pu sind nach dieser Stelle, wie schon oben bemerkt, Söhne Nachors —, und wird Jer. 25, 23 mit den eigentlichen Arabern innig verknüpft, indess ein sicherer Anhaltspunkt war damit so wenig für die genauere geographische Lage von Buz als wie für jene von Uz gegeben.

Dies der Stand der Frage auf Grund der alttestamentlichen Angaben. Wir möchten nun aus der Keilschriftliteratur einiges neue Material beibringen und der Prüfung anheimgeben, und zwar Material nicht geschöpft aus noch unveröffentlichten oder erst seit kurzem veröffentlichten assyrischen Texten, sondern dargeboten von längst bekannten Keilschriftdenkmälern, obenan den Inschriften des Königs Salmanassar II (860-824). Wie die späteren assyrischen Könige Sargon, Sanherib, Asarhaddon, Asurbanipal bis in die weiten Ländergebiete zwischen dem Euphrat und Nordarabien ihre Kriegs- und Siegeszüge ausdehnten, so hatten schon lange vor ihnen die Könige Asurnasirpal und sein Sohn Salmanassar den Euphrat in der Nähe von Karkemisch überschritten und den Glanz der assyrischen Waffen bis an das Gestade des Mittelmeeres und den Orontes entlang südwärts bis hinab gen Hamath und zum Libanon getragen, die näher wie ferner wohnenden Völker aus ihrer Sicherheit aufschreckend. Vielleicht finden sich in den Annalen dieser Könige Angaben, welche auch in das weitgedehnte Gebiet vom rechten Euphratufer südwestwärts nach dem Haurân und weiter nach dem todten Meer ein wenig mehr Licht zu bringen geeignet sind.

Schon in unserer Schrift "Wo lag das Paradies?" wurde S. 297 f. darauf hingewiesen, dass die Keilschriftliteratur an den Ufern des Euphrat, in der Gegend etwa der Stadt Reseph, des heutigen Rusâfa, der bekannten

Wüstenstation der grossen Palmyra-Route, ein Land שווים kennt, welches sich lautlich und möglicherweise auch sachlich mit dem alttestamentlichen mit decke: denn wenn die Assyrer diesen fremden Namen Sûhu mit D schreiben, so ist dies ja in vollem Einklang mit jenem bekannten und auch in dieser Zeitschrift (I, 1 ff.) von neuem hervorgehobenen graphischen Gesetze des Assyrischen, fremdländisches w durch D wiederzugeben. Dieses Land Süchu erstreckte sich von oberhalb der Mündung des Belîch bis etwa zur Mündung des Châbûr, lag also stromabwärts von Karkemisch und dessen Gebiet: vgl. nur Tig. V, 48 ff., wonach Tiglathpileser I in Einem Tage vom Lande Süchu an bis nach Karkemisch im Lande Chatti einen Plünderungszug ausgeführt hat. Was nun in meinem "Paradies" lediglich als möglich gesetzt wurde, bin ich jetzt in der Lage als wirklich zu beweisen, dass nämlich das keilschriftliche Land Süchu mit dem alttestamentlichen שור Gen. 25, 2, ebendamit aber auch mit dem Heimathlande von Hiobs Freund Bildad Eins ist.

Der König Salmanassar erzählt in seiner grossen Monolith-Inschrift (Salm. Mo. Obv. 29 ff.), dass er in seinem ersten (vollen) Regierungsjahr, d. i. 859 v. Chr., am 13. Ijjar aus Ninewe aufgebrochen sei und den Tigris überschritten habe; er habe die dem Achûni, Adin's Sohn, gehörige Stadt La'la'tē eingeäschert, weiterhin die ebenfalls dem Achûni gehörige Stadt Bur-mar'âna erobert und darnach auf Schiffen von tahsu')-Häuten den Euphrat überschritten; als er dann weiter auf Lutibu, eine Festung des Landes Sam'al, vorgerückt sei, hätten sich die verbündeten Könige Chânu (Chajânu) vom Lande Sam'al, Sapalulmê vom Lande Patin, Achûni, Adin's Sohn, Samgara vom Reiche Kar-

<sup>1)</sup> Vgl. für dieses tahsu, hebr. מַלְּחָשׁ meine Bemerkungen in S. BARR's Liber Ezechielis, Lipsiae 1884, p. XVI f.

kemisch ihm entgegengestellt, er aber habe die verbündeten Truppen in blutiger Feldschlacht geschlagen, worauf er ein grosses Bild seiner Majestät am Quellpunkt des Saluara am Fusse des Gebirges Chamân aufgerichtet habe. Darauf sei er über den Orontes gegen die Festung A-li-sir des Sapalulmê 1) von Patin gezogen, dieser aber habe zu seiner Rettung Achûni, Adin's Sohn, Sa(n)gara von Karkemisch, Chânu von Sam'al, ... vom Land Kuê, Pichirim von Chiluku d. i. wohl Cilicien, Bur-a-na-tê 1) mát /a-as-bu-ka-a-a (Z. 54) und andere herbeigerufen. assyrische König siegte natürlich und eroberte die Festung. wobei Bur-anatê von Salmanassar mit eigener Hand gefangen genommen wurde (Rev. 4 f.). Wie man sieht, hatte der Patinäerkönig die Fürsten aller ihm nächstbenachbarten Länder zur Bundesgenossenschaft aufgerufen. Das Land Sûchu, welches ebenfalls zu diesen nächstbenachbarten Gebieten gehört, fehlt entweder; weil es schon zu Asurnasirpal's Zeit seine Selbständigkeit an Assyrien verloren zu haben scheint, oder aber es war im Anfang der sehr beschädigten ersten Zeile der Rückseite des Monolith genannt. Dagegen wird - und dies scheint mir von hohem Interesse - jenes Land namhaft gemacht, welches auch Gen. 25, 2 aufs engste mit שיל verknüpft ist, nämlich Land und Volk שְׁבַּק, assyr. Jasbuk! Ist aber diese Identification richtig — und wer möchte sie bestreiten? —, so ist auch das hebr. מולי als eben jenes, den Reichen Karkemisch. Sam'al und Patin benachbarte, keilschriftliche Sûchu erwiesen: die Heimath von Hiobs Freund Bildad war also jenes Euphratgebiet, in welches die von Damaskus über Tadmor nach dem Euphrat führende grosse Karawanenstrasse ausmündet, wenig südostwärts von Bileams Heimath Pethor<sup>2</sup>).

Beachte für Sapalulm? und Bur-anat? die Gleichung. II R 40, 40, 41 c: lu-ul-mu-ú = a-na-tum.

<sup>2)</sup> Siehe für diese Landschaft Schrader, KAT<sup>2</sup> 155 f.; Wo lag das Paradies? S. 269.

Nicht gleich Bestimmtes wie für das Land mit lässt sich für das Land 193, aus welchem Elihu gebürtig war, den Keilschrifttexten entnehmen. Doch steht von vornherein wenigstens so viel fest, dass die Keilschriftliteratur desselben Erwähnung thut. Schon in "Paradies" S. 306 f. wurde darauf hingewiesen, dass wie Gen. 22, 21 f. im A. T. und in in nahe Beziehung zu einander gesetzt sind neben אוץ als Erstgeborenem des Nachor erscheint dort als zweiter, it als fünfter Sohn —, so auch die Prisma-Inschrift des Königs Asarhaddon die Länder Hasû und Bâzu in engstem Zusammenhange mit einander nennt. Die Zusammenstellung dieses Länderpaares mit dem biblischen und יום scheint mir nicht bloss "grosse Wahrscheinlichkeit" zu haben, sondern so sicher und unbestreitbar zu sein wie nur irgend eine solcher geographischer Combinationen. Denn zu der lautlichen Uebereinstimmung gesellt sich der Umstand, dass Hazû und Bâzu in eben jenem Ländergebiete liegen, in welchem man wie yiy, so auch 112 von jeher zu suchen gewöhnt ist. Das Asarhaddon-Prisma berichtet III, 25 ff. also: "Das Land Bâzu, ein ferngelegener Bezirk - eine Strecke trockenen Landes, ein Terrain von MUN, eine Gegend des Verdurstens, 140 Doppelstunden Landes bâsê 1) pukûtu und Gazellenmund-Stein 2), 20 Doppelstunden Landes Schlangen und Scorpionen, welche wie Heuschrecken das Erdreich anfüllten, 20 Doppelstunden das Land Chazû, ein Bergland von saggilmud-

<sup>1)</sup> bāsē (auch Neb. Senk. I, 15) wohl "Sümpfe, Moräste", vgl. hebr. アラ,

Gestein<sup>1</sup>), liess ich hinter mir zurück und zog ich. Wohin seit ewigen Zeiten kein König vor mir gezogen war, dahinein zog ich siegreich. Die 8 Könige in jenem Bezirk [nämlich dem Land Bâzu] tödtete ich" u. s. w. Die Länge der Marschroute ist vom Aufbruch aus Ninewe an gerechnet<sup>2</sup>). Aber wenn wir gleich wissen, dass eine assyrische "Doppelstunde" etwa einer Parasange = 30 Stadien = 3/4 deutsche Meile gleichkommt (Oppert), so lässt sich doch nur annähernd bestimmen, wo das nach 160 Doppelstunden beschwerlichsten Wüstenmarsches erreichte Land Chazû und das nach weiteren 20 Doppelstunden erreichte Land Bâzu gelegen habe, dies deshalb, weil wir nicht wissen, welchen Weg das assyrische Heer zunächst durch Mesopotamien und dann jenseits des Euphrat eingeschlagen hat. Trotzdem steht ein Doppeltes fest: einmal dass das Land Chazû und das noch etwas entferntere Land Bâzu an oder in der grossen syrisch-arabischen Wüste gelegen haben muss und weiter dass sie in der Richtung des Hauran zu suchen sind. Das Letztere darf wohl aus den Angaben geschlossen werden, welche die Prisma-Inschrift des Königs Asurbanipal, des Sohnes Asarhaddons, betreffs der von Asurbanipals Heer auf dem arabischen Feldzuge zurückgelegten Entfernungen darbietet. Es heisst dort (VR 8, 79 ff.): "Den Tigris und den Euphrat trotz (grossen) Hochwassers überschritten sie wohlbehalten. ferne Wege, erstiegen hohe Berge, durchschritten weithinschattende Wälder. Zwischen hohen Bäumen. Dornen



<sup>1)</sup> II R 40, 56 a, b wird aban tar(? has, has? kut?)-ma-nu durch aban sag-gi-li-mut erklärt.

<sup>2)</sup> Es geht dies besonders klar aus dem S. 93, Anm. 2 erwähnten noch unveröffentlichten Fragment hervor, wo der auf den medischen Feldzug folgende Zug nach dem Land Bâzu mit den Worten eingeleitet wird: [auf meinem so und so vielsten] gir-ri-ia "Feldzug" "das Land Bâzu, ein ferngelegener Bezirk" u. s. w., alles übrige mit den Prisma-Inschriften in wörtlicher Uebereinstimmung.

(? gissê), ahartinnê, eine Strasse von is itdêti') zogen sie wohlbehalten. Das Land Mas, einen Ort des Verdurstens. des Verschmachtens, wohin kein Vogel des Himmels kommt. woselbst Wildesel, Gazellen nicht weiden, 100 Doppelstunden Landes von Ninewe aus. der Lieblingsstadt Istars. der Gemahlin des Bêl, marschirten, zogen sie wider Uaitê'. den König von Arabien, und Abijatê', der mit den Streitkräften des Nabatäers herankam". Der Bericht erzählt dann weiter, dass der König am 25. Siwan aus Hadattâ aufgebrochen sei, weiter an den Cisternen von Laribda gelagert habe, worauf man dann abermals durch ..das Land des Verdurstens, die Gegend des Verschmachtens" nach der Ortschaft Hurarîna zwischen den Ortschaften Jarki und Asalla gegangen sei. Die Nabatäer und andere Stämme werden geschlagen, worauf das Heer, nachdem es 8 Doppelstunden weit siegreich vorgedrungen, nach Azalla zurückkehrt. Es folgt ein Weg von 6 Doppelstunden, abermals durch die Wüste, nach der Ortschaft Kurasiti. Der Stamm Kidru (קָרָר) wird besiegt, die Kriegs gefangenen aber und die sonstige Beute nach Damask gebracht. Am 3. Ab Aufbruch aus Damask nach dem Haurân<sup>2</sup>). Zu den 100 Doppelstunden, welche das assyrische Heer bis Chadattå zurückgelegt hat, kommen also bis nach Damaskus noch Märsche, Streifzüge, Gefechtsund Ruhetage im Gesammtbetrage von c. 37 Tagen (25. Siwan bis 2. Ab) hinzu, und da ein assyrisches Heer durchschnittlich 2 Doppelstunden Weges marschirt 3), so erhalten wir für die Länge des Marsches von Ninewe bis Damaskus ungefähr - selbstverständlich ist diese Berechnung eine ganz ungefähre - 170 Doppelstunden,

<sup>1)</sup> Siehe für dieses Wort II R 23, 39 e. f.: ĉ-ţi-id-tum = ĉţ-ţi-du; doch wohl = קוֹל, ...

• אַמָּרְ

<sup>2)</sup> Vgl. "Paradies" S. 298 ff.

<sup>3)</sup> Siehe "Paradies" S. 179.

und mögen wir nun etwas mehr oder weniger annehmen, wir erhalten für die Länder Chazû und Bûz das Gebiet ostwärts und südostwärts von Damaskus, auf welches man, vor allem wegen γυ, für das Land τω, die Heimath von Hiobs Freund Elihu, längst schon gekommen war (LXX haben an der Stelle Job. 32, 2 sogar den ausdrücklichen Zusatz zu Elihu dem Buziten: τῆς Αὐσίτιδος χώρας).

Was mir nun aber für Uz, das Land Hiobs, das Wichtigste zu sein scheint, ist, dass ich glaube Namen und Land Uz selbst innerhalb der Keilschriftliteratur nachweisen zu können. Wir lesen auf dem schwarzen Obelisk Salmanassars (Z. 146-155) wörtlich Folgendes: "In meinem 28. Regierungsjahr [d. i. 832], während man in der Stadt Kelach sich aufhielt, hinterbrachte man die Nachricht, dass die Patinäer den Lubarni, ihren Herrn, ermordet und den Surri, dem der Thron nicht zukam, zur Königsherrschaft über sich eingesetzt hatten. Den Dajan-Asur, den Turtan, den Befehlshaber des grossen Heeres, beorderte, sandte ich an der Spitze meines Heeres und meines Lagers. Den Euphrat trotz Hochwassers überschritt er, in Kinalua, seiner [des Patinäers] Hauptstadt schlug er das Quartier auf 1). Den Surri, dem der Thron nicht zukam, überwältigte die Furcht vor dem Glanze Asurs, meines Herrn, und er ging hin in den Tod. Patinäer fürchteten sich vor dem Glanze meiner mächtigen Waffen und ergriffen den Sohn des Surri nebst den Rebellen und lieferten sie aus. Selbige Leute befestigte ich auf Breter. Säsi mär måt Us-sa-a (Z. 154) fasste meine Füsse, zur Königsherrschaft über sie setzte ich ihn ein". Wer ist dieser Sasi, eines Uşşäers oder Ûsäers') Sohn, welcher, freiwillig dem König Assyriens huldigend,



I) ma-da-ak-tam iškun. Vgl. zu obiger Uebersetzung Asurb. 41, 32: auf dem jenseitigen Ufer iš-ku-na ma-dak-tam "schlug er das Lager auf".

<sup>2)</sup> mât Uṣ-ṣa-a "der Uṣṣäer"; das Determinativ amelu ist nicht nothwendig, vgl. V R 8, 95: mât oder amelu Na-ba-ai-ta-a-a "der Nabatäer".

von diesem auf den Thron des Landes Patin erhoben wird? was mag es für ein Land gewesen sein, dieses Land Ussu oder Úsu, welchem dieser Sasi angehörte? Doch gewiss ein Land. welches dem Patinäerlande westund nordwärts von Aleppo 1) nicht allzufern lag, ein Land also, das ähnlich wie Suchu und Jasbuk, שובן und ישובן, mit Patin in Verbindung und Verkehr stand, auch gleich diesen nach der syrisch-arabischen Wüste hin lag, da es sonst in den ausführlichen Berichten von den assyrischen Zügen nach Hamath und weiter nach Damaskus niemals erwähnt wird? Bietet sich da nicht das Land viv fast von selbst dar<sup>2</sup>)? Wenn in der grossen Schlacht bei der hamathensischen Stadt Karkar in Salmanassars sechstem Regierungsjahr Aegypter, Araber, Ammoniter als Bundesgenossen von Damaskus und Hamath erscheinen, so kann es nicht Wunder nehmen, wenn ein Angehöriger des Landes Uz, auch wenn dieses in Hauran gelegen hat, von den Siegen der assyrischen Waffen hört und sich zu freiwilliger Huldigung entschliesst, theils um sein eigenes Land vor einer assyrischen Invasion zu bewahren, theils um den erledigten Thron eines anderen Staates für sich zu gewinnen.

Die assyrische Keilschriftliteratur bestätigt hiernach im Allgemeinen die jetzt gangbarste Ansicht von der Lage des Landes Uz durchaus. Doch möchte es mir der Erwägung werth scheinen, ob nicht eine etwas mehr nördliche Lage des Landes Uz, etwa in der Gegend von Tadmor-Palmyra, zu den alttestamentlichen Angaben mindestens ebenso gut wie die Lage in Haurân passe (denn nach Jer. 25, 20 war Uz ein grosses Land, nach der Völkertafel der erste unter den Söhnen Arams), ungleich besser aber noch zu den keilschriftlichen Ergebnissen. Ein in der Richtung nach Tadmor wohnender

<sup>1)</sup> Die Stadt 'Azaz, assyr. Hazaz, gehörte unter anderen zu Patin.

<sup>2)</sup> Die Combination würde mir über jeden Zweisel erhaben sein, würde nicht statt Us-sa-a leider auch Uz-za-a gelesen werden können.

### 98 Friedrich Delitzsch, Assyriologische Notizen zum Alten Testament.

Usäer würde mir ein noch passenderer Inhaber des Patinäerthrones erscheinen als einer aus dem Haurân. Und auch was die Länder der Freunde Hiobs betrifft, so scheint mir der Haurân vom Lande (1970) allzufern und allzu mühsam erreichbar zu sein, während umgekehrt Nabatäer und Kedräer schon zu Asurbanipals Zeit (siehe oben) bis weit nordostwärts von Damaskus ihre Züge ausdehnten, ein Land Uz als in Edoms Händen etwa zur Zeit des Falles Jerusalems, ein Idumäer als Freund des Usäers Hiob nichts Befremdliches hat, auch wenn dieses Uz noch nord- oder nordostwärts vom Haurân gelegen haben sollte.

# Sprechsaal.

## Miscellen.

Von Fritz Hommel.

- I. (Mittheilungen der Herren Lehmann und Jensen).
- § 1. Auf S. 323 des vorigen Bandes, Anm. 2, habe ich für die Postposition KU als ursprüngliche Aussprache auch wirlich ku in Anspruch genommen und das als Glosse und phonetische Schreibung vereinzelt vorkommende su (dialektisch &) nicht als die stets einzusetzende Aussprache ieser Postposition, sondern als ganz davon zu trennen, also als eine zweite selbständig neben ku existirende und dann mit ihm gelegentlich auch verwechselte angesehen. Eine sehr glückliche Vermuthung Dr. CARL FR. LEHMANN'S, die derselbe mir in einem vom 17. November 1884 datirten Briefe mittheilte, löst nicht nur die ganze Frage, sondern gibt sowohl mir als auch denen, welche KU = šu postulirten, zugleich Recht. Mit seiner Erlaubniss theile ich die betreffende Stelle seines Briefes wörtlich mit 1): "Ich möchte nämlich nicht annehmen, dass es zwei verschiedene Postpositionen ku und su gegeben habe. II R 13, 40ab i-a-ni-su ba-ab-tu-ri = ana bîti-su irub würde ja an sich eine solche Annahme ermöglichen. Entgegensteht doch aber II R 48, 12<sup>a</sup>, wo dem šú der Glosse ù-kur-šú das Zeichen KU, also die gewöhnliche Ausdrucksweise der bekannten Post-

Digitized by Google

Die Anmerkungen und Zusätze in [] sind von mir hinzugefügt.

position entspricht. Die Stellen sind jedenfalls beide jung; der Glossator (II R 13, 40) wie der Anfertiger der Liste II R 48 waren doch wohl sicher Assyrer<sup>1</sup>). Ich möchte die von ihnen gegebene Aussprache su einfach für eine jüngere Form des ku halten, in welcher das k palatalisirt erscheint. Eine solche Palatalisirung kann ja in verschiedener Weise vor sich gehen:

- 1. der ursprüngliche k-Laut wird zu č (tsch), oder
- 2. er erscheint als s (frz. chef gegenüber caput, [chaleur calor etc.], oder skr. c in seiner jetzigen Aussprache sh) oder
- 3. er wird z [unser deutsches z] z. B. russisch zarj gegenüber griech.  $\varkappa \alpha \tilde{\imath} \sigma a \varrho$  etc.

Die Schreibung su würde uns zunächst auf die zweite Art führen. Der am nächsten liegende Lautübergang. der doch auch wohl meist die Mitte zwischen dem ursprünglichen k-Laut und seiner Erscheinungsform als 3 bildet, wäre aber der zu č. Dass die sumero-akkadische Sprache Laute gehabt habe, die dem semitischen Organe fremd sind, ist ja nur natürlich und mehr als wahrscheinlich. Diese können wir nirgends ausgedrückt finden, sondern nur erschliessen. [Dr. Lehmann weist hier auf das von ihm und davon unabhängig von P. Jensen fürs Sumero-akkadische erschlossene  $\tilde{v}^2$ ) hin, welchen Laut in ähnlicher Färbung, und zwar als reines helles ü, auch ich als Mittelstufe zwischen dem älteren u und dem dialectischen i annehmel. Sollte nicht ein  $\check{c}$  — wie z. B. auch in den Turksprachen (ZKF I. S. 164) - schon im Sumero-akkadischen secundär entwickelt sein? Die Assyrer konnten das nur durch & (in unserm Fall also šu) wiedergeben. Eine solche Palatalisirung (sei es zu č.

<sup>1)</sup> Diese zweifellos richtige Bemerkung Dr. Lehmann's ist zur richtigen Beurtheilung so mancher auf den ersten Blick seltsamer Erscheinungen der Nationallexika und verwandter Zusammenstellungen von grosser Bedeutung, wie ich noch in manchen Paragraphen dieser Miscellen auszuführen Gelegenheit haben werde [Vgl. Haupt, SFG 37. Lehmann].

<sup>2)</sup> Mittellaut zwischen ü und ö, aus ursprünglichem u; etwa wie der Vocal in engl. but in seiner jetzigen Aussprache (LEHMANN).

sei es gleich zu 3) geht ja fast immer 1) Hand in Hand mit einer Verhellung, wenn man so sagen darf, des ursprünglich dunkeln dem k-Laut folgenden Vocals (cf. Collitz' Palatalgesetz in Bezzenb.'s Beiträgen III, S. 203 ff.; lat. caput, frz. chef etc.). So ist anzunehmen, dass das u in su hier nicht mehr rein ist, sondern schon zu  $(\ddot{o}, \tilde{y})$  hinneigt<sup>2</sup>) ... Ich möchte demnach annehmen, dass wir in su eine jüngere Form von ku haben, die  $\tilde{c}\ddot{u}$  (bzw.  $\tilde{c}\gamma$ ) oder  $\tilde{s}\ddot{u}$  ( $\tilde{s}\gamma$ ) zu lesen wäre. Wir können dann **E** ku und su (šü, čy) lesen; da als die ältere Form F vorliegt, werden wir ku zu lesen vorziehen, wo wir nicht inschriftlich [d. h. in Texten, die Spuren des imi-sal-Dialectes oder sonst jüngere Formen aufweisen] auf die andere Form gewiesen werden. Wir hatten dann weder zwei Postpositionen (Hommel), noch in allen Fällen su zu lesen, wie Haupt in den sum. Fam.-Gesetzen will."

Ich kann mich diesen Ausführungen nur mit dem grössten Vergnügen anschliessen, und halte also dafür, dass wir ursprünglich ku lautete, dann aber kü, čü oder sü (letzteres durch phonetisch ausgedrückt) und schliesslich (so in den rein dialectisch abgefassten Texten) zu si (geschrieben entweder mit historischer Schreibweise schrieben phonetisch si) wurde.

Was die Palatalisirung eines ursprünglich reinen Gutturals anlangt, so möchte ich die wohl unbedenklich

<sup>1)</sup> Oder wenigstens in vielen Fällen, da z. B. in chaleur, chant etc. (aus calor, cantus etc.) doch ein reines a vorliegt. Warum capra zu cheure und canto zu chant wird (bezw. auf welchen verschiedenen Gesetzen beruhend) vermag ich nicht anzugeben; Accentverschiedenheit z. B. liegt doch wohl kaum hier vor.

<sup>2)</sup> Ich erinnere hier daran, dass ich  $\begin{tabular}{l} \begin{tabular}{l} \begin{tabul$ 

aufzustellenden Vergleichungen sum. gig "Nacht" (später gik), türk. giče, sag "Kopf", türk. sač "Haar" und vielleicht auch noch dag "Stein""), türk. taš hier anführen, und zugleich noch einer anderen Palatalisirung des k gedenken, nämlich zu j, welche als in sichern Beispielen vorliegt in sum. kur "Land" (später kür), türk. jer dass. (in dem in Schiltberger's Reisen am Schluss mitgetheilten kaukaso-tatarischen Vaterunser noch gjer) und sum. ku "essen", türk. je-mek dass., gig "krank", "Krankheit", türk. jig.

Von grosser Wichtigkeit ist, zu beiden Erscheinungen (k zu c sowohl, als k zu j) zu vergleichen, was RADLOFF, Phonetik der nördl. Turksprachen, § 213 ff. (S. 156 und folg.) ausführt; vgl. vor allem § 213 "alle Dialecte am Südrande des grossen türk. Sprachgebietes bieten überall im Anlaute das mittellinguale j, ebenso die vom Altai aus nach Nordwesten hin wohnenden Baraba- und Irtisch-Tataren. Alle nördlichen Tatardialecte hingegen bieten an Stelle des j im Anlaute palatal gesprochene Doppelconsonanten, und zwar die nach Osten vom Irtisch gesprochenen Dialecte die tonlose Palatale č, die nach Westen vom Irtisch gesprochenen die tönende Palatale ğ, z, ž. Die Sprache der Jakuten und Tschuwaschen endlich, die gleichsam den östlichen und westlichen Flügel der nördlichen Dialecte bilden, bieten S-Laute, und zwar das jakutische s, während das tschuwassische das palatalisirte s bietet."

§ 2. In den *Proceedings* der American Oriental Society vom 7. Mai 1884 (Boston), p. VIII f. (vgl. auch *Johns Hopkins University Circulars*, Vol. III, No. 33 (Baltimore, Juli 1884), p. 125 hat in einem kleinen "On the

<sup>1)</sup> dag = "Stein" nehme ich trotz der Glossen na und za unbedenklich fürs sumerische an, da der gewöhnliche Lautwerth dag, tag des betreffenden Zeichens doch unmöglich semitischen Ursprungs sein kann. Vielleicht ist sogar za "Stein" erst eine jüngere Form für da(g), wozu dug "gut", imi-sal sib zu vergleichen wäre.



dialectic Equivalence of sh and n (in der später erschienenen Wiederholung in den Circulars richtiger formulirt: of n to s] in Proto-Babylonian" betitelten Aufsatz Dr. Leh-MANN die Aufmerksamkeit auf diese von Haupt (Sintfl. 25) zuerst gesehene, dann von mir anfangs bezweifelte, später (ZKF I, S. 170, Anm. 2 und 212, Anm.) wenigstens als nicht unmöglich betrachtete und mit einem neuen Beispiele belegte Lauterscheinung aufs neue gelenkt, und dieselbe durch eine Mittelstufe von r zu erklären versucht. Es sei hier wiederholt, dass die sichern Beispiele für den beregten Lautwandel sind: sum. nir "Fürst", akk. šir; sum. nir "klagen" (in a-nirra "Klage"), woneben, was zu beachten (und was zuerst Haupt notirt und Lehmann hervorgehoben) sis "klagen" erscheint"), akk. sir (in a-sirra); endlich sum. nin, akk. šin, šim (bzw. šib) "vier". Wir hätten demnach. da die Formen mit n (statt s), wie ich zuerst durch den Nachweis des jüngeren Characters des imisal-Dialectes gezeigt, die jüngeren sein müssen (und nicht umgekehrt die Formen mit s), die Stufenreihe: n, r, s, was ich, trotz den von Lehmann angeführten Parallelen<sup>2</sup>) schon wegen des dann zu statuirenden Wandels von r zu 3 für unwahrscheinlich halte. Ich schrieb darüber an Dr. Lehmann und schlug zur Lösung der schwierigen Frage die Uebergangsreihe nir, nir (sprich njir), žir (wie franz. jir zu sprechen) vor. Daraufhin antwortete er mir, dass diese Erklärung, die ihm bereits im August 1884 Dr. Peter Jensen (der also ganz unabhängig von mir auf das gleiche gekommen war) brieflich vorgeschlagen hatte, im wesentlichen nun auch ihm als die wahrscheinlichste vorkomme. Kurz darauf schrieb mir dann Dr. Jensen selbst auf einer

I) Dazu (zu 3i3 neben 3ir) führt Lehmann (zum Theil nach Haupt) als Parallele du3, dur, dul = a3dbu, wie i-i3 neben i-ir (also i3 = ir) , weinen", ass.  $bak\hat{u}$  an.

<sup>2)</sup> Nämlich aus dem Semitischen (חרין igr zu חרין, und ferner sum. Unug zu Uruk (Warka) und gan "Garten" zu kar (Lehmann), Uebergänge, welche ich für Semitismen halte.

Karte vom 11. Dec. 1884 noch folgendes dazu: "Meine genauere Meinung ist die, dass nicht nir anir, (ni), nê zu sprechen ist, sondern nër, anër, në und në, woraus durch njër, anjër, në — jër, ajër në (j wie franz. j gesprochen) wurden." Was das letztere, nämlich die Aussprache des mit i am besten zu transscribirenden Lautes als & anlangt (blos in den genannten Fällen, oder überall wo i geschrieben wird?), so muss ich dabei bleiben, dass mir kein zwingender Grund vorzuliegen scheint dafür, dass das i im Sumero-akkadischen eine von i verschiedene Aussprache gehabt hätte. Es kann in manchen Fällen im Sumero-akkadischen (zumal in jüngeren Entwicklungstadien desselben) ein & wie auch ein  $\hat{e}$  (vgl. für letzteres mi, ich" aus mai schon in den Gudea-texten) aus ursprünglicheren Lauten entstanden sein, aber durch die Schrift ausgedrückt erscheint es niemals.

§ 3. In dieser Zeitschrift, Bd. I, S. 187 ff. hat Mr. SAYCE, seine interessanten Mittheilungen über altbabylonische Epenverzeichnisse veröffentlicht. Daselbst findet sich bei den Verfassernamen häufig der Zusatz lü-dub-mi-a (daselbst etwas ungenau durch nisu DUP ME-A transscribirt), was merkwürdiger Weise durch "the man of a non-existent tablet" übersetzt wird. Der Ausdruck, dessen bab.-assyr. (semitisches) Aequivalent uns unbekannt ist, kann nur "den mit der Tafel seienden", d. i. den Tafelschreiber", "Gelehrten" bedeuten, da Sayce's Uebersetzung nothwendig ein lü-dub-nu-mi-a voraussetzen würde, wozu man z. B. Strassm., Nr. 6425 (S. 782) nu-me-a vergleiche<sup>1</sup>). In lü-dub-mi-a haben wir vielmehr eine noch nicht beob-

<sup>1)</sup> Zu der dort mitangeführten Stelle II. Rawl. 51, 67, wo nu-mi-a (als Sternbezeichnung) durch ba-lum übersetzt wird, vergleiche man auch K. 4648, 12/3 obv. (HAUPT'S Congr.-Vortrag, S. 286) sa-da nu-mi-a = ina ba-li-ka "mit dir nicht-seiend", bezw. "ohne dich". Balu ist hebr. בל, worin vielleicht eine Verkürzung aus ba-lå (vergl. arab. وَكُلُّ "ohne") vorliegt.

achtete sumerische Nominal-Suffixbildung, die auf ganz gleicher Stufe steht mit dem S. 198 des 1. Bandes unserer Zeitschrift aufgeführten lü-gul-gal "feindlich", nur dass hier statt des Verbum subst. gal "sein, werden" (akk. val, türk. bol-mak "sein", mong. bol-gu "werden") das andere, mi (mong. bi, türk. mi im Suffix -miš) verwendet erscheint.

Zu Sayce's Aufsatz möchte ich für heute noch bemerken, dass mir für sumerische, bzw. semitische Abfassung der betreffenden dem Anfang oder Titel nach mitgetheilten Literaturstücke nicht etwa der nichtsemitische oder semitische Name des angegebenen Verfassers, sondern vielmehr der Anfang oder Titel selbst massgebend zu sein scheint. So ist z. B. das erste der S. 188 aufgezählten drei Stücke -- beachte in diesem Fall den pl. annûtum statt annû 1) - wohl sicher sumerisch abgefasst gewesen (Nin-mag bùr-ni gir-ra beginnend), die der beiden folgenden Zeilen semitisch, und gleichwohl haben dieselben alle den einen Baša-Gula (also semitischen Namens) zum Verfasser. Der Verfassername 1-kur-tur-nun-na (oder wohl besser 1-kur-mar-Nun-na d. i. "I-kur ist der Sohn der Wassertiefe", ein mythologisch interessanter Name, wozu man meine Semiten I, S. 369 vergleiche) lässt uns noch nicht erkennen, ob sein Träger ein Semite war, wohl aber können wir aus dem Anfang des von ihm verfassten Gedichts ù mi(?)da ù sù-ud-da ù-ri-a-ta deutlich sehen, dass der betreffende Text in der nichtsemitischen Sprache der alten Chaldäer abgefasst war. Und ebenso sicher sind die Stücke, deren Titel mit KU-kar (d. i. wohl besser zu lesen zikir?) beginnt (so vor allem das berühmte Nimrodepos, zikar Giš-dù-bar²), dessen Dichter Sin-likî-unninî



<sup>1)</sup> Man beachte auch das lange u in  $ann\hat{u}$ , welches ich nicht als Pluralendung, sondern ebenso aussassen möchte, wie z. B. die Länge in  $att\hat{a}$ ,  $s\hat{u}$ ,  $s\hat{t}$  etc.

<sup>2)</sup> Dass (ilu) Gish-dù-bar auf semitisch Namra-uddu (DRLITZSCH, Calwer Bibellexicon, S. 639) zu lesen (dann 💆 dù = uddu, was eine con-

war), von Anfang an semitisch abgefasst gewesen. Bei Namen übrigens, wie Sin-likî-unninî (d. i. "o Sin, nimm an meine Wehklage") möchte ich noch am ehesten Savce's Schlussfolgerung gelten lassen, da derartig zusammengesetzte Namen doch sicherlich nur Semiten angehören konnten. Dass dagegen aus dem Namen des Verfassers der "Geschichte des Fuchses" (sikar LUL-A, zu lesen sikir stlibi): KAK-Mardug Sohn des Amil-Dù-nun-na bzw. MULU-DÙ-NUN-NA, oder, wie nach S. 193 es scheint, NITAG-DÙ-NUN-NA für diesen Text sumerische Abfassung folgen soll, kann ich nicht glauben; es wird dies überdies durch die, soviel ich weiss, semitisch abgefassten Fragmente, welche davon noch erhalten sind (vgl. Smith's Chald. Genesis), widerlegt.

#### VARIA.

I.

Il significato della Rad. מחח in assiro è assai disputato. Forse ha più sensi distinti; ma probabilissimo mi sembra quello di dirigere in generale; e più particolarmente dirigere moralmente, ossia governare. Si osservi che un solo e medesimo ideogramma nei testi assiri è adoperato per êtillu 'signore' (Sb 130); malku 're' (II R 26, 15 e), tarâșu (V R 31, 64. 63 e); šarru (II R 38. 67 a; V R 16, 7 a). Quindi facilmente anche tarșu vale 'direzione, governo'. La migliore traduzione della frase ina tarși credo l'abbia data l'Haupt, cioè: "unter der Regierung" (V. Nachrichten von der königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen 1883 nº 4. p. 95).

cretere Bedeutung als "strahlend", etwa "Fackel" oder ähnliches, gehabt haben muss, und bar = namra, vgl. auch den analog gebildeten Namen Namra-sit und seine sumerische Schreibung in den bilinguen Texten), steht mir ausser Zweisel.

2.

Da ASKT p. 84-85 linea 40 sembra risultare |- E|| = ta-ri-tu 'la donna gravida'. Questa uguaglianza sembra pure risultare da II R 32, 56 b, c, dove però in luogo di KIII I- KII si ha KIII I- KII, donde deriva: \ Il significato di 'donna' per l'ideogramma LYYY è noto. Conviene forse questo significato anche a Em? Allora una spiegazione possibile per la expressione - (PINCHES, Texts in the babylonian Wedge-writing, p. 19 nº 2, a destra, in fine) sarebbe quella di riguardarla perfettamente equivalente alla comune ► considerando per esempio in ► FIII € il segno come determinativo posposto. Una seconda interpretazione potrei anche proporre che mi sembra meno probabile: dal luogo citato di II R apparisce che (il quale è composto evidentemente di ► + - deve leggersi secondo la glossa 📉 🏲 Ora appunto 📉 🟲 è la pronunzia di 🛌 nella sottoscrizione pubblicata dal Pinches. Talchè si potrebbe in - Em Em & considerare E come una sorta di complemento fonetico a ightharpoonup, essendochè ightharpoonup è una parte di ightharpoonup  $= \hat{c} - m\hat{c}$ . Allora in questa seconda ipotesi l'espressione ► ► III Dichiaro che preferisco la prima spiegazione e desidererei veder provato con altri esempii che ∰ = ∰ i) = 'donna'.

<sup>1)</sup> Vedi anche questa Zeitschrift, tom. I, p. 299; tom. II, p. 69. – Ed.

3.

Alcune osservazioni al sig. Pognon a proposito del suo pregevole scritto "l'Inscription de Mérou-nérar I.": Journal Asiatique, 1883, vol. II).

- a) Secondo il Pognon (l. c. p. 372) l'ideogr. AN.IM non si deve leggere Râmânu, ma Mérou. Lasciando da parte tante buone ragioni per la vecchia lettura (non combattute dal sig. Pognon) si desidererebbe che egli ci parlasse del biblico רְמוֹץ. Come spiegare questa pronunzia? Il sig. Pognon forse dirà: il Dio degli Aramei Rimmôn non è uguale all' assiro-babilonese AN.IM. Prima di proporre una nuova lettura, converrebbe dimostrarlo.
- b) L'A. (l. c. p. 381) afferma che il singolare di mal-ki 'i re' non suona malku ma maliku. Grammaticalmente ciò mi par poco ammissibile. E poi il testo II R 31, n° 3 porta chiaramente ma-al-ku. Vegga il sig. Pognon la edizione più corretta di questo testo che si trova in Lotz-Delitzsch, TP p. 88.
- c) L'A. (p. 380) non sa dar ragione del nome reale Pudîlu, e propone di scindere PU.DI.AN in due ideogrammi 1) 太一, 2) (其 一一. Del significato di 太一 (其 neppure io oserei sentenziare. Ma che il nome si debba dividere piuttosto in 太一 (其 e 一 mi par cosa certa. Basta, credo, confrontare la scrittura assira Haza-'-ilu (一一!), Ha-za-ilu (一一), con il biblico

Firenze, 15. Dicembre 1884.

X. (un lettore della Zeitschrift.)

### Bibliographie.

- Baer, S. Lieber Ezechielis, textum masoreticum accuratissime expressit . . . . cum praefatione Francisci Delitzsch et glossario Ezechielico-Babylonico Friederici Delitzsch (p. X—XVIII). Lipsiae 1884. XVIII, 134 p. in 8°.
- Bertin, G. Akkadian Precepts for the Conduct of Man in his Private Life: Transactions Soc. Bibl. Arch. vol. VIII, p. 230—270.
- Bezold, C. Ausführliche Kritik über P. Haupt's "das babylonische Nimrodepos I": Oesterr. Monatsschrift f. d. Orient 1885, Nr. 1, S. 19—20.
- Budge, E. A. W. Babylonian life and history. London 1884.
- Delattre, A. L'Asie occidentale dans les inscriptions Assyriennes: Revue des questions scientifiques, Oct. 1884. 70 p./ in 8°.
- Delitzsch, Friedr. Ein Gang durch das alte Babylon: Daheim 1884, Nr. 49, S. 778—83 und Nr. 50, S. 793—5.
- Die Artikel: Sepharwaim, Sesach, Siccuth, Simi, Sini, Sterne, Suchoth benoth, Susa, Syrien, Abth. a (Aram-Naharaim), Thammuz, Thartak, Tharthan, Thel, Thideal, Thirhaka, Thogarma, Tiglath-Pileser, Tigris, Ur, Uz in: Bibl. Handwörterbuch (Calwer Bibellexikon), 8. (Schluss-) Lief. Calw und Stuttg. 1885.
- Frothingham, A. L. The meaning of Baalim and Ashtaroth in the Old Testament: Amer. Journ. of Phil., Vol. V, 3, p. 331—8.
- Haerdte, Dr. E. Freih. v. Astronomische Beiträge zur assyrischen Chronologie: Denkschrr. der math.-naturw. Classe der k. Ak. d. Wiss. zu Wien 1884, Bd. XLIX.
- Halévy, J. Aperçu grammatical de l'allographie assyro-babylonienne: tiré du vol. II des Travaux de la 6° session du Congrès internationale des Orientalistes à Leide. Leide (Brill) 1884.
- Houghton, W. The Birds of the Assyrian monuments and records: Transactions Soc. Bibl. Arch. vol. VIII, p. 42-142.
- La grande inscrizione di Dario a Behistun: Civiltà catt., Ser. 12, Vol. 8, Quad. 824, p. 143-60.
- Le inscrizioni degli Achemenidi: ibid., Quad. 826, p. 404-20; Quad. 828, p. 663-82.

- Justi, F. Geschichte der orientalischen Völker im Alterthum. Mit Illustrationen und Karten (= Allg. Weltgeschichte. Von Th. Flathe, G. F. Hertzberg etc. Theil I; Das Alterthum). Berlin (Grote) 1884. Lief. 1-5 (darin S. 119-59: Chaldäa).
- König, E. Ausführliche Kritik über F. Hommel's "die semitischen Völker und Sprachen I": Theol. Ltrtrz. 1884, Nr. 23, S. 548 ff.
- Lyon, D. G. Kritik über P. Haupt's "das babylonische Nimrodepos I": Andover Rev. Sept. 1884.
- Meyer, Ed. Geschichte des Alterthums. Erster Band. Geschichte des Orients bis zur Begründung des Perserreichs [darin: "Altbabylonische Geschichte", S. 145—93; "das erste Assyrerreich", S. 325—36; "die Zeiten der assyrischen Grossmacht", S. 405—96; "der Untergang Assyriens", "die Zeiten des neubabylonischen Reichs", "die Begründung des Perserreichs", S. 575—617]. Stuttgart (Cotta) 1884. XX, 647 S. in 8°.
- Müller, D. H. Eine neue Keil-Inschrift von Van: Oesterr. Monatsschrift f. d. Orient 1885, Nr. 1, S. 24.
- Nikolsky, M. Assirîyskié klinsobrâznouié textoui. Moskau 1883.
- -- Soumértyskiy gimm bôgou ogniâ. Moskau 1884.
- Oberziner, L. A. Divisione politica e militare dell' antica Assiria; note storiche. Trento (Monauni) 1884.
- Oppert, J. Traduction d'une inscription babylonienne d'un roi séleucide, Antiochus Soter, fils de Seleucus: Rev. crit. 1884, Nr. 39, p. 248.
- Pinches, Theo. G. The Antiquities found by Mr. Rassam at Abu-Habbah (Sippara): Transactions Soc. Bibl. Arch. vol. VIII, p. 164-171.
- Babylonian Legal Documents referring to House Property, and the Law of Inheritance: ibid., p. 271—298.
- Documents relating to Slave-dealing in Babylonia in ancient times:
   Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1884—5, p. 32—6.
- The Early Babylonian King-lists: ibid. p. 65-71.
- Rassam, H. Recent Discoveries of Ancient Babylonian Cities: Transactions Soc. Bibl Arch. vol. VIII, p. 172-197.
- Rawlinson, H. C., Max Müller and Ainsworth, W. F. The discoveries at Behistun and Nineveh: The Athenaeum 1884, p. 493—4; 623—4.
- Riehm, E. C. A. Handwörterbuch des Biblischen Alterthums für gebildete Bibelleser. Herausgegeben unter Mitwirkung von . . . . Georg Ebers, . . . . Eb. Schrader . . . . u. A. Mit 664 Abbildungen, Karten und Plänen im Text, 6 Aquarelldrucken, 14 Einschaltbildern, 3 sarbigen Karten und einer Schrifttasel ausserhalb des Textes. Bieleseld und Leipzig 1884. 1849 S. in 8°.
- Rösch, G. Die Begegnung Abraham's mit Melchisedek. Eine Studie: Theol. Studien u. Kritt. 1885, Hft. 2, S. 321—56.
- Sarzec, E. de Découvertes en Chaldée. Prèm. livr. Paris (Leroux) 1884.

Strassmaier, J. N. — Alphabetisches Verzeichniss der assyrischen und akkadischen Wörter im zweiten Bande der "Cuneiform inscriptions of W. A." sowie mehrerer anderer meist unveröffentlichter Inschriften mit zahlreichen Ergänzungen und Verbesserungen der Texte nach den Thontaseln des Britischen Museums. 5. Lies. (S. 769—960) in 4°. Leipz. 1885 (Hinrichs, Band IV, Lies. 5 der "Assyr. Bibliothek", hrsg. v. Friedr. Delitzsch und P. IIaupt).

Wright. — The empire of the Hittites. With decipherment of hittite inscriptions by prof. Sayce; a hittite map by Wilson and Conder; and a complete set of hittite inscriptions, revised by Rylands. London (Nisbet) 1884.

#### Berichtigungen.

S. 16, Z. 8—11 streiche: esse partem — (לקט)]; ibid., Z. 20 l.: signa st. signis; S. 20, Z. 30 l.: vel st. aut; S. 46, Z. 1 u. 29 l. hatti, hattu, st. hatti, hattu. S. 53, Z. 3 l.:

Abgeschlossen am 31. Januar 1885.

## DAS MATRIARCHAT

(DAS MÜTTER-RECHT)

### BEI DEN ALTEN ARABERN

von

Prof. G. A. Wilken.

Autorisirte Uebersetzung aus dem Holländischen.

2 Mark.

#### Das Buch Kohelet.

Nach der Auffassung der Weisen des Talmud und Midrasch und der jüdischen Erklärer des Mittelalters.

I. Theil: Von der Mischna bis zum Abschluss des babylon. Talmud nebst zahlreichen kritischen Noten

von Rabbiner Dr. S. Schiffer.

3 Mark.

## DIE ZÂHIRITEN

#### IHR LEHRSYSTEM UND IHRE GESCHICHTE

Beitrag zur Geschichte der muhammedanischen Theologie von Dr. Ignaz Goldziher.

12 Mark.

# Das Leben und die Lehre des Muhammed

dargestellt von

Prof. Ludolf Krehl.

Erster Band:

DAS LEBEN DES MUHAMMED.

Gebunden 6 M. 50 Pf.

### DIE GENESIS

in der hebräischen Quadratschrift unter Benützung der barberinischen Trigiotte herausgegeben umd mit Einleitung, textkr. Noten, Scholien und Beilagen versehen von

Dr. Moritz Heidenheim.

3 M. 50 Pf.

(Heft I der Bibliotheca Samaritana.)

Ollerie 13-

## ZEITSCHRIFT

FÛR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

UND VERWANDTE GEBIETE

BEGRÜNDET VON FRITZ HOMMEL

ND

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. AMIAUD UND E. BABELON IN PARIS, G. LYON BOOLERINGS.

MASS. UND THEO. G. PINCHES IN LONDON.

HERAUSGEGEBEN VON

CARL BEZOLD.

| II. Band.          | April           | 1885.      | ·          | 2.       | Heft. |
|--------------------|-----------------|------------|------------|----------|-------|
|                    | INH.            | ALT:       |            | 1        | Seite |
| H. Hyvernat, Sur u | n vase judéo-ba | bylonien d | u musée Ly | cklama d | е     |
| Cannes (Provene    | æ)              |            |            |          | . 113 |
| heo. G. Pinches,   |                 |            |            |          | . 149 |
| - Additions and C  |                 |            |            |          | n     |
| Inscriptions of    |                 |            |            |          |       |
| Friedr. Delitzsch, |                 |            |            |          |       |
| Der Name Benh      |                 |            |            |          | . 161 |
| prechsaal: Mitte   |                 |            |            | nches,   |       |
| Bezold etc.        | •               |            |            |          | . 179 |
| Bibliographie .    |                 |            |            | • •      | . 194 |



LEIPZIG OTTO SCHULZE

11 OURR-STRASSE II

Digitized by Google

# ZEITSCHRIFT

FÜR

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

#### UND VERWANDTE GEBIETE

BEGRÜNDET VON FRITZ HOMMEL

UND

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. AMIAUD UND E. BABELON IN PARIS, G. LYON IN CAMBRIDGE-MASS. UND THEO. G. PINCHES IN LONDON
HERAUSGEGEBEN VON

CARL BEZOLD.

Zweck dieses internationalen Unternehmens ist, ein Organ aller Zweige und der Nachbargebiete der babylonisch-assyrischen Sprach- und Altertumskunde ins Leben zu rufen. Die Zeitschrift enthält zunächst:

a) Kleinere Textveröffentlichungen (auch auszugsweise); Collationen bereits veröffentlichter Texte. Mitteilungen neuer Funde.

b) Paläographische, grammatische und lexicalische Aufsätze auf dem Gebiete der nichtsemitischen wie semitischen Keilschriftforschung, nebst einschlägigen sprachvergleichenden Studien.

c) Beiträge zur Geographie und Geschichte (incl. Chronologie), zur Kunst, Kultur und den Religionen der Euphrat- und Tigrisländer und der benachbarten Reiche, soweit die der letzteren aus den Denkmälern Beleuchtung erhalten.

d) Besprechungen der auf dem Gesammtgebiete der Keilschriftforschung erschienenen Literatur, sowie eine regelmässig fort-

geführte Bibliographie.

Die Aufsätze sind in deutscher, englischer, französischer, italienischer oder lateinischer Sprache abgefasst, und wird im Interesse der jungen Wissenschaft Sorge dafür getragen, jede persönliche Polemik unbedingt auszuschliessen. Der Herausgeber darf hoffen, durch Correspondenzen, Anfragen, Aeusserungen von Zweifeln, Bitten um Aufschluss und sonstige kleinere Mitteilungen auch seitens der nichtassyriologischen Fachgenossen unterstützt, am Schluss jedes Heftes eine Art Sprechsaal eröffnen zu können, um auch hierdurch das rasche und gedeihliche Aufblühen der Assyriologie zu fördern. Dem Unternehmen haben die hervorragendsten in- und ausländischen Vertreter dieser Wissenschaft ihre Hilfe zugesagt.

Die "Zeitschrift für Keilschriftforschung" erscheint in Vierteljahresheften zu je 5—6 Bogen 8° zum jährlichen Subscriptionspreis von 16 M.

Einzelne Hefte kosten 5 Mark.

Man beliebe alles was die Redaction betrifft an Dr. C. Bezold, 34 Brienner-Str. München, alles was die Expedition und den Verlag anbelangt an die Verlagsbuchhandlung von Otto Schulze in Leipzig, 11 Quer-Strasse, zu adressiren.



# Sur un vase judéo-babylonien du musée Lycklama de Cannes (Provence).

Par Henri Hyvernat.

#### Monsieur le Rédacteur,

J'ai l'honneur de vous communiquer un travail que je vous prie d'insérer dans votre revue, parce que je le crois de nature à intéresser vos lecteurs. Il s'agit d'un vase couvert à l'intérieur d'une longue inscription chaldéenne. Il se trouve au musée Lycklama de Cannes en Provence. Nous connaissons déjà plusieurs vases de ce genre.¹) Le musée de Londres en possède une dizaine qu'il doit à Stewart, à Layard et à Sir Rawlinson. Je n'insiste point sur leur importance. Après les écrits cunéiformes, ces inscriptions sont les plus anciens documents que nous possédions, sur la magie chaldéenne²), elles peuvent donc contribuer à éclairer un des points les plus obscurs de la science assyriologique. Cependant quatre d'entre elles, seulement, sont entrées dans le domaine scientifique, parce que seules elles ont eu le privilége d'être

<sup>1)</sup> LAYARD: Discoveries in the ruins of Nineveh and Babylon. Chap. XXII, p. 513. CHWOLSON: Corpus Inscriptionum hebraicarum. St. Petersburg 1882. Col. 103.

<sup>2)</sup> Sur la Magie Chaldéenne voy. Fr. Lenormant: Die Magie und Wahrsagekunst der Chaldäer. 8. Jéna 1878. — Jos. Halévy: Documents religieux de l'Assyrie et de la Babylonie. 8. Paris 1882. Il suffirait d'avoir jeté un coup d'œil sur ces deux savants ouvrages pour se convaincre du rapport intime qui existe entre la démonologie rabbinique, et celle des tablettes assyriennes.

reproduites en fac-similés d'ailleurs assez imparfaits.<sup>1</sup>) Mr. Chwolson les a fait entrer dans son « Corpus Inscriptionum Hebraïcarum, sous les Nº 18, 19, 20 et 21 et les a accompagnées d'un resumé des commentaires de MM. Levy?) et Joseph Halevy3). Il v a joint des observations personelles qui témoignent autant de sa profonde érudition que de son flair scientifique. Malheureusement les vases du Musée Britannique sont dans un très mauvais état de En outre, les scribes ont dû se tromper conservation. souvent, et quelquefois ils ont tellement négligé l'écriture, que le déchiffrement de plusieurs passages même bien conservés est presque impossible. On s'explique que, devant des pareils obstacles, des savants tels que ceux que nous avons nommés aient pu voir échouer leurs efforts en plus d'un endroit, malgré leur perspicacité et leur science bien connues. Dans ces circonstances, je crois que les personnes qui s'intéressent aux études sémitiques verront avec plaisir la publication d'un nouveau document. Il est d'une exécution très-nette. J'ai pu le lire et le traduire dans son entier si j'en excepte, toutefois, quelques mots, qui, sans doute, seront éclaircis par le public savant, auquel j'ai l'honneur de m'adresser.

I) Mr. LAVARD dans l'ouvrage que nous avons cité a donné un facsimilé à la main de trois inscriptions, qui correspondent aux N° 18, 19 et 21 du Corp. Ins. Hebraïc. de Mr. Chwolson. Mr. S. M. Rodwell dans le Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Vol. 11, 1873, p. 114 suiv. a donné une photolithographie d'une autre inscription correspondant au N° 20 du même C. 1. H. Mr. Chwolson s'est contenté de faire reproduire ces quatre fac-similés par procédé lithographique.

<sup>2)</sup> Mr. A. LÉVY a fait une longue et savante étude sur le N° 1 de Mr. LAYARD, 18 de Mr. CHWOLSON, dans la Zeitschr. d. deut. morg. Gsells. B. IX, 1855, p. 465 et suiv.

<sup>3)</sup> Acad. des Ins. et Bel. Let. Comptes rendus. 1877. Observations sur un vase judéo-babylonien du British Museum, par M. Halkvy, p. 288—293. Pour ce qui est des transcriptions, Mr. Chwolson a pris celle de Mr. Lkvy pour le Nº 18; celle de Mr. Halkvy, pour le Nº 20. Pour le NNº 19 et 21 il s'est servi de transcriptions manuscrites qui lui ont été communiquées par Mr. Jos. Halkvy.

Le vase a été trouvé dans la nécropole d'Amram, à Hillah, par Mr. le Chevalier Lycklama a Nijeholt, au mois d'Avril 18671), et fait actuellement partie du beau musée oriental dont la munificence de ce savant amateur a enrichi la ville de Cannes. Il a la forme d'une écuelle légèrement elliptique; son plus grand diamètre est de 0,16, son plus petit diamètre est de 0,158. La profondeur est de 0,045 et l'épaisseur des bords de 0,005 environ. Pendant longtemps ce vase est resté couvert à l'intérieur d'une croûte grisâtre. En 1883 Mr. Heilmann, le conservateur du musée, eut l'heureuse idée de la faire disparaître par un procédé chimique, et à sa grande surprise il vit apparaître une longue inscription écrite en spirale et partout assez nette bien qu'en plus d'un endroit l'encre eût pâli. Quelques mois plus tard cet intéressant document m'était signalé par un homme de lettres, qui, après avoir blanchi dans l'enseignement supérieur, consacre encore à l'étude des loisirs justement acquis au repos. Je veux parler de Monsieur Hignard, professeur honoraire de la faculté des lettres de Lyon. C'est à sa générosité que je dois les deux reproductions photographiques dont cette notice est accompagnée. Au nom de la science, comme en mon propre nom, je lui offre mes remerciements les plus sincères.

Je donnerai tout d'abord une transcription que je crois pouvoir garantir exacte, parce que je l'ai faite à plusieurs reprises, avec soin, à de longs intervalles.

וווו<sup>(1)</sup> חתים ומחתם <sup>(2)</sup> ביתיה דזרין פרוך <sup>(3)</sup> חתים ומחתם ביתיה וכל אינשי ביתיה וכל קניניה דזראן וכל עיבוריה וחמריה דזראן פרוך בר קאקי <sup>(4)</sup> מן כל שירין ושיפטין <sup>(5)</sup> ופתכרין <sup>(6)</sup> בישין ומן כל

<sup>1)</sup> Mr. le Chevalier LYCKLAMA DE NIJBHOLT a publié un intéressant récit des ces voyages dans l'ouvrage intitulé; Voyages en Russie, au Caucase et en Perse, dans la Mésopotamie, le Kurdistan, la Svrie, la Palestine et la Turquie executés pendant les années 1866, 1867 et 1868. — 4 s. volum. in 8. Paris chez Arthus Bertrand 1872—1873.

חרשי בישין ומעבדי חקיפין<sup>(7)</sup> ומן כל עקין <sup>(8)</sup> בישין ומן כל מידעם ביש חתימין ומחתמין כל אינשי וכל קניניה דזראן פרוך בר קאקי בשבעין קיטרין (9) בשבעין עיסרין (10) בשבעין חתמין בשישין אבני יוטרא (וו) ובעיזקתיה דערברזיוא (ווי) בר רבי ובעיזקתיה דמיכיל (ווי) רמיכאיל גברא מלכא עיסרא ראוריתא(14) ובעיזקתיה רכסריאיל (15) גברא מלכא עיסרא רכסראי ובעיזקתיה רגבריאיל גברא מלכא עיסרא רנורא<sup>(18)</sup> ובעיזקתיה ראספ נרסריוא<sup>(17)</sup> גינא<sup>(18)</sup> רשלמוה מלכא בר ראויר ובעיזקתיה (19) דשלומא מלכא בר ראויר ובחתמא רבא דמר (20) עלמא רלא קיטריה מושתרי ולחתמיה (21) מותבר בורוך (22) אתא והוה אילהינו מאלך חועלום אמן אמן אמן סלח הללוריה (🕮 תוב אשבעית עליבון כל שידין ופתכרין וליליתא וכל מידעם ביש תיפרחו (42) ותירפעין מן בביה ומן ביתיה וביתיה ורעיה וחיכליה ואיסקופתיה רזראן פרוך בר קאקי ומן כל אינשי ביתיה ומן כל קניניה רזראן פרוך בר קאקי אמן אמן סלה הללודיה חתים ומחתם בחתמא רבא דמרי עלמא דלא קיטריה מישתרי ולחתמיה מיתבר בורוך אתא והוה אמן אמו סלח הללודיה

Ce qui peut se traduire ainsi:

«Scellée et bien scellée est la maison de Zâdân Ferruch. Scellée et bien scellée est la maison, ainsi que tous les gens de la maison, et toutes les possessions de Zâdân, et tout le froment, et tout le vin de Zâdân Ferruch, fils de Kaki; contre tous les génies, chafetinn et démons mauvais; contre tous magiciens méchants et toutes machinations puissantes; contre toutes tribulations mauvaises, et contre toute mauvaise chose, n'importe laquelle. Scellés et bien scellés sont tous les gens et toutes les possessions de Zâdân Ferruch, fils de Kaķi; avec 70 nœuds, avec 70 liens, avec 70 sceaux, avec 60 pierres simar, et avec le sceau de Arubdziuah, fils de Râbê; et avec le sceau de Michel le Puissant, le Roi, le Prince de la Loi; et avec le sceau de Casdiël, le Puissant, le Roi, le prince des Chaldéens; et avec le sceau de Gabriel, le Puissant, le Roi, le prince du feu; et avec le sceau d'Asaph Nadasdiuah,

jardinier de Salomon, roi, fils de David; et avec le sceau de Salomon, roi, fils de David, et avec le grand sceau du Maître du monde dont le nœud ne se délie pas, et dont le sceau ne se brise pas. Béni sois tu, Jahve, notre Dieu, roi du monde! Amen, Amen, Amen, Selah, Alleluia. — De nouveau, je vous adjure vous tous, génies, démons, Lilith, et toute chose mauvaise, n'importe laquelle; fuyez et sortez de la porte, de la maison, des paturages, des champs et du seuil de Zâdân Ferruch, fils de Kaki; ainsi que de tous les gens de la maison et de toutes les possessions de Zâdân Ferruch, fils de Kaki. Amen, Amen, Selah, Alleluia. Scellé et bien scellé avec le grand sceau du Maître du monde, dont le lien ne se délie pas, et dont le sceau ne se brise pas. Béni sois tu Jahve, Amen, Amen, Selah Alleluia".

On le voit, notre inscription est une formule de conjuration contre les mauvais esprits. Elle a plusieurs points de contact avec les inscriptions publiées par Mr. Chwolson, mais elle n'en offre pas moins un intérêt tout spécial. Si, en effet, les autres inscriptions nous éclairent sur les différentes catégories d'esprits nuisibles, et sur les effets fâcheux qu'ils produisent sur l'homme, la nôtre jette un jour tout nouveau sur leur antagonistes et sur les défenseurs de l'homme. C'est d'ailleurs ce que j'essaierai de mettre en lumière, en commentant les principaux passages du texte. Auparavant, toute fois, et pour être plus clair dans la suite, je résumerai brièvement les principales idées des Talmudistes sur les êtres surnaturels.

La croyance aux esprits est aussi vieille que le monde; il faut en rechercher l'origine dans les plus anciennes traditions de l'humanité, traditions que le peuple juif garda dans toute leur pureté aussi longtemps que dura sa mission, tandis que les autres peuples les défigurèrent et les altérèrent de siècle en siècle. Cette croyance devint chez les Perses le germe de tout un système de religion

qui, il faut l'avouer, ne manquait ni de largeur dans la conception, ni d'une certaine aptitude à élever l'esprit de de l'homme. Je veux parler du Parsisme, la religion de Zoroastre. Par malheur il arriva aux Perses ce qui arrive à tous les peuples conquérants. Ils vainquirent les Mèdes, mais leurs idées religieuses n'eurent pas le même succès que leurs armes. Mises en face des croyances toutes superstitieuses de la vieille race que Mr. Th. Lenormant a appelée protomédique, elles se laissèrent pénètrer. De la fusion des deux systèmes résulta le Magisme. Cette modification du Parsisme s'accentua encore, lorsque, à leur tour, Ninive et Babylone tombèrent sous les coups des Perses. Là, en effet, il eut à lutter contre les anciennes traditions accadiennes, traditions étroitement liées avec celles des Mèdes et qui déjà avaient resisté à la civilisation sémitique. Transporté en Perse et en Chaldée au moment où le système de Zoroastre ainsi modifié était dans toute sa sève, où ses rameaux avaient pénètré jusqu' aux bourgades les plus reculées, le peuple juif ne put se soustraire totalement à son influence. Sans doute l'idée de monothéisme était trop enracinée en lui, pour qu'il acceptât franchement le Dualisme des indigènes1). Il ne pouvait concevoir ces deux principes, sans cesse opposés, tous deux émanés de l'Être suprême, et destinés à rentrer en lui, se disputant la conquête du monde, sous les regards du principe premier, qui reste passif dans la lutte sans, pour cela, être indifférent à son issue. Les exilés de la Palestine n'acceptèrent donc jamais la religion de leurs conquérants et c'est pourquoi ils eurent plus d'une fois à souffrir leurs

<sup>1)</sup> Sur l'influence que le Parsisme exercea sur les Juiss voyez l'introduction du traité du Dr. Alexander Kohut: Ueber die jüdische Angelologie und Daemonologie in ihrer Abhängigkeit vom Parsismus — dans les Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, herausgegeben von der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft unter der verantwortlichen Redaction des Prof. Dr. Hermann Brockhaus. IV. Band No 3. Leipzig. 1866.



persécutions.¹) Mais le sentiment du merveilleux se développa à l'excès chez eux et leur esprit contracta une tendance bien marquée à la superstition. Cette tendance présida à la composition des livres Talmudiques²); et elle se trahit à chaque instant dans les commentaires des Livres Saints.

Les anges sont toujours les serviteurs de Dieu, les ministres et les messagers de ses miséricordes. Mais ils prennent une part plus active dans le gouvernement du monde. Ce sont des princes, des rois, que Dieu prépose au mouvement des astres, à la marche des empires, à la garde et à l'instruction des hommes.3) Plusieurs patriarches furent instruits par eux, Adam, par exemple, Enoch Abraham, Isaac, Joseph.4) On connait les noms de beaucoup d'entre eux. Ils ont quelquefois à nous défendre contre les génies. Ces derniers sont des êtres malins et turbulents plutôt que mauvais.5) Ils ont un corps d'homme ou de femme et des pieds de coq. Comme nous ils mangent, boivent, se reproduisent par voie de génération et meurent. Comme les anges ils ont des ailes, se transportent, en un instant, d'une extrémité du monde à l'autre et ils savent l'avenir.6) Leur action malfaisante est limitée à certains jours, principalement au mercredi et au samedi soir.?) Ils ne peuvent rien contre les gens pieux, ni contre les maîtres de la loi. Ils ne sont pas d'ailleurs sans contribuer au bien du monde et à la glorification de Dieu.8) Bien qu'ils

<sup>1)</sup> A KOHUT o. c. p. 12 et 13.

<sup>2)</sup> ibid. p. 15.

<sup>3)</sup> ib. p. 17 et suiv. GREG. MICHAELIS: Notae in curiositates inauditas. Jac. Gaffarelli. Hamburgi, 1876. Not. 66, p. 310, Not. 72, p. 330.

<sup>4)</sup> FABRICIUS: Codex pseudoepigr. Vet. Testam. p. 4. GREG. MICHARLIS o. c. N. 72, p. 330.

<sup>5)</sup> KOHUT o. c. p. 51.

<sup>6)</sup> Chag. 16 a.

<sup>7)</sup> Pesachim III-II2 b. Abodah Zarah 12a.

<sup>8)</sup> Jerus. Berach. 5-6.

aient un corps on le voit rarement surtout quand on est trois 1), ou plus de trois ensemble. Le Talmud donne à ce sujet les recettes les plus curieuses: «Celui qui veut s'assurer de leur passage, doit prendre de la cendre tamisée et la répandre autour du lit, il apercevra le matin des traces de pas semblables à ceux d'un coq. Celui, qui voudra les voir devra prendre le fœtus d'une chatte noire qui sera noir lui même. Que ce soit un premier né. On le consumera au feu, on le pulvérisera, puis on se répandra de cette poudre dans les yeux. On verra alors ces esprits. Mais il faut avoir soin de verser le reste de la poudre dans un tuyeau en fer, de le sceller avec un cachet en fer, afin que ces mêmes esprits n'en enlèvent rien, et il faut cacheter le couvercle, afin que cette poudre n'endommage personne (Talm. de Babyl. Berach f. 6 col. a. - traduction de Mr. Schwab). La puissance des génies s'étend aux quatre éléments, aux êtres animés et aux êtres inanimés. Ils craignent les Anges, mais plus encore Salomon<sup>2</sup>) à qui Dieu avait concèdé une puissance illimitée sur toutes les créatures et qui se servit souvent des génies pour satisfaire ses désirs ambitieux, ses caprices et ses passions. Ce grand roi aurait composé une quantité de formules de conjuration contre les esprits, et écrit un livre sur les moyens d'utiliser les animaux, les plantes, et les pierres<sup>3</sup>) pour la guérison des maladies dont ils sont les auteurs.4) Le souvenir de Salomon et de sa puissance sur les génies s'est perpétué jusqu'à nos jours parmi les Arabes, et grâce à l'imagination bien connue de ce peuple, il n'a rien perdu du merveilleux que lui avaient attaché les Juifs.5)

<sup>1)</sup> Berach. 43 b.

<sup>2)</sup> Sur la légende de Salomon v. FABRIC. o. c. p. 1014—1067. — WEIL: Bibl. Legenden der Muselmänner. Frankfurt 1845. p. 225 et suiv. — CASSEL: Der Thron Salomo's s. p. 2, 42, 52.

<sup>3)</sup> Suidas s. v. Εζεχίας.

<sup>4)</sup> Конит о с. р. 58 et 59.

<sup>5)</sup> LÉVY l. c. 489.

#### Commentaire.

(1) IIII. Cette série se trouve cinq fois dans le Nº 4 de Mr. Layard. Le Nº 2 (19 de Mr. Chwolson) nous présente une fois trois vavs et une fois quatre, aussi qu'une quantité d'autres lettres groupées d'une manière incompréhensible et qui ne peuvent être que des abbréviations de formules connues des possesseurs des vases, ou, tout au moins, des magiciens, auteurs de ces formules. Au fond de notre écuelle on voit deux cercles concentriques divisés en segments égaux par deux lignes droites qui se coupent à angle droit. Chacun des segments du moindre cercle porte un des vavs mentionnés. Dans ceux du plus grand cercle on lit les mots suivants que l'on peut considérer comme le titre de l'inscription:

חתים | ומחתם | ביתיה | דזרין פרוך |

- (2) מחתם ומחתם «scellés et bien scellés». Cette expression, dont la lecture ne peut être mise en doute, se retrouve dans trois autres passages de notre inscription. Nous la voyons aussi à la première ligne de l'inscription Nº 21 du C. I. H. où Mr. Chwolson lit avec raison מחמם et non DANI comme le porte la transcription manuscrite que lui a communiquée Mr. Jos. Halevy. Ce dernier, sans doute, aura pris pour un 7 le premier jambage de D. Cette lettre est pourtant bien nettement indiquée dans le facsimilé de Mr. Ellis. L'analogie me fait penser que, dans ce même N° 21 le mot qui précéde DAAD doit être orthographié חתים comme dans notre inscription et non pas חתים. Afin d'éviter des repétitions je renvoie aux N° 9, 11 et 19 les éclaircissements sur la raison d'être de ces deux mots.
- (3) זרין פרוך C'est le nom du possesseur de l'amulette. Nous le retrouverons encore quatre fois dans le courant de l'inscription; mais avec un & au lieu d'un '; c'est d'ailleurs l'orthographe ordinaire de ce nom propre déjà connu (V. Nöldeke: Gesch. d. Arab. und Pers. 356).

- (4) בר קאקי fils de Kaki (?) se voit encore trois fois à la suite du nom du possesseur.
- (5) משיפטין. D'après l'original, on croirait d'abord que la cinquième lettre de ce mot est un y mais avec plus d'attention on se convainct que c'est bien un v. Comment traduire? Placé entre פתכרין שידין et עודים, ce mot ne peut désigner qu'une catégorie de génies ou démons; mais je ne connais à la racine שש aucun sens de ce genre et je ne crois pas que les Assyriens ni les Hébreux en aient jamais fait usage dans leur Démonologie. Serait-ce le mot persan «turips».
- (6) ומחכרין. Ce mot, dérivé du persan «patikara, image») ne se trouve jamais dans le Talmud qu'avec la signification d'«idole». Ici comme dans plusieurs inscriptions des vases du British Museum il a celle de: «démon, génie». Le N° 2 de Mr. Layard, 19 de Mr. Chwolson nous présente peut-être une forme féminine du même mot.²)
- (7) מעכרין חקיפין (חקיפין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (חקיפין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכין (מעכרין (מעכין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין (מעכרין
- עקין. Ce mot, on ne peut en douter, indique comme ceux qui le précèdent quelque action magique. Je crois qu'il doit être ramené à la racine עוק «ar-

<sup>1)</sup> OPPERT: Jour. Asiat. IV sér. tome XVIII, p. 344.

<sup>2)</sup> CHWOLSON o. c. 109, 3.

ctari, angustiis premi». On pourrait dans ce cas le traduire par «tribulations, malheurs». Alors nous aurions peut-être un certain correspondant dans l'assyrien. Nous trouvons en effet dans les conjurations des tablettes d'Assurbanipal un démon appelé Asakku [] [], qui selon Mr. Halkvy (Doc. relig. de l'Assy. et de la Babyl.) pourrait se ramener à une racine pun identique à la racine pun injuste et violenter egit, oppressit.

(9) בשבעין קיטרין. Avec 70 liens. On sait que les démons n'ont aucun pouvoir sur tout ce qui est lié, scellé, mesuré ou compté.') C'est sous l'influence de cette idée, sans doute, et pour donner plus de force à sa conjuration que l'auteur a fait précéder le mot קיטרין et les trois substantifs suivants, d'un nombre déterminé. Pourquoi a-t-il pris de préférence 70 et 60? 70 est un nombre assez fréquent dans la Bible, comme d'ailleurs le nombre 7 et ses multiples.²) Le nombre 7 est commun dans la Démonologie accadienne où il est souvent parlé des 7 démons de la terre et des 7 démons du ciel (V. Lenormant: Die Magie und Wahrsagekunst, p. 17—18; Halèvy: Documents religieux, p. 47³).

Quant au chiffre 60 s'il n'est pas une erreur du scribe, il doit provenir du système sexagésimal usité en Chaldée.

עיסרין (זס). Ce mot se retrouve trois fois de suite uns peu plus bas, mais avec un sens tout différent. Ici il me paraît devoir être traduit par «liens, nœuds» et on peut le rapprocher du verbe אסר, le א et le y s'échangeant volontiers dans certains dialectes sémitiques. Dans les autres passages auxquels je fais allusion, le contexte appelle le sens de «maître, prince»; et il est plus difficile de trouver dan le lexique un radical qui justifie l'interprétation, à moins que l'on ne veuille recourir au mot אישיר «riche, noble».

<sup>1)</sup> Chulin 105 b.

<sup>2)</sup> STEINSCHNEIDER, Zeitschr. d. D. Morg. Gesells. IV, 145.

<sup>3)</sup> Comp. aussi Lotz: Quaestionum de historia Sabbati libri duo, p. 25. — Réd.

On pourrait toutefois se demander s'il ne faudrait pas là encore voir une signification dérivée du même verbe IDN. La croyance juive que les liens et les sceaux pouvaient seuls quelque chose contre les démons et les magiciens n'aurait — elle pas établi le passage de l'idée de lier à celle de dominer? et le mot «lien» ne pourrait — il pas avoir été employé pour le mot «prince»? Mais ce n'est là qu'une hypothèse que je donne pour ce qu'elle vaut. En attendant mieux, le contexte nous autorise à traduire dans le second cas NUCLE par prince avec autant de sécurité que dans le premier cas nous le traduisons par «lien».

(11) בשישין אבני זימרא – C'est la première fois que dans les formules de conjuration il est fait mention de pierres. Les auteurs du Talmud ne nous ont rien laissé. que je sache, qui explique la mention qui en est faite ici. Mais nous pouvons la comprendre par d'autres documents. «Salomon», dit Michel Glycas, dans ses annales, «Salomon parla aussi des pierres précieuses; il discourut non seulement de leur nature et de leurs couleurs, de la manière dont elles naissent et dont elles se forment, mais aussi des différents usag es auxquels chacune d'elles est propre. Il fit voir comment l'une est gardienne de la chasteté, comment une autre résiste aux inflammations sulfureuses, comment une autre, enfin, chasse les mauvais génies . . . »1). Les légendes judéo-musulmanes nous parlent de quatre pierres précieuses qui furent données à Salomon par quatre anges envoyés de Dieu pour lui conférer la toute puissance sur la création. La première lui donnait l'empire sur les vents, la deuxième, sur les animaux; la troisième, sur la terre ferme et sur les mers; et la quatrième sur le monde des esprits. Une courte inscription gravée sur chacune d'elles rappelait à Salomon qu'il tenait de Dieu seul sa puissance merveilleuse. Le roi fortuné

I) FABRICIUS o. c. p. 1042. - MICH. GLYCAS. Ann.

réunit ces quatre pierres et en forma le fameux anneau dont nous aurons encore à parler.<sup>1</sup>)

Le mot que je lis מרא pourrait à la rigueur se lire נמרא, car le trait vertical de la première lettre n'est pas aussi droit qu'ailleurs. Il présente une légère courbe à gauche, mais beaucoup moins accentuée que celle du 1 et c'est pourquoi j'ai opté pour la première lecture. premier abord la troisième lettre semble être un n parce que le crochet supérieur du 7 est assez effacé mais en mouillant le vase j'ai pu m'assurer de la véritable lecture. - Quelle est cette pierre זימרא? Tout au plus oserais-je regarder ce mot comme une corruption du mot מרגד, qui semble voué aux transformations les plus curieuses. la version chaldaïque (Exod. 28, 18) il est écrit אומרגר. Dans le Targum de Jon. nous le trouvons deux fois (Num. 2, 10, Cantic. cantic. 5, 14) sous la forme אומורד. En arabe il est devenu زمرن. En grec et en éthiopien on trouve Μάραγδος **Φίηλ:** et Σμάραγδος (نبرجل) **ΗΦίηλ:**. Une coıncidence qu'il n'est peut-être pas inutile d'observer c'est que d'après le témoignage de Suidas (Dict. gr. v. c. m.) le sceau de Polycrate était en émeraude.2) Jene m'arrête pas à discuter le rapport qu'il peut y avoir entre la légende de l'anneau de Salomon et celle de l'anneau du Tyran de Samos.

(12) געיזקתיה דערכדיוה בר רבי. Non contente d'embellir à l'excès son héros, l'imagination orientale l'entoura de tout un cycle où se rencontrent de la manière la plus inattendue les personnages les plus disparates. Certaines légendes donnent à Salomon, Asaph pour vizir³); elles le font converser avec Marcolfe, Locman et Esope.⁴) Ce

<sup>1)</sup> WRIL o. c. 225-231.

<sup>2)</sup> HÉRODOTE. III. 41 et suiv.

<sup>3)</sup> WEIL, Bib. Leg. 265.

<sup>4)</sup> FABRICIUS, O. c. p. 1056; cf. FABRICIUS, Bibliotheka graca lib. 2, c 9, § 13.

Ce passage de notre inscription, ainsi que celui qui a rapport à Asaph semble prouver que l'on attribuait à ces personnages une certaine puissance sur les esprits.

- (נאַכיל (נאַ). Pléonasme évident. Le scribe s'étant aperçu de son erreur a d'abord voulu la corriger en ajoutant un א au dessus du ק; puis il s'est décidé à écrire le mot de nouveau.
- (14) מיכאיל. עיםרא דאוריתא. Les livres talmudiques nous représentent l'Archange St Michel comme l'instrument de la bonté et de la grâce de Dieu.1) A ce titre, on pouvait bien l'appeler le prince de la Loi, car la Loi était aussi appelée le pacte de Dieu avec les hommes (ברית) son testament, le témoignage de sa bienveillance, de son affection pour les hommes. L'Archange St Michel est aussi le défenseur attitré<sup>2</sup>) du peuple choisi, comme nous le verrons tout-à-l'heure, et, en cette qualité, il était encore le prince de la Loi, dont les Juifs confondaient, et avec raison, les intérêts avec les leurs. D'après deux anciens écrits, St Michel aurait assisté aux derniers instants de l'auteur inspiré de la Loi, et aurait été chargé du soin de l'ensevelir. Observons, enfin, pour expliquer la mention de la Loi dans notre inscription, qu'on lui attribuait une certaine efficacité contre les démons. C'est au moyen de la Loi qu'Asaph aurait chassé Sachr le prince des génies.3)
- (15) בקיזקחיה רכסריאיל עיסרא Avec l'anneau de Casdiël . . . . prince des Chaldéens». Cette traduction s'impose. Je ne vois pas, en effet, comment on pourrait tirer un autre sens de ce passage où aucune lettre ne peut prêter à l'erreur. Je crois d'ailleurs pouvoir démontrer qu'elle est plus naturelle qu'elle ne le semble tout d'abord.

D'après une des traditions les plus accréditées chez les Juifs, Dieu aurait confié à 70 anges comme à autant

<sup>1)</sup> KOHUT, o. C. Cap. II §. 7.

<sup>2)</sup> Midr. Esther R. p. 95 b.

<sup>3)</sup> WEIL o. c. 273.

de princes les 70 nations de l'univers, sauf toutefois le peuple hébreu dont Il se serait réservé la protection immédiate.1) Les auteurs de la version Alexandrine étaient apparemment sous l'influence de cette tradition lorsqu'ils ont traduit dans le Deutéronome (XXXII, 8) ces trois mots למספר בני ישראל (secundum numerum filiorum Israël) par κατὰ ἀριθμὸν ἀγγέλων Θεοῦ (secundum numerum Angelorum Dei). Mais c'est surtout dans le livre de Daniel que nous voyons clairement et que nous touchons, pour ainsi dire, du doigt cette croyance à la protection de chaque peuple par un ange particulier. En effet, St Jérome et après lui Théodoret et la majorité des Exégètes voient un ange protecteur dans ce mystérieux prince des Perses qui, pendant vingt et un jours, résista au défenseur du peuple de Dieu, ainsi que dans le prince des Grecs dont il est fait mention quelques versets plus bas. Cette interprétation, d'ailleurs, est confirmée par le dernier verset du chapitre où l'Archange St Michel est appelé le «prince des Juifs». Nous ne devons donc pas être étonnés de trouver un Ange qualifié de prince des Chaldéens; et on a bien pu l'appeler le Chaldéen de Dieu, puisque d'une part il représentait la nation des Chaldéens et que, de l'autre, il est le ministre de Dieu.

Cela établi, il reste à démontrer pourquoi dans une inscription qui est incontestablement d'origine juive, nous trouvons l'invocation de l'Ange protecteur des Chaldéens. La difficulté est plus apparente que réelle. Les habitants de l'Assyrie et de la Mésopotamie n'etaient pas exclusifs dans leur conception de la divinité. Les dieux des peuples étrangers étaient pour eux de véritables Dieux; ils croyaient bien que leur Dieu était supérieur aux autres, mais ils ne croyaient pas qu'il fût inutile d'honorer ceux-là. Ils étaient même convaincus que pour être heureux à

<sup>2)</sup> ROSENMÜLLER, Daniel, p. 348. 349. Jalk. Schim. § 241. MICHAELIS o. c. Not. 66 et 72.

l'étranger, il importait d'adorer les lieux locaux. C'est ce qui ressort clairement d'un passage du IVe livre des Rois (XVII, 6. suiv.). «La neuvième année du règne d'Osée, nous dit la Bible, le roi des Assyriens prit Samarie et transporta Israël en Assyrie où il le fit habiter dans les villes Mèdes de Hala et de Habor près du fleuve Gozan . . . . . Or le roi des Assyriens fit venir des habitants de Babylone, de Cutha, d'Avah, d'Emath et de Sepharvaïm et les établit dans les villes de Samarie, en la place des enfants d'Israël. Ces peuples possédèrent la Samarie, et habitèrent dans ses villes. Lorsqu'ils eurent commencé à y demeurer, comme ils ne craignaient point le Seigneur, le Seigneur envoya contre eux des hons que les tuaient. On en porta la nouvelle au roi des Assyriens et on lui fit dire: 'Les peuples que vous avez transférés en Samarie, et auxquels vous avez commandé de demeurer dans ses villes, ignorent la manière dont le dieu de ce pays-là veut être adoré, et ce Dieu a envoyé contre eux des lions qui les tuent, parce qu'ils ne savent pas la manière dont le Dieu de cette terre veut être adoré. Alors le Roi leur donna cet ordre et leur dit: 'Envoyez en Samarie l'un des prêtres que vous en avez amenés captifs; qu'il y retourne et demeure avec ces peuples, afin qu'il leur apprenne le culte qui doit être rendu au Dieu du pays'».

Il faut avouer que les Juifs, déjà portés au polythéisme et à la superstition, quand ils étaient en Palestine, durent l'être bien davantage, lorsqu'ils devinrent les esclaves d'un peuple idolâtre, qui avait, pour appuyer le prestige de ses doctrines, celui de la conquête et de la prospérité matérielle. Les captifs ne consentirent pas à reconnaître d'autres dieux que Jahve, grâce, sans doute, aux trois grands prophètes, que Dieu suscita alors pour consoler, encourager et fortifier son peuple pendant l'exil; mais il n'y a pas de témérité à croire qu'ils durent être influencés en quelque chose par le milieu dans lequel ils vivaient. Et quand on leur redisait à chaque instant,

qu'il n'y a pas de bonheur à espérer pour qui n'honore pas le dieux du pays où il vit, est-il étonnant qu'ils se soient laissés aller à invoquer, sinon un dieu auquel ils ne croyaient pas, au moins l'ange protecteur de la Chaldée?

C'est là d'ailleurs une hypothèse dont je n'ai pas la prétention de faire une certitude avant que d'autres exemples ne viennent la confirmer. J'avoue même que je ne crois pas impossible de lui opposer dès maintenant d'autres hypothèses; on pourrait, par exemple, voir dans cette invocation une superstition plutôt qu'une croyance religieuse. De tous temps les Chaldéens ont été considérés comme les Maîtres de la magie et de la sorcellerie; et, les sciences occultes passant pour être révélées par des êtres surnaturels, on pourrait voir dans le mot Casdiel, le nom de l'ange qui aurait initié les Chaldéens.

(16) וכעיזקתיה דגבריאיל. עיסרא רנורא. Ces quelques mots sont une expression exacte de l'idée que les Juifs de Babylone s'étaient faite de l'Archange Gabriel<sup>1</sup>). Cet esprit céleste représente la puissance vengeresse de Dieu d'une manière générale, mais plus spécialement en tant qu'elle s'exerce par le moyen du feu. «Dieu ordonna à Gabriel de prendre des charbons ardents et de les répandre sur Israël. Gabriel fit part de ce commandement au Chérubin et lui demanda deux charbons. six ans Gabriel les garda, parce qu'il s'attendait à ce qu'Israël s'amendât; mais comme il ne le faisait pas, Gabriel voulut exécuter le châtiment» (Mid. Rabb. 155 a). «Quand le méchant Nimrod jeta notre père Abraham dans la fournaise ardente, Gabriel se présenta devant le Saint qui est Un (qu'il soit béni) et dit : 'Seigneur de l'Univers, laissez moi, je vous prie, aller rafraîchir la fournaise et délivrer le Juste'. Alors le Saint (qu'il soit béni) lui dit: 'Je suis seul dans mon monde, et il est seul dans son monde. Il est plus convenable que celui qui est seul délivre celui

<sup>1)</sup> KOHUT o. c. 30-33.

qui est seul'. Mais comme Dieu ne laisse jamais une créature sans récompense, il dit à Gabriel: 'A cause de ta bonne intention, tu auras l'honneur de délivrer trois de ses descendants'. Quand le méchant Nabuchodonosor ieta Ananias. Misaël et Azarias dans la fournaise ardente. Yourkami, le prince du salut se présenta devant Dieu et dit: 'Seigneur de l'Univers, laissez-moi, je vous prie, aller rafraîchir la fournaise et délivrer ces hommes justes de sa fureur'. Mais Gabriel intervint et dit: 'Ce n'est pas ainsi que la puissance de Dieu doit être manifestée. Vous êtes le prince du salut, et tout le monde sait que l'eau apaise le feu. Mais moi je suis le prince du feu, et je veux rafraîchir la flamme à l'intérieur (de la fournaise), mais la rendre plus ardente à l'extérieur, (pour dévorer les bourreaux) et alors je ferai un miracle dans un miracle'. Alors le Saint lui dit: 'Descends'. Et Gabriel s'écria: 'Réellement la Vérité du Seigneur reste éternellement». (Pesach. fol. 118, c. I)1). «Les Rabbins, dit un autre passage du Talmud, nous enseignent ceci: Il y a six espèces de feu: Un feu qui mange et ne boit pas; un feu qui boit et ne mange pas; un feu qui mange et boit; un feu qui consume le sec et l'humide; un feu qui consume le feu et un feu que le feu dévore. A la première espèce appartient le feu ordinaire; à la deuxième le feu de la maladie; à la troisième le feu comme celui d'Elie; car il est dit (III R. 18, 38): il dévora l'eau du fossé. A la quatrième espèce appartient le feu de la majesté divine; car ainsi enseigne Mar: Il (Dieu) étendit sa main entre eux (les Anges) et il les consuma (Syn. 38. B.); à la cinquième appartient le feu de l'Ange Gabriel; à la sixième, enfin, le feu du sacrifice».

(נק) ובעיזקתיה דאספ נרסריוא Je crois que ces deux noms désignent Asaph fils de Barachias et un des prin-

<sup>1)</sup> A Talmudic Miscellany compiled and translated by PAUL ISAAC HERSHON. London 1880, p. 4. § 11.

cipaux musiciens de David et de Salomon. J'ai déjà dit que les légendes arabes faisaient d'Asaph, le Vizir de Salomon. Lorsqu'elles font converser Esope avec le roi de Iérusalem, c'est, apparemment, quelles confondent le fabuliste grec avec le musicien de David, à cause d'une certaine ressemblance de lettres dans les deux noms.1) On sait quel prestige la poésie et la musique exercent sur les Orientaux. Les personnes que la nature a douées de ces talents ont toujours joui, chez eux, d'une réputation de haute sagesse. La Bible elle-même voulant faire l'éloge de Salomon, nous dit qu'il surpassait de beaucoup en sagesse Ethan, Héman, Chalcol et Dorda fils de Mahol, tous les quatre fameux musiciens du Temple, au temps de Salomon. — Il est inutile de développer ici les raisons qui auraient pu amener les Juifs à passer, sur cette question, du domaine de la vérité et de la nature, à celui de la fable et du surnaturel. Du reste ils n'ont pas été seuls à le faire, témoins les ἐπφδοί des Grecs, les incantatores des latins, nos enchanteurs.

(18) גינא רשלמוה «Jardinier de Salomon». On serait endroit d'attendre une autre épithète pour Asaph; aussi n'est ce pas sans une certaine crainte que je traduis גינא par «jardinier» (D'autant plus que pour cela je suis obligé de supposer, dans le texte, une incorrection grammaticale; il faudrait ינא ש סע בינאיה דע סע פונאא רש ou encore ינגא ש. Cependant ce ne serait jamais qu'une très-légère incorrection, qu'il est facile de mettre sur le compte de l'inadvertance). Toutefois, il n'est pas impossible de s'expliquer le qualificatif que notre inscription donne au musicien du temple. Les plantes furent, d'après les livres saints eux-mêmes, l'objet des écrits de Salomon: «Et disputavit de lignis a cedro quae in Libano est usque ad hyssopum quae egreditur de pariete» lisons-nous dans le IIIe livre des Rois (IV. 33). Salomon lui-même dans l'Ecclésiaste nous dit: «Feci

<sup>1)</sup> FABRICIUS o. c. p. 1032; Biblioth. grec. 1. 2. 9.

mihi hortos irriguos et paradisos et seminavi omnia genera herbarum». Mais là, comme ailleurs, les Rabbins toujours guidés par cette tendance à la superstition dont je parlais tout-à-l'heure ont enchéri sur le texte sacré et ont créé le merveilleux. Aux paroles de Salomon, que je viens de citer, le Targum ajoute: «partim ad usum cibi, et partim ad usum potûs, et partim ad usum medicinae, omnis generis herbas aromaticas, plantavi in illis arbores steriles et omnes arbores aromatûm quas attulerunt mihi Iemures (טלני) ac spiritus noxii (ומזיקי) ex Indiâ et omnem arborem fructiferam; fuitque terminus ejus a muro urbis quae est in Jerusalem ad ripam aquarum Siloa» - «J'ai vu» dit Joseph «un Juif nommé Eléazar, qui, en la présence de l'empereur Vespasien et de plusieurs de ses capitaines et de ses soldats, délivra plusieurs possédés. Il attachait au nez du possédé un anneau, dans lequel était enchassée une racine, dont Salomon se servait à cet usage; et, aussitôt que le démon l'avait sentie, il jetait le malade par terre et l'abandonnait. Il récitait ensuite les mêmes paroles, que Salomon avait laissées par écrit, et, en faisant mention de ce prince, défendait au démon de revenir.') - Un vestige de ces croyances nous est resté dans le nom d'une plante très-répandue, la convallaria polygonalis que l'on appelle vulgairement et dans toutes les langues: Sceau de Salomon.

(19) ובעיוקחיה רשלמוה (et avec l'anneau de Salomon). Ce passage, où nous lisons en toutes lettres le nom de Salomon, confirme bien l'interprétation que Mr. Lévy faisait d'un passage analogue dans l'ins. No. 18 du C. I. H.; interprétation que Mr. Chwolson taxait de témérité et d'incertitude.

La légende de l'anneau de Salomon est bien connue.<sup>2</sup>) Divers auteurs anciens nous l'ont conservée avec quelques

<sup>1)</sup> Antiq. VIII, II, 324.

<sup>2)</sup> WEIL o. c. 225 et suiv.;

LÉVY o. c. 489 et suiv.

variantes.') J'ai déjà dit comment d'après la fable arabe cet anneau aurait été formé. Tant que Salomon resta vertueux il accomplit les choses les plus merveilleuses au moyen de son anneau qui lui donnait un empire illimité sur toute la nature. Il réussit même à enchaîner et à soumettre à ses volontés Sachr (Asmodée) qui habitait de préférence une île lointaine au delà de l'Océan. lorsque la volupté lui fit oublier la vertu, Dieu permit que le prince des démons s'emparât de son anneau, par ruse, et le chassât ignominieusement de son royaume. C'est alors que Salomon parcourut le monde en disant: «Ego Ecclesiastes rex fui in Jerusalem, et proposui in animo meo quaerere et investigare sapienter de omnibus quae fiunt sub sole; hanc occupationem pessimam dedit Deus filiis hominum ut occuparentur in ea». Il entra au service d'un pêcheur, qui, en récompense de ses services, lui donnait sa nourriture et un poisson qu'il pouvait vendre à son profit. Pendant ce temps, Sachr, devenu tout puissant, grâce à l'anneau magique, opérait les plus grandes merveilles et se faisait passer pour Salomon. Mais son inconduite et son impiété ne tardèrent pas à révéler la ruse à Asaph; et à son tour celui-ci détrôna et chassa Sachr au moyen de la Loi. Le prince des démons s'enfuit et en traversant les mers pour regagner son île, il perdit le précieux anneau. Un poisson l'avala. Dieu voulut que ce poisson fut pris par le pêcheur et qu'il échût en récompense à Salomon qui, avec l'anneau, retrouva sa puissance première.

(20) וברותמא רבא רמרי עלמא (Et avec le grand sceau du Maître du monde». Ce Maître du Monde c'est Dieu. Lui seul mérite ce titre. La Bible et la Fable s'accordent pour nous dire que Salomon dut à Dieu seul sa science et sa puissance extraordinaires. Les Anges qui lui appor-

<sup>1)</sup> HAMMER-PURGSTALL, Literaturgesch. d, Araber, V p. 1075. R. 2; KOHUT o. c. 82-83.

tèrent les quatre pierres précieuses étaient envoyés de Dieu. Sur chacune d'elles étaient gravée une de ses inscriptions: «La puissance et la Grandeur sont à Dieu — Toutes les créatures louent le Seigneur — Le ciel et la terre sont les serviteurs de Dieu — Il n'y a qu'un seul Dieu et Mahomet est son prophète». Le nom de Jahve était gravé sur la chaine dont Salomon lia le prince des démons. Du reste, ce n'est pas la première fois, que nous trouvons l'invocation de Dieu, dans une formule de conjuration. L'inscription No. 18 du C. J. H ainsi que plusieurs passages du Talmud nous présentent l'exclamation et, dans l'inscription précitée, nous trouvons encore l'invocation de Dieu sous la forme ווויס בשום יה

- (22) בירוך אתא והוה אילהינו מאלך הועלום. Ce passage malgré les nombreuses incorrections qu'il présente ne laisse pas d'être clair. Du premier coup d'œil on reconnait cette formule de louange qui se rencontre à chaque pas dans les prières des Israëlites. כרוך אתה יחוה אלהינו מלך העלם (Béni sois-tu Jahve notre Dieu, roi du siècle). -L'insertion de cette phrase hébraique suffirait, je crois, à prouver, si cela était nécessaire, que notre inscription ne peut être que d'origine juive. Nous retrouverons à la fin du texte les trois premiers mots avec les mêmes incorrections apparentes. Je dis, apparentes, parce que je ne serais pas surpris qu'elles eussent été expressément voulues du scribe. De crainte de profaner le nom de Dieu les Juiss ne l'écrivaient et ne l'écrivent encore jamais sans le modifier en quelque manière. C'est ainsi que pour on trouve habituellement אלאים ou bien

<sup>1)</sup> LÉVY o. c. p. 491.

encore אלקים. Le tétragramme sacré הוה était soumis à des modifications analogues.1) Il ne serait pas impossible que le scribe de notre vase eût poussé le respect pour une formule de benédiction aussi fréquente, jusqu'à vouloir la modifier dans tous ses mots. On remarquera du reste que les changements dont nous parlons consistent surtout dans l'addition de certaines lettres.

(23) אמן אמן סלה הללויה Autre un emprunt à la langue hébraique. Cette conclusion se présente deux fois encore avant la fin de notre inscription. Elle est également très fréquente sur les vases du British Museum.

בליליתא – Lilith – C'est dans la Bible (Is. 34, 14) que ce nom se lit pour la première fois. On le retrouve plus tard très-fréquemment dans le Talmud, dans les écrits mandaïtes et dans les monuments plus récents de la Cabbale. On désigne généralement par ליליתא un génie du sexe féminin qui serait la mère des démons. On la représente sous les traits d'une femme richement parée qui hante le berceau des enfants pour leur nuire et le lit des adultes pour les porter à l'impureté. On trouve aussi dans le Talmud et dans une inscription du genre de celle qui nous occupe le nom de Lilith au pluriel; il désigne alors d'une manière générale tous les génies du sexe féminin.3)

(24) היפרחו[ן] L'omission du ן est probablement un oubli du scribe. Ce mot, dont la lecture est incontestable, et qui est parfaitement classé dans le lexique, pourrait peut-être résoudre une difficulté du No. 18 du C. J. H. A la ligne ווי Mr. Lévy lit ברחן le mot que Mr. Ellis avait lû קרחן. Il allègue tout d'abord qu'il est aussi difficile de voir un dans la deuxième lettre qu'il est aisé d'y voir un 7. Il

<sup>1)</sup> LÉVY o. c. p. 491.

<sup>2)</sup> Pour de plus de détails sur cette divinité voy. Levy o. c. comment. h. Kohut o. c. p. 88. Gr. Michaelis o. c. n. 85, p. 365-367. HAMBURGER, Real-Enc. f. Talm.

<sup>3)</sup> Comp., cependant, lilû et lilitu en assyrien. - Réd.

s'appuie ensuite sur le contexte qui réclame le sens de fuir. Or not a ce sens, tandis que non n'a jamais voulu dire que chrûler. En même temps Mr. Lévy reconnait que la forme de la première lettre n'est certainement pas la forme habituelle du de Je viens à mon tour, fondé sur l'anologie des deux inscriptions, proposer de lire cette première lettre n et non de sens n'y perd rien, et si le facsimilé ne m'est pas favorable, il ne m'est pas non plus défavorable.

וביחיה répétition du mot précédant échappée au scribe.

Avant de terminer ce travail, je crois utile de dire quelques mots sur l'usage auquel le vase dont nous nous occupons était destiné, sur son caractère paléographique, et sur sa date.

Mr. Ellis qui le premier a tenté de déchiffrer les inscriptions du British Museum, est aussi le premier qui aît émis une opinion sur la destination des vases qui les contiennent') D'après lui, ils devaient recevoir des substances liquides ou semiliquides qu'ils influencaient mystérieusement et douaient de propriétés curatives extraordinaires. La principale raison sur laquelle il se base, est, qu'on a trouvé au fond de ces vases, un dépôt de matières pulmenteuses «something like soup». Mr. Jos. Halevy ne partage pas cette manière de voir. «Cette opinion», dit-il, «est écartée par la considération que l'eau devait avoir pour effet d'effacer l'écriture à la longue. L'épaisseur des bords est telle d'ailleurs qu'on ne pouvait aisément se servir de la coupe pour boire»; puis, il nous donne son avis personnel en ces termes: «Il paraît donc plus probable que ces vases étaient de simples amulettes destinés à préserver la famille contre les démons et les maladies dont ces êtres étaient réputés les auteurs.2) En d'autres

<sup>1)</sup> LAYARD o. et l. c.

<sup>2)</sup> Comptes rendus de l'Acad. des I. et B. L. 1. c.

termes, c'étaient des talismans de famille». Sans doute l'opinion de Mr. Ellis ne me semble pas admissible; je crois même pouvoir ajouter d'autres raisons à celles que lui oppose Mr. Halévy, par exemple') l'usage traditionnel. chez les Hébreux, de nettoyer et de purifier avec soin au temps de la Pâque tous les ustensiles qui servaient aux besoins domestiques. Du reste, notre vase a été trouvé lui aussi recouvert d'une patine qui cachait entièrement l'inscription; mais, comme nous l'avons déjà dit, cette substance, d'après le témoignage du conservateur du musée de Cannes, ne ressemblait nullement à de la soupe desséchée; c'était un dépôt calcaire qui a disparu sous l'action de l'acide. Malgré cela, j'hésite à adhérer au sentiment de Mr. Halkyy. Les amulettes et les talismans sont habituellement en métal ou en pierre dure, et ils sont de dimension telle que l'on puisse aisément les porter sur soi. Ils consistent en figures et en signes cabbalistiques, bizarres et indéchiffrables, plutôt qu'en inscriptions claires et compréhensibles pour tous ceux qui sont au courant de la langue. Mais, ce que je reproche le plus à l'opinion que Mr. Halkvy adopte, c'est de ne tenir aucun compte de la forme que revêtent ces prétendus talismans. Ce sont de véritables coupes, ou plutôt, de véritables écuelles; et, à moins d'y être autorisé par des documents formels, on ne peut pas raisonablement supposer qu'ils n'étaient pas destinés à recevoir quelque chose. Que pouvaient-ils donc recevoir? Je ne me fais pas fort de répondre à cette question d'une manière péremptoire. Tout au plus hasar-

I) J'avoue pourtant que ni cette raison, ni même celles de Mr. HALÉVY ne me semblent irrésutables. Il ne serait pas impossible que l'on se sût servi de ces coupes pour prendre des remèdes, ou, plutôt, pour faire des aspersions magiques préservatrices dans les maisons et dans les propriétés. On pourrait même supposer un vestige de la démonologie des Accadiens, qui disposaient dans leurs demeures des aliments et des breuvages pour les dieux et pour les bons génies qu'ils invoquaient contre les démons (W. A. I. IV, 21; cf. LENORMANT; Die Magie und die Wahrsagekunst, p. 49).

derai-je une hypothèse qui m'est venue à l'esprit, à la lecture d'un passage de la dispute de Grégentius, évêque de Tephra avec le Juif Herban. 1) Herban vantait l'empire de Salomon sur les esprits. «Salomon a humilié les démons!» répond l'évêque. «Mais vous ne savez point ce que vous dites. Pendant un temps, il est vrai, il les a enfermés dans des vases, il les a enchaînés avec son sceau, et Ce passage, quelque soit d'ailleurs l'authenticité du document auquel il appartient, prouve que, vers le commencement du sixième siècle, c'était une croyance populaire chez les Juifs que l'on pouvait imprisonner les esprits nuisibles dans des vases. Cette croyance c'est perpétuée chez les Arabes, comme nous pourrions le démontrer par de nombreuses citations des Mille et une nuits<sup>3</sup>). quoi ne verrions nous pas ces prisons des génies, dans nos coupes de terre cuite? Les inscriptions qu'elles portent, ne semblent elles pas nous dire que si des vases ont jamais servi à emprisonner les esprits, il ne faut pas les chercher ailleurs.

On m'objectera, et je me suis moi-même déjà objecté que le texte des inscriptions indique formellement non pas l'enchaînement des démons, mais, si je puis ainsi parler, le scellement des personnes et des choses qu'on voulait protéger, tandis que les esprits reçoivent l'ordre de fuir. On pourrait répondre, que cela prouve, tout au plus, que les formules sont plus anciennes que l'usage de les écrire sur des vases; ou, en d'autres termes, que la croyance à l'incarcération des esprits dans les vases, est postérieure à celle de leur éloignement par une simple formule. Mais qu'est-il besoin d'aller chercher si loin une explication satisfaisante? Ce ne serait qu'une inconséquence de plus



<sup>1)</sup> Gregentius Archiepiscopus Tephrensis in disputatione cum Herbano Judæo p. 27—28 — cité par FABRICIUS o. c. p. 1038.

<sup>2)</sup> ήσφαλισατο τουτους εν τοις αγγειοις και σφραγίσας κατεχωσεν,

<sup>3)</sup> Mille et une nuits. Bulak 1, 15.

dans les légendes juives. La fable comme l'erreur n'étaitelle pas souvent pétrie d'inconséquences et quelquefois même de contradictions criantes? Il y a d'ailleurs dans les Annales de Nicétas Choniate<sup>1</sup>) un passage qui me semble confirmer mon hypothèse: «Les calomniateurs, dit l'Historien, ont toujours été punis par Dieu, d'une manière ou de l'autre; Aaron, surtout, qui a été pris dans ces propres filets. En effet on ne tarda pas à découvrir qu'il s'occupait de magie et (parmi ses instruments) on trouva un objet ressemblant à une écaille de tortue (simulacrum testudinis) sur lequel était représenté un homme, les deux pieds dans des entraves, et la poitrine transpercée d'un clou». J'espère avoir, dans un assez bref délai, l'occasion de démontrer, que cette figure d'homme représentait un génie du sexe masculin, enchainé par le magicien au fond de l'écaille de tortue. Je ferai alors connaître un autre vase qui tout en ayant de grands rapports avec les terres cuites du Musée Britannique, ramène fatalement à l'esprit le passage de Nicétas Choniate, que je viens de citer.

Je ne dirai presque rien de la paléographie de notre inscription. Le lecteur s'en rendra facilement compte luimême par l'inspection des deux fac-similés photographiques dont cette notice est accompagnée. Je me contenterai d'observer que les lettres ont constamment la même forme, sauf le n qui deux fois dans le mot n's se rapproche un peu du p. Cette régularité dans l'exécution me semble donner à l'inscription du musée de Cannes une immense supériorité sur celles du Musée Britannique. Rarement dans celles-ci, on trouve plusieurs fois la même lettre faite de la même manière. On peut s'en convaincre par la savante table paléographique que Mr. Jules Euting a dressée pour le C. I. H. de Mr. Chwolson. Je ferai aussi remarquer que dans notre inscription la forme du n. du n et

<sup>1)</sup> FABRICIUS o. c. 1037. NICETAS CHONIATES Ann. l. IV, de Manuele Comm. c. 7, p. 160.

du 7 à la fin des mots est parfaitement distincte de la forme de ces mêmes lettres au commencement ou dans l'intérieur des mots.

Je m'étendrai davantage sur une question bien importante, mais aussi bien épineuse, pour ne pas dire d'une solution désespérée: celle de la date de notre monument. Les savants qui se sont occupés de la même question à propos des terres cuites du Musée Britannique ont émis des opinions très divergentes. Les uns, comme Mr. Ellis<sup>1</sup>), croient ces vases antérieurs d'un siècle ou deux à l'ère chrétienne: mais leur sentiment repose sur des raisons si légères que je ne m'arrêterai pas à les réfuter, ce qui d'ailleurs serait superflu après le travail de Mr. Lévy que nous avons déjà cité plusieurs fois. Deux savants français plus sérieux MM. Lenormant et Renan<sup>2</sup>) placent la plus ancienne de nos inscriptions au IVe siècle de notre ère. Ils se fondent principalement sur la nature du texte: «Les idées magiques et cabbalistiques qui s'y rencontrent, et qui rappellent le livre d'Enoch, feraient regarder ces inscriptions comme l'ouvrage des gnostiques et des Sabiens». Ce sont les paroles de Mr. Renan. Mr. Lenormant les confirme, et ajoute, entre autres considérations, que, parmi les vases trouvés par Mr. LAYARD, il en est un dont l'inscription, tout-à-fait analogue aux autres, est écrite en caractères Araméens, ce qui lui semble concluant.

Voici les vases du Mussée Britannique singulièrement rajeunis. Et pourtant, le IV° siècle semble à Mr. Lévy une date encore trop reculée. A son avis, la plus ancienne de ces terres cuites ne serait pas antérieure au VII° siècle. Le savant allemand prend pour point de départ, l'inscription même qui fait le sujet de son étude, le N° 1 de Mr. LAYARD, 18 de Mr. CHWOLSON, et la soumet à une analyse minutieuse.¹) Il s'arrête tout d'abord à ce

<sup>1)</sup> LAYARD o. et l. c.

<sup>2)</sup> CHWOLSON O. C. 115-116,

<sup>3)</sup> LÉVY o, c.

passage ריבטלון מן בהר דוך בתניון דוך ומן בהר דברא. Le mot lui semble indiquer l'Euphrate, et comme les Arabes furent les premiers à appeler ainsi ce fleuve, ( désignant non seulement les mers, mais aussi tout grand courant d'eau) Mr. Lévy conclut que son inscription ne saurait être antérieure à l'invasion arabe c. a. d. au VIIe siècle. Mr. Lévy considère ensuite la langue. Elle lui paraît être le Chaldéen pur.

L'emploi du 7 comme signe de l'état emphatique paraît indiquer une certaine antiquité; mais ce témoignage est combattu par la présence presque aussi fréquente de l' x qui y est employé pour la même fin. D'autant plus que certaines formes semblent plaider aussi pour une époque plus récente. «Für eine spätere Zeit jedoch sprechen Formen wie לינשיהון יגיברא יגיטין, wo gar das Hülfschirek das als mater lectionis hat, die an die spätere Schreibart, wie wir sie im Talmud und bei den Mendaiten finden, erinnert». Mais le grand argument de Mr. Lévy n'est point là. Il est dans la présence d'une forme spéciale pour les lettres 7. D. J. A. y. quand elles terminent le mot. Aussi Mr. Lévy développe cet argument in extenso, et en prend occasion pour approfondir la question de l'origine de ces lettres finales. Elles sont certainement d'une époque assez récente; car on ne les rencontre jamais dans les inscriptions phéniciennes, et dans les inscriptions de Palmyre on n'a pu en constater qu'une seule avec quelque certitude, un ? Dans le courant des premiers siècles, on les voit apparaître petit à petit spécialement en Palestine. Au VIIº siècle elles étaient très répandues dans ce pays. Les auteurs de la Gemara de Jérusalem en ont eu la connaissance exacte et en ont fait une scrupuleuse application. Les lettres finales n'appartiennent pas au même alphabet que les autres lettres. Celles-ci sont originaires de la Chaldée. La première tendance à l'écriture cursive dont ce pays est le berceau, les a fait arrondir au bas. Celleslà au contraire ont gardé le type plus allongé et plus anguleux du vieil alphabet sémitique qui fut particulièrement vivace en Palestine. Lorsque le Juiss revinrent de la captivité ils rapportèrent avec eux l'écriture chaldéenne, qui peu à peu chassa celle du pays et finit par la remplacer complètement. Toutefois, le précepte de diviser les mots du texte sacré sauva quelques unes des lettres de l'ancien alphabet, que l'on réserva pour la fin des mots. C'est ainsi que l'écriture de Babylone se compléta à Jérusalem. Les lettres finales passèrent peu à peu, du texte sacré, aux textes profanes; puis les Rabbins de Babylone les adoptèrent et les vulgarisèrent en Chaldée: Mr. Lkvy croit que cet ensemble d'observations faites sur des monuments dont la date est parfaitement connue lui permet de poser en principe, que l'absence ou la présence des lettres finales dans un inscription est un des criterium les plus certains d'antiquité ou de non-antiquité. Il tire immédiatement ses conclusions. L'inscription N° 1 de Mr. LAYARD contient les formes finales pour le 7, le D et le 7, elle sera de beaucoup postérieure à la rédaction du Talmud de Babylone, mais elle sera plus ancienne que les autres inscriptions, qui, en outre de ces formes finales, présentent celle du 7, qui n'existe pas dans le Nº 1. Enfin Mr. Lévy termine en comparant les lettres de son inscription avec celles des inscriptions de Palmyre (Ier-IIIme siècle), celles du Codex Babylonicus (916) et d'autres monuments sémitiques. Mais il v cherche une simple confirmation de la thèse qu'il vient d'établir et non pas un nouvel argument.

Telles sont les différentes opinions que Mr. Chwolson a trouvées devant lui quand, à son tour, il a abordé la question. De Mr. Ellis il va sans dire qu'il n'en fait même pas mention. Quant au sentiment de Mr. Renan et de Mr. Lenormant il lui semble reposer sur des principes inadmissibles<sup>1</sup>). Les notions sur les esprits que l'on a trouvées dans les inscriptions des terres cuites du Musée Bri-

<sup>1)</sup> CHWOLSON o. c. c. 115-116.

tannique, n'ont jamais été la propriété exclusive des Gnostiques ni des auteurs du livre d'Enoch, et elles n'ont pas davantage été puisées dans le Talmud. Le fait du vase à l'inscription araméenne n'est rien moins que concluant, d'abord, parce que Mr. Chwolson le croit assez ancien, et puis parce qu'il ne répugnerait pas à admettre quelques siècles de distance entre cette inscription et les autres. Mr. Lévy ne trouvera pas davantage grâce devant l'auteur du C. J. H. Je dirai même que celui-ci supposera plutôt qu'il ne fera la réfutation des arguments de son adversaire. Laissons lui la porole, «Ltvy's Vermuthung, dass der in der Inschrift N° 18 erwähnte Ortsname ביניט = ברוך und dass בהך wie das arabische בהן als Benennung des Euphrats aufzufassen sei, weshalb er die Inschrift in die Zeit nach der arabischen Invasion versetzen will, verdient, wie ich glaube, nicht erst widerlegt zu werden. Fälle steht diese Vermuthung auf so schwachen Füssen, dass es mehr als gewagt wäre, aus ihr irgend welche Folgerungen zu ziehen».

Les exemples de scriptio plena cités par Mr. Lévy, n'embarassent guère plus Mr. Chwolson; voici sa réponse. «Da wir aber keine älteren jüdischen literarischen Denkmäler als den Talmud aus Babylonien besitzen, können wir auch nicht wissen, zu welcher Zeit diese Orthographie sich bei den babylonischen Juden ausgebildet hat . . . . . Dabei darf man nicht vergessen, dass jene Beschwörungen wohl von Ungelehrten und für Ungelehrte geschrieben wurden, denen man vielleicht das Lesen erleichtern wollte».

Mr. Chwolson ne s'arrête pas à réfuter l'argument tiré de l'existence des formes finales du 7, du D et du p. Il a démontré ailleurs qu'il n'est pas concluant.

Mais le savant orientaliste n'est pas de ceux qui détruisent pour le plaisir de détruire. Maintenant qu'il a fait table rase des opinions de ces prédécesseurs dans la question, il édifie son propre système. Il ne tiendra compte ni du texte, ni de la langue qui lui semblent pouvoir s'accorder avec des époques très-différentes. La voie que Mr. LEvy a suivie d'une manière tout-à-fait secondaire, celle de la Paléographie lui semble bonne. Mais il juge que ce savant n'a pas tiré tout le parti possible de ses observations. Voici comment Mr. Chwolson reprend ses arguments et quelles conclusions il en tire: «In seiner paläographischen Analysis des Alphabets dieser Inschrift (p. 478 ff.). hat er nachgewiesen, dass die meisten Buchstabenformen desselben in den Satrapen-Münzen, in dem Stein von Carpentras, und andern sogenannten ägyptisch-aramäischen Denkmälern vorkommen, und dass einige von ihnen denen der palmyremischen Inschriften gleichen. Da aber die zuerst genannten Denkmäler dem IV. und III. vorchristlichen Jahrhundert angehören, und da die letzteren aus dem I. bis III. nachchristlichen Jahrhundert herrühren, so ist die natürliche Folgerung, dass die Inschrift Nr. 18 etwa dem ersten christiichen Jahrhundert angehört, d. h. einer Zeit, wo viele der älteren aramäischen sich noch erhalten haben und die aus dem aramäischen entwickelten Alphabete, hauranisch, nabatäisch, palmyrenisch und Quadratschrift, noch nicht auseinander gegangen sind»; puis il conclut: «Denkmäler in Quadratschrift, in denen die paläographisch characteristischen Buchstaben solche Formen aufweisen, welche später verschwunden sind, aber mit denen der ihnen entsprechenden Buchstaben in den erwähnten Schwester-Alphabeten identisch oder ihnen sehr ähnlich sind - solche Denkmäler, sagen wir, können nur dem I., spätestens dem II. christlichen Jahrhundert angehören».

Voici donc le plus ancien des vases du Musée Britannique placé par Mr. Chwolson au Ier ou, au plus tard, au IIme siècle de notre ère. Puis, s'appuyant toujours sur la paléographie, spécialement sur l'accentuation plus ou moins grande des crochets supérieurs des lettres, l'auteur place le N° 19 au second siècle. Le N° 20 est de la première moitié du IVme siècle et non pas du neuvième siècle, comme

Mr. Joseph Halévy croyait l'avoir démontré.¹) Enfin l'inscription N° 21, de toutes la plus récente, doit être au plus tard du V<sup>me</sup> siècle.

Tels sont les principes de Mr. Chwolson et telles sont ses conclusions. Si je voulais, ou plutôt, si je pouvais y adhérer sans restriction, je ne serais pas embarrassé pour fixer la date de l'inscription du musée de Cannes. Je choisirais le I<sup>er</sup> ou tout au moins le II<sup>me</sup> siècle. En effet, cette inscription a, au point de vue paléographique, le plus grand rapport avec le N° 18 de Mr. Chwolson. L'écriture est beaucoup plus régulière, comme nous l'avons déjà remarqué, mais elle offre absolument le même type; et les crochets du I, du I, du II et du II y sont au moins aussi accentués.

Et cependant, à côté de ces caractères, qui, pour Mr. Chwolson, seraient une preuve certaine de haute antiquité, nous en trouvons d'autres que tous les savants reconnaissent et que Mr. Chwolson lui-même doit reconnaître comme signes d'une époque relativement moderne; c'est l'usage constant de l' & pour la formation de l'état emphatique, c'est l'emploi très régulier des formes finales du 7, du D et du 7 (le scribe n'a pas eu l'occasion d'employer celle du n ni celle du v); c'est, enfin, la scriptio plena qui se rencontre à chaque pas (אינשי trois fois, מירעם 2 f., כסריאיל , 3 f., עיסרא ,מיבאיל , 6 f., עיזקת שישין ,עיסרין 3 f., כסריאיל גבריאיל (גינא גבריאיל f., מיחבר 2 f., ואיסקופת יתירפעון יתיפרחו[ן]. Ces constations de faits me semblent corroborer singulièrement les raisons que donnaient Mr. Lévy. Je dirai même qu'elles me font soupçonner que, le sentiment de Mr. Lévy pourrait bien n'être pas le moins vrai.

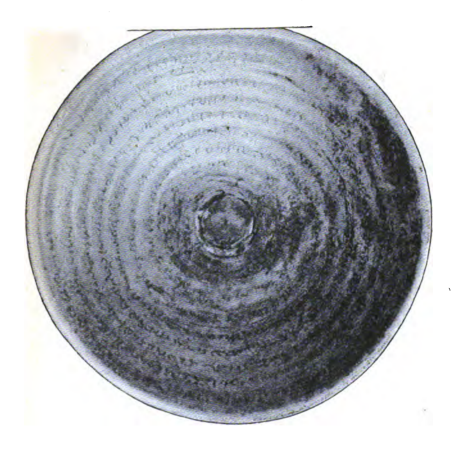
Mais, pourquoi nous hâter de fixer un edate que nous n'avons pas encore le moyen de trouver? Pourquoi vouloir poser en certitude une simple probabilité, une hypothèse qui sera peut-être reconnue fausse dans quelques années?

10

<sup>1)</sup> Comptes rendus de l'Acad. des Ins. et Bel. Let. 1. c. Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

Sachons attendre. S'il est une classe d'inscriptions encore restreinte et peu connue, il faut avouer que c'est bien celle que nous avons aujourd'hui le modeste honneur d'augmenter d'une unité. La Chaldée est loin de nous avoir livré tous ses trésors d'antiquité. Espérons que, parmi les richesses que son sol nous céde chaque jour, on finira par découvrir quelque monument d'une date moins incertaine, qui nous servira de base pour établir, au moins approximativement, l'époque des vases du Musée Britannique et de celui du Musée Lycklama.

NB. Nous donnons deux photographies. La partie obscure de l'une correspond à la partie claire de l'autre. La forme concave de la coupe n'a pas permis de reproduire l'inscription dans son entier. On pourra néanmoins, surtout avec la loupe, vérifier la majeure partie des mots, et se faire une idée exacte du caractère paléographique de notre monument. La grandeur des lettres est légèrement réduite. Aux photographies je joins un alphabet calqué avec le plus grand soin sur l'original lui-même.



148 Henri Hyvernat, Suf un vase judéo-babylonién du musée Lycklama.



# Archaic Forms of Babylonian Characters.

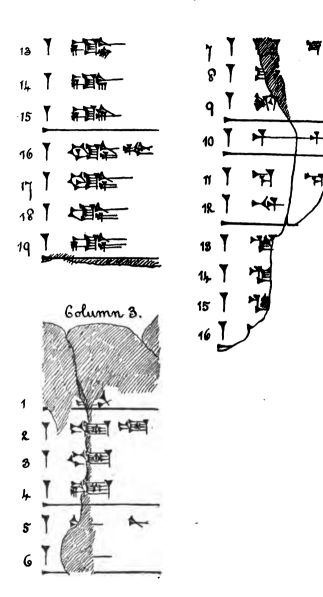
By Theo. G. Pinches.

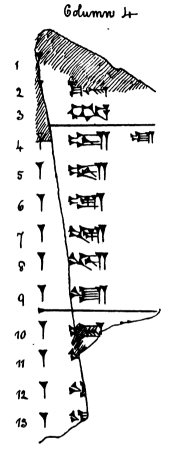
I.

Among the Assyrian antiquities in the British Museum, are several tablets and fragments from Kouyunjik, of a class which seems to have been hitherto quite neglected. These documents, however, notwithstanding their unattractive nature, are not altogether without interest or value, for they give, in long narrow columns, lists of archaic Babylonian characters, sometimes with, sometimes without, their late Babylonian equivalents; and, as in the case of those which have the late Babylonian signs added, there are seldom less than two forms of the more complicated archaic signs, they are of value not only in enabling us to identify the more unusual forms, but also in helping students to get an idea of what the original line-forms of the various characters were like.

The forms which I here reproduce are from a fragment numbered K.4372. It is part of the flat side (obverse) of a large tablet, and contains the middle part of four columns, the first two being in good condition, and the others mutilated by fractures, which pass through them. The colour of the clay is reddish yellow, and the size is 3 inches and  $\frac{1}{2}$  (88 millimeters) by 4 inches  $\frac{7}{16}$  ths (112 millimeters).

|            | Golumn 1. | 18 Y 197   |
|------------|-----------|------------|
| 1 7        | A         | 19 7       |
| a T        | 學。        |            |
| <b>a T</b> | 和         | Golumn 2.  |
| 4 Y        | 本         | ( ) ( )    |
| 5 T        | 學         | 1 T        |
| 6 <b>T</b> | 李         | 2 1 4      |
| 7 7        | 州公        | 3 人工       |
| 8 <b>T</b> | 4张        | 一一年10年     |
| ٩٣         | 小         | 2 人位国际一种   |
| 10 9       | 州海        | 6 T CERT   |
| 11 7       | 不管        | 7 T FEET   |
| 12 9       | 學         | 8 T FEB    |
| 13 7       | 水         | q T FIRE   |
| 14 9       | 國際        | 10 【 位 ] 本 |
| 15 Y       | 到海        | 11.        |
| 16 Y       | 本教室       | 18 【 位置命   |
| 17 Y       | 和         |            |





#### Column 1.

The first character of the list, as we have it, is the archaic form of try, written with six wedges1), three upright and three horizontal. It is probably a development of  $(3)^{2}$ , and seems to be intended to represent a net, as the meaning sêtu "net," implies (cf. W. A. I. II, 22, 13 and foll., where the various kinds of birdcatchers' nets. &c., are given). Another common meaning of this character is buanu, generally translated "ulcer", - to which, however, it must be confessed, it does not bear much likeness, and it is therefore very probable that the real meaning of buanu is rather "a rash", which, overspreading the body in fevers and other diseases, was, likely enough, regarded by the Akkadians as being not unlike a net. From this meaning of "rash" would

very easily come that of disease in general, including, of course, ulcers, leprosy, &c. , with the meaning of buanu, probably designates those diseases visible to the eye.

<sup>1)</sup> Eight is, however, the more usual number.

<sup>2)</sup> As is well known, it is generally needful, when one wishes to get an idea of the original line-form of a character, to turn it round so as to have the left-hand end at the top. The original line-form of was therefore probably thus (the ends of the three horizontal probably crossed the three upright lines).

The second division has the greater part of the numerous forms of the character - \(\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sqrt{\sq}}}}}}}}}} \simptint{\sinthinty}}}} \sintinite{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}}} \end{\sqrt{\sqrt{\sinthinty}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}} \end{\sqrt{\sinthinty}}} \end{\sqrt{\sinthinty being at least eighteen. The last but one I have restored in outline, completing the traces left, but it may have differed from the form I have given. In line 16, the exact form of the small character within is doubtful, so I have given the most likely rendering. It is difficult to guess, from these archaic forms, what the original shape of the character - 14 may have been. Judging from the lineform'), the first part (top?) of the character seems to be intended for T "the eye", the late Babylonian and Assyrian (), and the meaning of "fate" probably comes therefore from the idea of seeing, providing, and determining, and the meaning of "province" from that of overlooking, providing for. There seem to have been, however, three or four other line-forms of -\(\frac{1}{2}\).

#### Column 2.

The first division of this column gave, when complete, four forms of the character represented by the Assyrian (also written (1)). One complete form only remains. It is, as is easily seen, formed with the sign for "foot", with the characters a-lim, which give the pronunciation to the group.<sup>2</sup>) The antilope (turāhu) was probably designated by this character as the "strong-" or "nimble-footed"<sup>3</sup>).

The second division gives five forms of the character Lt is composed of the sign for "foot", with a

<sup>1)</sup> See the plate illustrating the Rev. W. HOUGHTON's paper upon the original forms of the wedge-characters, T. S. B. A. Vol. VI.

<sup>2)</sup> The dialectic form e-lum, however, has not the sign evidently because merely phonetic.

<sup>3)</sup> The late Babylonian form will be given in a future paper.

Ŀ

small character beneath, which in the fourth line of the division has the form of the Assyrian . The character has developed, in late Babylonian, into the regular form of din, prefixed<sup>2</sup>), but has taken, in Assyrian, the form of A.

The third division has six forms of the sign (,, one of whose elements is also the sign for "foot", with three upright wedges, which, however, appear under various forms, in the archaic style. The original meaning was, perhaps, "foot-multitude", hence (through the mid-meanings of "flock" and "army"), "host".

The fourth division contains four forms of the sign for "ass", composed also of the character for "foot" ((E), with placed beneath. Original meaning probably "the prancing-hoofed", or, perhaps, "the solid-hoofed". The commoner Assyrian form, in which, as in Babylonian, the was prefixed, has the positions of the upright and the crotched wedges interchanged, making instead of

[These examples imply, that the regular development of At the left-hand of a character is or A, becoming A in late Babylonian, and I in late Assyrian].

## Column 3.

The first division of this column has a mutilated character, the form of which is doubtful.

The second division has three forms of the character , giving some interesting variations. I have re-

<sup>2)</sup> The form in W. A. I. V., 34, col. I, l. 21 is a lithographer's variant — the character is, naturally, not intended to be "transcribed" (Delitzsch, "Paradies", p. 147).



In the India-House Inscription of Nebuchadnezzar it is beneath the forepart of the character.

stored some of the wedges defaced by the crack, and their exact positions are therefore doubtful; but as they are in outline, the restored parts are easily seen.

The third division contained two forms of the character of which one, which seems to have been the ordinary form, is fairly well preserved, whilst the other is almost entirely gone. The loss of this second character is unfortunate, as it might have given some suggestions as to the reason of the many values of this character. For notes upon some of the meanings, see P. S. B. A., Vol. IV., pp. 113—114.

The fourth division gives three archaic forms of  $\not\models \psi$ , of two of which traces only remain. The third form is interesting on account of its cross-wedges on the left.

The next division gives ., whose archaic form does not differ from late Babylonian and Assyrian.

The sixth division of this column gives two forms of \( \bigcirc \bigcirc \), the second being very unusual. The likeness to a horn is not very evident, but perhaps the second form, turned with the left-hand end upwards, represented in profile the forehead and one horn of an ibex or goat.

The last division of the column contains portions of four forms of a character which is apparently the Assyrian (si-gunā).1)

### Column 4.

The first division of this column has only two characters left, the first being mutilated. The traces lend themselves to the early Babylonian form of A, but with this the complete form hardly agrees, though it is nevertheless possible that this indication is correct.

<sup>1)</sup> Compare p. 77 ("Obverse, 1. 56").

The next division contains six forms of the character EV, none of them differing very greatly from the late-Babylonian form.

The last division has the remains of four forms of some character — probably [ uru. The last and most archaic form of the list was probably very much like those found, for example, in W. A. I. vol. I., pl. 2, No. III., l. 15; pl. 3, No. VIII., l. 3, &c. This character, turned on its side, is certainly not unlike a seat with a low back, seen from the front; and the small horizontal (= upright) wedges, seen in the most archaic forms, probably represent small close panels such as are found in the representations of altars, &c., on the Babylonian cylinder-seals.

The original tablet has seven initial wedges of a fifth column, but the characters themselves are entirely gone.

Additions and Corrections to the Fifth Volume of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia.

By Theo. G. Pinches.

## III¹).

### Plate 13.

The text lithographed on this plate was discovered by Mr. G. Smith at Kouyunjik in 1873—74. It is a large fragment to which a smaller one has been joined, by the discoverer, at the bottom right-hand corner of the reverse. The tablet contained, when complete, two double columns of inscription on each side, and the amount of text which we now have is a little less than half, the lower part of the obverse, the upper part of the reverse, the top left-hand corner and the whole of the explanatory portion of the second column of the obverse, as well as the bottom right-hand corner of the reverse, being broken away. The size is 4 inches and 3/4 the (12 centimeters) each way. The colour is reddish yellow-ochre.

#### Obverse.

Column I., l. 1. A close examination of the only character left in the non-Semitic column shows traces of several horizontal and two

<sup>1)</sup> Comp. vol. I, p. 342 ff.; vol. II, p. 72 ff.

slanting wedges in the first portion of the character, implying that it is really **EVELYEY**, and not **EVELYEY**.

- l. 4. The few traces remaining of the second character suggest , which the word in the explanatory column (kisal-luhi) would also lead us to expect. The character is also, probably, to be supplied in lines 2 and 3.
- l. 26. The upper parts of the two top strokes of the \sum are all that can be seen in the original.

[With regard to kirû, it is to be noted that this word ought always to translate the Assyrian [With six wedges in front). This form corresponds (see T. S. B. A. Vol. VIII., p. 287) with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with the Babylonian [With five wedges in front) corresponds with

I) The meaning of "datepalm" for this character is suggested in my Sign-list, no. 246. ("Texts in the Babylonian Wedge-writing", London, 1882).

<sup>2)</sup> That is: the values used as syllables by the Assyrians and Babylonians.

<sup>3)</sup> Compare Sa, col. III. l. 38, with W. A. I. V., pl. 39, l. 28, and Sb 145, 349, and 350.

lated by words very much alike in sound.<sup>1</sup>) A comparison of many passages brings out the distinction more clearly, and it is worthy of note, if for no other reason, than that it reduces the number of possible values of each respective form. Much more might, of course, be said upon the subject, but at present I merely confine myself to pointing out the fact <sup>2</sup>)].

Column II., ll. 16-22. The characters at the edge are the last characters of the Akkadian column.

#### Reverse.

- Column III., 1.36. The last character of this line is probably  $\[ \leftarrow \] \]$  (The horizontal and crotched wedges are clear, but the upright wedge is filled up with clay, and is therefore invisible).
  - 1. 39. For Type, read Type. The last character was, perhaps, the same as the last character of the next line.
  - 1. 40. It is probable that we ought to read \\forall \text{instead of } \text{\bar{\chi}}, as in line 39. Ri'i sabê and mu'ir sabê would be, of course, synonyms, meaning "captain of soldiers." (compare W. A. I. V., pl. 39., ll. 30 \, -35 cd).
  - In the first character (which should begin a little more to the right) the small inner sign has four upright wedges.

<sup>1) |</sup> kirû (pl. kirêtu T. S. B. A., VIII., p. 287) "garden"; | kirissu (from the Akkadian kirit (or kirid), probably meaning "a staff". (Cf. W. A. I. IV., pl. 63, l. 51).

<sup>2)</sup> This distinction will always be observed in the reprint of W. A. I. IV., now in the press.

- 160 Theo. G. Pinches, Additions and Corrections to the Fifth Volume.
  - 1. 54. slants a little in the original.
- Column IV., l. 34. A close examination of the exceedingly mutilated first character of this line shows the traces of . In the Assyrian column, instead of ., read . (cf. Sh 121).

The character Fy is, in this plate, in every case correctly printed.

## Assyriologische Notizen zum Alten Testament.

Von Friedrich Delitzsch.

### II. 1)

### Der Name Benhadad.

Dass | A H-id-ri (Salm. Ob. 59. 88. Salm. Co. vom Lande Damaskus, welcher, im Verein mit dem König von Hamath und den übrigen Königen des Landes Chatti, dem assyrischen König Salmanassar II in dessen 6., 10., 11. und 14. Regierungsjahr, d. i. 854, 850, 849 und 846, feindlich entgegentrat, einunddieselbe Person ist wie der biblische הַרְדַרָּה näher Benhadad II (1 Rg. 20. 2 Rg. 6, 24. 8, 7 ff.), hat Schrader aus chronologischen Gründen und sonstigen geschichtlichen Erwägungen, unter Widerlegung der erhobenen Einwände, eingehend dargethan (KGF 371-375) - die Gleichheit beider Personen steht so fest, wie die von | >> AH -'idris's Nachfolger, assyr. Ha-za-'i-ilu (Salm. Ob. 97. 103) mit Benhadad's Mörder und Nachfolger מוֹאָל (2 Rg. 8, 7-15. 10, 32 f.). Die einzige Frage ist, wie sich die Namen mit einander vereinigen lassen.

Man ist dieser Frage freilich aus dem Wege gegangen. Schon Savce hat, indem er den ersten Bestandtheil des assyrischen Namens, mit der gewöhnlichen babylonisch-assy-

Vgl. S. 87 ff.
 Zeitschr. f. Keilschriftforschung. II.

rischen Lesung des Gottheitsideogrammes mân las. Rammân-idri für einen andern, zweiten Namen des Benhadad erklärt.<sup>1</sup>) Indess, da Benhadad unmöglich ein Königstitel, etwa den ägyptischen Pharaonen entsprechend, gewesen sein kann, so würde nur die Annahme übrig bleiben, dass die nämliche Persönlichkeit zwei ganz verschiedene Personennamen geführt habe - eine Annahme, welche beispiellos wäre, ja eigentlich undenkbar ist.2) Eine andere Ansicht hat Schrader ausgesprochen: in den "Nachträgen und Berichtigungen" zu KGF (1878 S. 538 f.) als Muthmassung, mit ungleich grösserer Bestimmtheit dagegen in KAT<sup>2</sup> (1883) S. 200 f. Da nämlich als westländischer Name des Luft- und Wetter-, Donner- und Blitzgottes Ramman Hadad (Addu, Dadda, Dadu) neuerdings doppelt und dreifach bezeugt ist (siehe unten), liest Schrader jenen damascenischen Königsnamen Dadda-idri. Dad-'idri, und identificirt diesen Namen mit dem Namen eines Königs von Zoba, הַרַרְעוֹרָ (2 Sa. 8, 3 ff.), was das hebraisirte aramäische Hadad-'idri sei (vgl. in helfen, Hülfe)3) - Benhadad II habe also "in Wirklichkeit nicht so, sondern Hadadezer geheissen", "es sei dem hundert oder wie viel Jahre nach den betr. Ereignissen lebenden und schreibenden zweiten prophetischen Erzähler eine Namensverwechselung begegnet." Indess die Annahme eines Irrthums muss doch füglich überall der letzte Ausweg bleiben, in diesem Falle aber um so mehr, als sich sonst die biblischen Schriftsteller mit der Geschichte von Damaskus sehr wohl vertraut zeigen, wie sie denn ausser den drei Königen des Namens Benhadad "in be-

<sup>1)</sup> Records of the Past V, 32 ann. 1: "This is the Ben-hadad of Scripture, whose personal name seems to have been Rimmon-idri."

<sup>2)</sup> Auf אָלְיַבְקִים, יוְיַנְקִים; Ja'ubi'di, Ilubi'di wird man mich nicht verweisen wollen.

<sup>3)</sup> Ist auch אַלְעָזָרָ Gen. 15, 2 "hebraisirt"?

glaubigster Weise" noch einen Rezon, Tab-Rimmon, Haza'el und Reşîn als Könige von Damaskus erwähnen. dies darf auch nicht vergessen werden, dass Hadadezer doch immer nur als der Name eines Königs von Zoba, nicht eines Königs von Damaskus wirklich sicher bezeugt ist. Sodann aber habe ich gegen die Gleichsetzung der Namen Dadda-idri Hadad-eser noch zwei gewichtige Bedenken. Das erste ist, dass eine solche "Hebraisirung" eines fremden, in diesem Falle aramäischen, Namens, ohne jede Analogie ist; das zweite, dass mir die Annahme, die Bewohner von Damaskus, Zoba u. s. w. hätten zur Zeit Salmanassars II und seiner Vorgänger eine aramäische Sprache geredet, ganz und gar nicht so sicher ist als dies gewöhnlich und ziemlich allgemein angenommen wird. "Dass man assyriologischerseits es streng vermeiden sollte, mit dem so leicht irreführenden Begriff »Syrien« zu operiren", habe ich schon in meiner Schrift "Wo lag das Paradies?" S. 273 ausdrücklich bemerkt. In der Zeit des Bestandes, der Blüthe des assyrischen Reiches von "Syrien", "syrisch", "Syrern" zu sprechen, ist einer der schlimmsten Anachronismen, der sich denken lässt: verdankt doch der Name Syrien seinen Ursprung erst dem Untergang des Reiches und Namens Assyrien! Insonderheit aber sollten Assyriologen, welche durch die assyrische Literatur über die Staatenverhältnisse in dem weiten, uns als "Syrien" geläufigen Ländergebiete zur Zeit eines Asurnazirpal, Salmanassar II, Tiglathpileser II eingehend unterrichtet sind, diesen verhältnissmässig jungen und noch dazu wenig bestimmten Namen "Syrien" meiden. Der Name "Syrien" ist aber obendrein ein äusserst gefährlicher, insofern sich mit ihm unwillkürlich der Begriff aramäischer Nationalität und Sprache verbindet. Wer aber wollte behaupten, dass die Völker von Karkemisch, von Patin, Aleppo, Hamâth, dass die Völker des weiten Hettiterlandes zur Zeit der Reiche Israel und Juda, zur Zeit des assyrischen Reiches ausnahmslos Aramäer gewesen seien? Gewiss niemand.

Ebensowenig zweifellos scheint mir nun aber auch die aramäische Nationalität und Sprache der Könige wie der Unterthanen der Reiche von Damaskus, Zoba u. s. w. Gegenüber Am. 1, 5. Jes. 7, 8, gegenüber den Büchern Samuelis, den Büchern der Könige, welche ja freilich alle Damaskus, Zoba u. s. w. als Aramäerland bezeugen, bleibt die Thatsache stets beachtenswerth, dass die Assyrer südwestwärts vom Euphratufer keine Aramäer kennen, dass es ein אַרַם צוֹבָה, אַרַם דַּמְּשֵׂק für die Assyrer nicht gibt (siehe Paradies, S. 257). Auf alle Fälle bleibt die Frage offen. ob die hebräischen Schriftsteller mit dem Namen "Aram" den Begriff iener ethnologischen und linguistischen, also auch lautgesetzlichen, Sonderstellung verknüpften, welche wir mit der Bezeichnung "aramäisch", im Gegensatz zu hettitisch, kanaanäisch, arabisch u. s. f., zu verbinden gewohnt sind, und es bleibt weiter die Frage offen, ob nicht zu Davids und seiner Nachfolger Zeit die herrschende Bevölkerung der Reiche von Damaskus und Zoba, welcher die Könige entstammten, anderen Stammes gewesen seien als Aramäer, welch letztere meinetwegen, früher oder später, unter Verdrängung etwa hettitischer Völkerstämme, zugewandert und zu immer grösserem Einfluss gelangt sein mögen. Eines von vielen analogen Beispielen würde sein, dass das babylonische Heer, welches im Jahr 879 v. Chr. der Stadt Sûru im Land Sûchu zur Hülfe wider die Assyrer kam, ein ummân mât Kaššî, ein "Kossäerheer" genannt wird - die Kossäer hatten sich eben in Babylonien die grösste politische Macht anzueignen gewusst<sup>1</sup>) -, während der Name des damaligen babylonischen Königs echt babylonisch Nabû-bal-iddina war (s. Asurn. III 17 ff.). Ebendesshalb wurde es oben als ganz und gar nicht sicher bezeichnet, dass in dem Namen Dadda-'idri dieses letztere -idri die zu erwartende aramäische Urform des hebr. sei. Bei der weittragenden Bedeutsamkeit dieser ethno-

<sup>1)</sup> Vgl. meine Schrist: Die Sprache der Kossäer, Leizpig 1884, S. 13.



logisch-linguistischen Fragen erscheint äusserster Skepticismus als allererstes Gebot.

Die Frage bleibt also bestehen, wie die beiden Namen ן בוֹר שׁליי mit einander zu vereinigen בּן בוֹר und מוֹי mit einander zu vereinigen seien. Freilich scheint sie jetzt am allerwenigsten noch lösbar, seitdem die Correctheit des zweiten Bestandtheils des alttestamentlichen Namens, הַרַר, mehr wie je gesichert scheint. Dass Hadad ein westländischer Gott gewesen sei, durfte ja schon aus dem Königsnamen קררעור gefolgert werden, und der Eigenname (wahrscheinlich Gottesname) הַרַּרָמוֹן Sach. 12, 11 legte weiter den Schluss nahe, dass Hadad mit dem Luft- und Wettergott Rimmôn-Rammân Eins sei. Dazu stimmte vortrefflich eine Notiz des Macrobius, der zufolge Adad der syrische Himmels- und Sonnengott war.') Ebendieser Gottesname hatte weiter auch an dem edomitischen Königsnamen הַרַר (Gen. 36, 35 f.; 1 Chr. 1, 46 f. 1 Rg. 11, 14 ff.) eine Stütze. Die Assyriologie hat seitdem die Existenz dieses westländischen Namens Hadad für den Luft- und Himmelsgott mehrfach erwiesen. Die grossen Prisma-Inschriften Asurbanipals (siehe jetzt V R 9, 2. 8, 2) erwähnen als König des Stammes Kidru d. i. יַקרָר überhaupt als König der Nordaraber einen gewissen Uaitê', den Sohn des J-Bir- Var. J-Bir-da-ad-da (9, 2) — der Gott ► hiess also auch bei den Nordarabern Dadda, d. i. offenbar abgekürztes הַרַר, was um so weniger auffällig ist, als auch ein Neffe dieses Birdadda laut V R 8, 1 den echt westländisch-damascenischen Namen Ha-za-ilu d. i. אַחַוּאַל führte. Ganz neuerdings aber hat Theo.

<sup>1)</sup> Macrobius berichtet im I. Buch der Saturnalien (23, 17 f.): accipe quid Assyrii [= Syri] de potentia solis opinentur, deo enim, quem summum maximumque venerantur, A da d nomen dederunt. eius nominis interpretatio significat unus unus. hunc ergo ut potentissimum adorant deum. Siehe zu diesem Auszug Eduard Meyer, *Ueber einige semitische Götter*: ZDMG. XXXI, 734.



G. Pinches in einer vergleichenden keilschriftlichen Götterliste die Angabe gefunden, dass der Gott Rammân unter vielen andern auch die Namen Adad, Addu, Da[du] gehabt habe, ja bei den beiden letzteren sogar den ausdrücklichen Zusatz, dass dies die Namen Rammân's im ► TI- (E) d. i. im Westlande seien. Die Existenz des westländischen Gottesnamens ist hiernach von allen Seiten her bezeugt und bestätigt.1) Nichts scheint also klarer und einfacher, als dass der Name קוֹהַהַ vollständig richtig ist, nämlich "Sohn des Hadad" bedeutet, wie ja der Name Bar-Hadad für die spätere syrische Zeit als Name eines mesopotamischen Bischofs wirklich bezeugt ist.2) Man sagt, Ben-Hadad sei das "hebraisirte aramäische Bar-Hadad". Dies alles mag zugegeben werden; nur bleibt dann das Räthsel, wie die Assyrer aus diesem "Hadad's-Sohn" einen V 🛕 🎞 - 'idri machen konnten, für alle Zeiten ungelöst, nachdem wir die Lesung Dad-'idri und die Identificirung mit הַרַרְעוּרָ als höchst hypothetisch erkannt haben. Gegen Eines aber ist schon hier Verwahrung einzulegen, dass nämlich in jenem nordarabischen Bir-Dadda der Name "Sohn des Hadad" auch monumental erhalten sei. Für Schrader ist diese Deutung des Namens verhängnissvoll geworden. Denn nur weil ihm Bir-Dadda sicher = Bar-Hadad ist (KAT<sup>2</sup> 200. 206),

ו) Auch etymologisch erklärt sich der Gottesname leicht. Wie Ramman (אָבָּהֹרָן) den "Donnerer" bedeutet (St. ramamu "brüllen, donnern" s. Pinches in PSBA 1883, p. 73 note 1), so leitet sich אַרָּבוּן ungezwungen her vom Stamme אָבּר בּרָן, dessen hebräische Ableitungen, soweit deren vorkommen (אָבָר, 7, 7; אַרָר, Jes. 16, 9. 10 u. ö.), zwar nur von lautem Schreien üblich sind, welcher aber urspr. allgemein "lärmen" u. ä. bedeutet hat, wie ja אָבּר vom Zusammenkrachen (هُلُوْهُ, هُلِينِ) einer einstürzenden Mauer, ja geradezu auch vom Donner (هُلُوْهُ) gebraucht wird: אַר הוֹבָּר hiess der Lustund Wettergott als der "Donnerer".

<sup>2)</sup> Vgl. von Gutschmid, Neue Beiträge zur Geschichte des alten Orients, S. 46 ff. — [S. auch Nöldeke, Ltr. Ctrbl. 1876, Nr. 33, Sp. 1076. — Red.]

ist ihm auch Ben-Hadad sicher das hebraisirte aramäische Bar-Hadad, giebt er es auf, Benhadad II und | --- . 'idri in Einklang zu bringen, nimmt er endlich seine Zuflucht zur Annahme ienes Irrthums auf Seiten des biblischen Schriftstellers, welcher Ben-Hadad und Hadad-ezer mit einander verwechselt habe. Eben damit hat er seinen trefflichen Auseinandersetzungen in KGF 375-305 selbst die Spitze abgebrochen. Ich für meine Person halte diese Auseinandersetzungen fest, sie nur um einen Schritt weiter führend - ich thue es, weil mir die Deutung des Namens Bir-Dadda als "Sohn des Hadad" falsch und keinen Augenblick haltbar scheint. Der Beweis wird weiter unten gebracht werden. Hier vorläufig nur die Bemerkung, dass, selbst den aramäischen Charakter der damascenischen Königsnamen zugegeben, ich zur Annahme eines nordarabischen bar, ja sogar bir, "Sohn" nimmer fortschreiten würde.

Das bisherige Ergebniss war, dass der Name בּּן־הַרַר sehr wohl "Hadad's Sohn" bedeuten kann, durch den keilschriftlichen Namen Bir-Dadda aber in keiner Weise ge. stützt wird, und dass die Ausmerzung des biblischen Benhadad II und seine Ersetzung durch einen damascenischen Hadadezer äusserst fragwürdig ist. Unter diesen Umständen scheint es angezeigt, die Frage, wie der im Allgemeinen best beglaubigte Name Ben-Hadad mit dem monumentalen assyrischen | > Am-'idri zu vereinigen sei, von neuem aufzunehmen. Zuvor jedoch ist es nothwendig, die sehr scharfsinnige und auf den ersten Blick bestechende Ansicht zu prüfen, welche Pinches "upon the name Ben-Hadad" ganz neuerdings vorgebracht hat 1), da dieselbe, wenn richtig, das Räthsel bereits gelöst haben würde. Pinches stützt sich auf drei Contracttafeln aus der Regierung des letzten babylonischen Königs, Nabonid (555-538 v. Chr.), und zwar datirt aus dessen 2., 5. und

<sup>1)</sup> PSBA 1883, p. 71-73.

o. Regierungsjahr. In diesen Tafeln, welche theils den . Kauf bezw. Verkauf eines Hauses und Gartens in Borsippa, theils eine Geldanleihe, theils eine Eingabe an den königlich babylonischen Gerichtshof betreffen, wird (als eine der beiden Parteien) ein Mann mehrfach genannt, dessen Name theils | -- | F | F | F | -na-tan(-nu), theils bonid's 9. Jahr datirte Tafel nennt ausserdem den Schwiegersohn ebendieses Mannes, nämlich | --- | A M-a-ma-ra. Beide Namen sind im Allgemeinen leicht verständlich: der mittlere Namensbestandtheil, bald phonetisch ad-du, bald ideographisch Aff geschrieben, wird eben durch diesen Wechsel der Schreibweisen als der Gottesname Addu d. i. פרכ erwiesen; der letzte Namensbestandtheil aber, in dem ersteren Namen natani), in dem letzteren amar, giebt sich von selbst als das uns aus den hebräischen Eigennamen bekannte מַן "er hat gegeben", אַמַר "er hat gesagt, befohlen". Beide Namen vergleichen sich ohne Weiteres hebräischen Namen wie אַמַרְיָהוּ, יִהוֹנְחָן, אֵלְנָחָן; es sind, wie der Gottesname Hadad zeigt, Namen von aus dem Westland gebürtigen, in Babylon sesshaft gewordenen Fremden, und wie des Näheren noch der Verbalstamm בחן zeigt, es sind sicher nicht aramäische, sondern westländisch-kanaanäische Namen.2) Aus diesem Grunde scheint Pinches allerdings

Die Betonung des Verbums auf der 2. Sylbe darf vielleicht aus der Schreibung na-tan-nu gefolgert werden.

<sup>2)</sup> PINCHES nennt den Bin-Addu-natan einmal einen "Syrian" — gegen diese, durch das nebenstehende [7] besonders augenfällig als falsch erwiesene, Nomenclatur siehe meine obigen Bemerkungen —, weiterhin spricht er von "Samaritans who had long settled in Babylonia, and become naturalised." Auch diese Bezeichnung "Samaritans" ist an sich zweideutig, jedoch schliesse ich aus PINCHES' sonstigen Bemerkungen, dass er damit Unterthanen des Reiches Israel bezw. Nachkommen von solchen meint, und dieser Ansicht kann ich im Allgemeinen nur beipflichten. Vgl. dazu aus meinem Art. "Gefangenschaft" (Calwer Bibellexikon) die Bemerkung: "Ueber

berechtigt '), obige Namen, deren erster Bestandtheil gemäss seiner ideographischen Schreibweise

die exilierten Israeliten und ihr ferneres Schicksal fehlen alle Nachrichten. Dass nach der Zerstörung Ninewe's und dem Uebergange der Herrschaft über Assyrien-Mesopotamien an Medien die Nachkommen der verbannten Israeliten, soweit sie zu einigem Wohlstand gekommen waren oder sonst die Möglichkeit fanden, ihre Wohnsitze ungestört nach Belieben verändern durften, viele auch nach Babylonien wanderten, wo sie mit den jüdischen Exulanten Nebukadnezar's in Berührung kamen, darf getrost angenommen werden." Und weiter: "Es steht zu erwarten, dass die vielen Tausende babylonischer Thontäfelchen, welche zum grössten Theil aus der Zeit Nebukadnezar's und seiner Nachfolger stammen und welche in allen ihren verschiedenen Arten, mögen sie Grunderwerb, Geldanleihen, Häuserkauf- und Verkauf, Sklavenhandel u. s. w. betreffen, wiederholt unzweiselhast hebräische Eigennamen aufweisen, in Zukunft manch hellen Lichtstrahl auf das Leben und Treiben der jüdischen Exulanten in Babel und den übrigen babylonischen Ortschaften werfen werden." Es dünkt mich schon seit geraumer Zeit sehr wahrscheinlich, dass das weitverzweigte "Haus Egibi", welches wir zu Nebukadnezar's und seiner Nachfolger Zeit in Babylonien zu so hohem Einfluss, auch zu hoher merkantiler Bedeutung gelangt sehen, israelitischen Ursprungs gewesen ist und eine Familie repräsentirt, deren Stammvater, wie es scheint, von Sargon in das assyrische Exil weggeschleppt worden war, die sich dann aber schon frühzeitig in Babylon niedergelassen und dort naturalisirt hatte. Dafür, dass das "Haus Egibi" schon zu Asarhaddon's Zeit in Babylon existirte, siehe Boscawen in den Transactions of the Society of Bibl. Archaeology, Vol. VI, 1878, p. 9. Die Schreibungen des Namens Égibi: É-gi-bi, Ék-ki-bi, É-gi-ba u. ä. führen etymologisch nothwendig auf eine Grundform Ékibu ein Name, welcher, soweit ich die babylonischen Personennamen übersehe, babylonisches Gepräge nicht hat, sehr wohl aber babylonisirtes בַּעָכִיב sein kann.

I) PINCHES freilich leitet seine Berechtigung aus einem anderen Grunde her. Er glaubt nämlich aus babyl.-assyr. bintu "Tochter" schliessen zu dürsen, dass neben ablu auch binu "Sohn" im Babylonischen gebräuchlich gewesen sei. Indess so gewiss zuzugeben ist, dass bintu "Tochter", vor allem auch bin bini "Enkel" ausser Zweisel setzen, dass ein babylonisches binu "Sohn" einmal existirt hat, so entschieden ist zu bestreiten, dass dieses Wort ein übliches gewesen sei, doppelt entschieden, dass dasselbe in irgend einem babylonisch-assyrischen Eigenn am en gebraucht und durch die Ideogramme wurdt und schriftlich wiedergegeben worden sei. Aber wozu diese Erwägung überhaupt? Der Name Bin-Addu-natan kann doch nicht vorn babylonisch und hinten "samaritanisch" sein, auch nicht bei einem babylonisirten Samaritaner!

"Sohn" bedeutet, Bin-Addu-natan, Bin-Addu-amar zu lesen. PINCHES glaubt nun, dass der in Frage stehende Königsname Benhadad ursprünglich Bin-Addu- bezw. Ben-Hadad-'idri d. i. "the son of Rimmon, my glory" gelautet habe, dieser lange Name aber von den Assyrern mit Weglassung des ersten Theiles zu Hadad-idri, von den Hebräern mit Weglassung des dritten Theiles zu Ben-Hadad gekürzt worden sei. Die Ansicht ist, wie schon bemerkt, für den ersten Blick bestechend, indess bei näherem Zusehen scheint auch sie mir unhaltbar. Was zunächst die Lesung jener keilschriftlichen Namen betrifft, so konnte kein Babylonier sie anders lesen als Abal oder Abil (abgekürzt Bal, Bil)addu-natan bezw. -amar. So wenig ein solcher babylonisirter "Samaritaner" es wagen konnte, in einem babylonischen Document sein ותן, "geben" ideographisch also Et, zu schreiben, weil jeder babylonische Leser dieses ohne Weiteres nadânu gelesen haben würde, so wenig konnte er sein bin "Sohn" ide ographisch schreiben es blieb ihm nichts anderes übrig als die rein phonetische Schreibung (vgl. na-tan, na-tan-nu, na-ta-nu in den obigen Namen). Sodann, was ist das für ein Gott, der "Sohn des Rimmôn", der "Sohn des Hadad"? Weder aus dem Babylonischen, noch dem Assyrischen, noch dem Phönizischen oder Hebräischen ist mir eine Gottheit bekannt, welche "Sohn des Luftgottes" genannt worden wäre. Ich möchte fast bezweifeln, ob das babylonisch-assyrische Pantheon überhaupt einen Gott als speciellen Sohn des Ramman betrachtet und namhaft macht. Endlich aber. um weiterer kleinerer Gegengründe zu geschweigen, wäre es denn doch ein schier unglaubliches Zusammentreffen, dass, während überhaupt Abkürzung fremdländischer Eigennamen mit Weglassung ganzer Namensbestandtheile weder im Babylonisch-Assyrischen noch im Hebräischen eine Analogie hat, gerade an dem Namen Ben-Hadad-'idri, unabhängig von einander, die Assyrer und die Hebräer dieses Kunststück geleistet hätten, den Sinn des damascenischen Königsnamens beide gleichermassen völlig verkehrend. Die beiden keilschriftlichen Namen scheinen mir von Pinches mit Glück in die Discussion des Namens Ben-Hadad hereingezogen zu sein, aber sie können und müssen, glaube ich, in anderer Weise verwerthet werden (siehe das Nähere unten).

Wie es auf allen Gebieten der Wissenschaft so oft der Fall zu sein pflegt, dass man, geblendet von neueren Funden, von den älteren, weit natürlicheren Ansichten sich abwendet, die betreffenden Fragen durch scheinbar sich vertiefende Untersuchungen zu ergründen sucht, in Wahrheit nur aber mehr und mehr verwickelt und schliesslich fast unentwirrbar zurücklässt, so ist es, scheint mir, auch bei der Auffindung des Zusammenhanges zwischen Ben-Hadad und

Schon Oppert war von der Identität der beiden Personen von Anfang an überzeugt; die beiden Namen aber vereinigte er auf eine ausserordentlich einfache Weise. Es ist ja bekannt, dass innerhalb des alttestamentlichen Kanons die beiden Buchstaben und unendlich häufig verwechselt sind. Angesichts des keilschriftlichen idri, welches sich im Uebrigen, was den Hauchlaut an erster und das dan zweiter Stelle betrifft, mit dem hebräischen vollständig deckt, bot sich die Annahme wie von selbst dar, dass aus lediglich verschrieben sei, und diese Annahme ward noch obendrein dadurch wenigstens einigermassen<sup>2</sup>) gestützt,

<sup>2)</sup> Ich sage; einigermassen, denn bekanntlich geben LXX auch den Namen nieden, in welchem μα unzweiselhast richtig ist, durch Αδρααζάρ wieder. — Dafür, dass des Justinus (36, 2) Adores, König von Damaskus, auf das vlòs "Αδερ der LXX zurückgeht, wie sein Azelus auf ihr 'Αζαήλ, siehe Schrader, KGF 387—394; vgl. ABK 143 Anm. 2. So wenig aus



<sup>1)</sup> Vgl. nur Gen. 36,39 הַרֶּר, nach den meisten Handschriften הַרָּר (LXX Ἰρὰδ); auch 1 Chr. 1,50 bieten einzelne Handschriften הַרָּר (LXX. Ἰδὰδ).

dass die LXX den Namen בּוֹרְהַהַּבּוֹ allüberall durch viòς אוֹס wiedergeben, also in der That הדר הבר lasen. Für den ideographisch geschriebenen ersten Bestandtheil des keilschriftlichen Namens aber folgerte er aus hebr. בּוֹ, dass der Luft-, Donner- und Blitzgott neben Rammân auch noch den Namen Bin gehabt, der ganze Königsname hienach Bin-idri gelautet habe. Ich gestehe, dass ich dieser Ansicht Opper's auch jetzt noch vor allen andern seitdem aufgestellten Hypothesen unbedenklich den Vorzug geben würde; auch nach Schrader's lange Zeit hindurch festgehaltenem Urtheil hatte Opper mit der Lesung Bin "das Richtige getroffen.")

Das einzige Bedenken gegen diese Lösung unseres Namenräthsels ist dies, dass die von Oppert wie von Ménant auch jetzt noch befolgte Lesung des Gottesnamens als Bin sonst in keiner Weise zu stützen ist Nirgends findet sich zu diesem Gottheitsideogramm etwa die Glosse bi-in, nirgends findet sich in einem babylonischen oder assyrischen Eigennamen Bi-in phonetisch geschrieben<sup>2</sup>). Bei dem gewaltigen Umfang der jetzt vor-

diesem Adores des Justinus ein weiteres Zeugniss für die böhere Ursprünglichkeit von הרר hergeleitet werden kann, so wenig kann freilich andrerseits das Zeugniss des Nicolaus von Damaskus, welcher vier Damascenerkönige Namens "Αδαδος kennt, für höhere Ursprünglichkeit von הרך verwerthet werden. Denn wie Schrader, KGF 379—386, sonnenklar gemacht hat, verdanken diese vier Adade des "geborenen Damasceners" ihren Ursprung nicht einheimischer Tradition, sondern sind samt und sonders der Bibel entlehnt (entsprechen dem biblischen Hadadezer, Benhadad I und II und III).

<sup>1)</sup> Siehe ABK 142—145. SCHRADER's eigene, etymologische Zuthat: "Der Gott wird mit Bin aller Wahrscheinlichkeit nach bezeichnet als die höchste Intelligenz, als Vernunft, vgl. hebr. "בַּנְּנָה", ist wohl von ihm selbst längst aufgegeben.

<sup>2)</sup> In Namen wie *Bi-in-di-ki-ri* III R 49 Nr. 1, 32 ist *bin* natürlich das westländisch-kanaanäische בָּוֹהָ, "Sohn"; zu diesem Namen dürfte vielleicht בְּרָבֶּר Rg. 9, 25 zu vergleichen sein.

liegenden babylonisch-assyrischen Literatur bleibt es allerdings ein sehr gewichtiges Bedenken, dass der Gottesname Bin absolut unbelegbar ist, wie sich denn auch sonst bei den andern semitischen Völkern Vorderasiens keinerlei Spuren eines Gottesnamens 22 entdecken lassen. —

An Opper anknüpfend, möchte ich nun im Folgenden eine andere Lösung dieser historisch wie religionsgeschichtlich gleich wichtigen Frage befürworten.

Längst schon hat man erkannt und gebührend hervorgehoben, dass in den zwei assyrischen Königsnamen, welche wir jetzt gewöhnlich Rammân-nirârî und Šamšî-Rammân lesen, der Gottesname Rammân bald bald ganz einfach (geschrieben wird. Für Rammân-nirârî I (c. 1350) vgl. Y - AM-nirârî I R 6 Nr. III. A. IV R 44, I, dagegen \ \( \langle -nir\hat{a}i \) I R 6 Nr. III. B; f\( \text{ur} \) Rammân-nirârî II (911-890) vgl. | > Am-nirârî Asurn. I 29, dagegen \ \( \langle -nirârî \) Asurn. I, 29 var. II 126 (ohne \). IR 35 Nr. 3, 16; für Rammân-nirârî III (811-782) vergl. IR 35 Nr. 1, 1. 3, 1. 4, 1; — für Šamsî-Rammân III (824-811) Ĭ Šamsî→ A Sams. I 26. I R 35 No. 3, 9 var., dagegen \ \Samsi-\ I R 35 Nr. 3, 9. Nr. 4, 2. Eben wegen dieses auffälligen Wechsels der Schreibungen ist es gar nicht so sicher, ob in diesen Namen der Luftgott wirklich Rammân zu lesen sei; denn Rammân ist doch nur als die übliche Aussprache von 🛏 🏖 bezeugt, nicht aber für **⟨**. Da gemäss III R 67, 47 c. d der Luftgott ► **∤ ⟨** geschrieben wird als Gott sa birki "des Blitzes", und da der Gott Barku, der "Blitzgott", monumental bestätigt ist, so liegt es nahe genug, jene Namen Barku-nirârî, Šamsî-Barku zu lesen. Noch näher liegt es indessen, da in jenen Namen das Gottesdeterminativ nicht vor sich hat, also offenbar

kein Ideogramm darstellt<sup>1</sup>), den Winkelhaken phonetisch zu lesen - natürlich nicht u (denn diesen Lautwerth verdankt ja das Zeichen erst seinem Gebrauch als assyrischsemitische Copula), sondern mit einem Lautwerthe, welcher für dieses ( als Gottes name bezeugt ist. Oppert glaubt, dass ( eben Bin zu lesen sei (Bin-nirârî, Šamší-Bin), aber nirgends findet sich eine auch nur entfernt auf diese Lesung hinführende Angabe. Schrader sagte (KGF 377) von diesem U, dass wir sein "sicheres phonetisches, besonderes Aequivalent, wenn es Gottesname ist, sonst nicht kennen." In der That, wir wussten es nicht. Aber seit dem Besitze des 2. Theiles des V. Bandes des Londoner Inschriftenwerkes wissen wir es: das Zeichen ( als Gottesname ist Bur zu lesen, und weiter: Der Luft- und Donnergott Rammân führte in Babylonien, Assyrien und durch das ganze Westland hin bis Nord. arabien auch den Namen Bur oder Bir.

1) Dasselbe Ideogramm AH, welches zur Bezeichnung des Gottes Rammân verwendet wird, wird in dem Syllabar Sc 288 durch samû "Himmel" und irsitu "Erde" erklärt: der Gott Rammân ist ja der Gott des Himmels und alles dessen, was zwischen Himmel und Erde ist, der Gott der Atmosphäre und aller atmosphärischen Erscheinungen. Geradeso wird aber auch durch samû "Himmel" und irsitum "Erde" erklärt in dem grossen babylonischen Syllabar V R 36. 37 (col. II 45. 46), welches ausschliesslich dem Schriftzeichen und dessen Zusammensetzungen gewidmet ist; als nichtsemitische Aussprache des Zeichens in diesen beiden Bedeutungen ist aber ausdrücklich bu-ru angegeben — es ist klar, dass als Bezeichnung des Gottes der Atmosphäre nicht anders als Bur zu sprechen ist.")

<sup>1)</sup> Beiläufig die Bemerkung, dass die Fassung von als Zahlenideogramm durch den Text K. 170 (siehe Assyrische Lesestücke, 1. Auß.,
S. 39 f.) ausgeschlossen ist: der Gott Ramman hat als heilige Zahl nicht
zehn (dies ist die Zahl des "Feuergottes" Nusku), sondern sechs.

<sup>2)</sup> Bislang war ( in der Aussprache bur nur als Aequivalent von

- 2) Der Name Bur des Gottes Ramman wird über allen Zweifel erhoben dadurch, dass er sich auch mit dem gewöhnlichen assyrischen Zeichen für bur, nämlich EW. geschrieben findet. Der Eponymenkanon Ca (siehe Assyrische Lesestücke, 2. Aufl., S. 88, Z. 64) nennt für das Jahr 848 v. Chr. den Namen | E♥ → E→ | E | F| d. i. Bur-Ra-ma-na (var. Bur-Ra-man). Die Bedeutung dieses Namens war bislang dunkel, da kein assyrisches bûru oder burû (pûru ist ausgeschlossen, s. sofort), bekannt ist, welches einen irgend passenden Sinn gäbe. Erinnern wir uns dagegen, dass einerseits in בַּרַרְנְמוֹן zwei Namen des Donnergottes gepaart sind - eine Doppelung der Namen, zu welcher Schrader, KGF 454, passend Bezeichnungen des Zeus-Jupiter wie Ζεῦς βροντήσιος, Ζεῦς βροντῶν, Jupiter tonans vergleicht -, und dass andererseits edomitische Könige sich direct mit dem Namen des Donnergottes הַרַר nannten, so erklärt sich auch Bur-Râmân auf das Ungezwungenste als gepaart aus Bur und appositionell hinzugesetztem Rammân, den allgemeinen Namen Bur als Rammân d. i. "Donnerer" specialisirend.
- 3) Ein neues Stück des Eponymenkanons, welches ich 1878 in Rassam's Sammlung fand 1), schreibt eben-

assyr. suplu "Tiese" bekannt gewesen, s. II R 29, 68 a. b; auch diese Bedeutung wird durch V R 36 col. II bestätigt, insosern (d. i. bu-ru Z. 25—27 durch suplum "Tiese", supalum "ties, niedrig", sapalum "niedrig sein", suppulu "erniedrigen" erklärt wird. — Ich bin nach dem oben Ausgesührten geneigt, die beiden erwähnten Königsnamen Bur-niråri und Šamši-Bur zu lesen, doch halte ich, bis wir Bur einmal win in ihnen geschrieben sinden, die Lesung Ramman-niråri, Šamši-Ramman nicht für absolut ausgeschlossen. Dagegen scheint mir Oppert's und Ménant's Lesung Bin des Zeichens (durch V R 36. 37 endgiltig beseitigt.

<sup>1)</sup> Das Fragment gehörte, wie es scheint, zu einer Tafel, welche auf jeder Seite vier Columnen enthält: Obv. col. III beginnt mit Ca 56 und bietet ganz oder in Resten die Namen Ca 56—70; col. IV beginnt mit Ca 113 und bietet die Namen Ca 113—127; Rev. col. V schliesst mit den Zeilen Ca 202—215, während col. VI, soweit erhalten, unbeschrieben ist.

diesen Eponymennamen | A E | E | ( d. i. Bir-Râmân. Dieser Wechsel von Bur und Bir (nicht Pir!) ist wichtig, weil er auf den nichtsemitischen Ursprung dieses Namens des Luftgottes hinweist; er ist noch wichtiger für die Erklärung des oben S. 166 f. besprochenen nordarabischen Königsnamens Bir-Dadda. Denn wie es auf der Hand liegt, dass die Namen Bur (var. Bir)-Ramman und Bir-Dadda durchaus analog sind, insofern dort der assyrische, hier der westländische Name des Donnergottes mit dem allgemeinsten Namen des Luftgottes Bir bez. Bur gepaart ist, so ist es nicht minder in negativer Hinsicht unzweifelhaft, dass Bir-Dadda nicht, wie Schrader will, "Hadad's Sohn" bedeuten, dass bir nicht das aramäische 🖫 "Sohn" sein kann. Denn wenn es schon unmöglich ist, dass in einem nordarabischen Namen bar "Sohn" enthalten sei (noch dazu mit der Vokalaussprache bir!), so ist es doppelt unmöglich, dass ein echtassyrischer Name wie Bur-Rammân dieses aramäische bar "Sohn" aufweise (noch dazu mit der Vokalaussprache bur! und bir!). Bir-Rammân, Bir-Dadda, and völlig congruente Personennamen.

4) Wie für Assyrien-Babylonien und Nordarabien, lässt sich aber auch für das übrige Vorderasien der Gottesname Bur, Bir nachweisen. Ich komme auf diesen Gegenstand in einer späteren "Notiz" noch ausführlicher zurück, beschränke mich hier desshalb darauf, der Stadt Bur-mar-a-na (Salm. Mo. Obv. 34. 36. Rev. 37) Erwähnung zu thun, welche, beim oder am Euphrat gelegen, zum Hettiter-Bezirk Bît-Adini (d. i. יְבֶּי עָבֶּר) gehörte und deren Namen doch wohl sicher "Bur ist unser Herr" bedeutet. 1)

<sup>1)</sup> Der Name erinnert an den kanaanäisch-phönizischen Stadtnamen Samsi-mu-ru-na (Samsi-mô-rô-na?), d. i. "Samas ist unser Herr"? Siehe über diese Stadt und ihre muthmassliche Identität mit dem alttestamentlichen אַנְקְרוֹן מַראוֹן Jos. 12, 20 Paradies S. 286 f.



Nach diesen Ausführungen') kehre ich zu dem Namen Benhadad zurück. Das hebr. 12 führt auf einen zweikonsonantigen, mit b anlautenden Namen des Luftgottes: bin ist nicht nachweisbar, bir dagegen gesichert - sollte nicht Bir-idri die Urform des damascenischen Königsnamens gewesen sein und eine Brücke geschlagen werden können von Bir-idri zu בן־הדר? Ich glaube nicht, dass dies allzu schwer ist. Zwar möchte ich nicht die Vermuthung wagen, dass die LXX noch wirklich בר־הדר gelesen haben und, ohne Kenntniss von der Existenz eines Gottesnamens גר, in diesen beiden Consonanten das gemeinaramäische 72 "Sohn" sahen; denn in diesem Falle wäre es nur schwer begreiflich, warum spätere hebräische Abschreiber dieses 72 in dem Namen von Königen von Aram-Dammesek in das hebräische "Sohn" geändert haben würden. Vielmehr möchte ich die folgenden Betrachtungen der Erwägung anheimgeben. Schon "Paradies" S. 208 wurde beiläufig bemerkt, dass der Name von Hiobs, aus dem Lande שות gebürtigem, Freunde בלפר an Bir-dadda erinnere. Ich möchte jetzt die beiden Namen geradezu einander gleichsetzen. Der Uebergang von r in l hat ja, noch dazu vor d, nichts Befremdliches; sodann aber scheint mir die Fassung des Personennamens Bildad als eines ursprünglichen Götternamens (nämlich gepaart aus Bir, Bil und Dadda) monumental bestätigt zu werden durch jene beiden zuerst von Pinches hervorgehobenen Namen aus dem Westland nach Babylon eingewanderter Personen: Bildad-natan und Bildad-amar. Die babylonischen Schreiber, welche diese Namen in Keilschrift wiederzugeben hatten, sahen ebenfalls in Bildad einen Gottesnamen, daher das Gottesdeterminativ vor Bil-addu; volle

<sup>1)</sup> Der kossäische Name des Luftgottes, nämlich Burids, d. i. "Herr" (bur) "der Länder" (ids), ist absichtlich ganz bei Seite gelassen worden; die Gründe siehe in meiner Schrift: Die Sprache der Kossäer, S. 40 f. Burids wechselt mit Ubrids; s. ebendort, S. 25.

Zeitschr. f. Keilschriftsorschung, II.

Klarheit aber hatten sie nicht mehr über dieses aus Bir hervorgegangene Bil, und wer möchte es ihnen verargen, dass sie in diesem Bil ihr ablu, st. cstr. abil, abgekürzt bil, sahen, und es dementsprechend durch das Ideogramm bezw. Exply, wie immer in Eigennamen, wiedergaben? Wie nun in diesem Suchäernamen לְּלֵבֶּר ) das r von Bir in l übergegangen ist, so ist, scheint mir, in Bir-hidri gegenüber Ben-hadar (Ben-hader, Ben-heder) das r in n übergegangen, wobei theils Dissimilation des zweiten und fünften Consonanten (beide gleicherweise r) theils Einfluss von seiten des mittleren Dentals des zweiten Namensbestandtheiles mitgewirkt haben mag. Der Uebergang von Bir-hidrî zu Bin-hidrî und weiter zu Ben-hader (Ben-heder) kann um so weniger auffallen, als der Name augenscheinlich, auch was den Namensauslaut betrifft, im Hebräischen als abgeschliffen, mundgerecht gemacht sich giebt. Denn dass hidri das Ursprüngliche ist, lehrt nicht allein die assyrische Wiedergabe des Namens, sondern noch mehr der Name als solcher -- Bir-hidrî bedeutet klar und deutlich: "Bir (d. i. der Luft- und Himmelsgott) ist mein Schmuck, meine Zier". Analoge Fälle solcher Abschleifung fremder Namen anzuführen, ist überflüssig,

Ich befürworte hiernach Bir-hidri als Urform des biblischen בְּרְהַרֵּר, בּן־הַרָר, בּן־הַרָר, und spreche zudem zuversichtlich die Hoffnung aus, es werde sich die Existenz des Gottesnamens ב, d. i. Bur oder Bir, auch sonst noch, obenan epigraphisch, für das semitische "Westland" bezeugen und bestätigen lassen.

<sup>1)</sup> Auch Bil-addu-natan und sein Schwiegersohn können sehr wohl dem Land much entstammt sein; siehe über dieses Land oben S. 91 f.

### Sprechsaal.

# Die Könige und Patisi von Sir-gul-la und ihre Inschriften.

Von Fritz Hommel.

Jetzt, da die erste Hälfte des prächtigen Inschriftenwerkes des Herrn de Sarzec¹) ausgegeben ist, dürfte es in Anbetracht des Interesses, das diese wichtigsten aller bisher gemachten Ausgrabungen erregen, nicht verfrüht sein, eine kurze Uebersicht des vorhandenen Materiales nach der ungefähren Zeitfolge der Inschriften in folgendem hiemit zu geben.

Wohl die ältesten Denkmäler, welche bis jetzt bekannt wurden, gehören einem König von Sir-gùl-la (geschrieben Sir-BUR-la) an, dessen Name III (d. i. das Zeichen ab oder is "Wohnung" mit eingesetztem ga, bezw. ganna "Fisch") lautet, und welchen ich provisorisch Ur-gan (d. i. Diener der Gottheit Ghan) lesen möchte.²) Von ihm sind die kurzen Inschriften Sarz. pl. 2, No. 1 und 2, welche beide beginnen: dingir-Gan-ur (zu lesen Ur-Gan, wie der Name anderwärts sich geschrieben findet) lugal Sir-gùl-la

<sup>1)</sup> Découvertes en Chaldée par Ernest de Sarzec. Ouvrage accompagné de planches, publié par les soins de Léon Heuzey. Paris 1884 (Ernest Leroux). Livr. 1, contenant p. 1—24 et pl. 2. 3. 4. 6. 7. 8. 11. 12. 16. 17. 18. 19. 20. 23. 28. 29. 33 (double). 34 (double).

<sup>2)</sup> Ich denke dabei einerseits an die Thatsache, dass oft das eingesetzte Zeichen (hier & zugleich den Lautwerth des betreffenden Ideogramms angibt (z. B. im Ideogr. für anna, später amma, "Mutter"), dann an Ovids Orchamus, und endlich an das Element Gammu (semitisirt und mit Fem.-Endung versehen: Kimtu), in welchem ich den gleichen Gottesnamen erblicke.

dur Gal-du, und deren erstere weiter fortfährt: i (Haus) dingir Nin-su-gir (sic, und vgl. die ältere Schreibung von abzu. lugal etc.) mu-rù, ì-gal mu-rù, ì dingir Gan mu-rù u.s.w. (noch 4 Columnen, von denen die 4. u. 5. nur sehr schwer noch zu erkennen, bezw. zu lesen sind). Eine vorläufige Uebersetzung der ersteren gab Jul. Oppert in den Comptes Rendues des séances de l'Acad. des inscr. et bell. l., année 1883, 4, série. tome 11, No. V, p. 76 f.; daselbst scheinen mir die Ausdrücke "Maggan" und die "portes en airain" in dem Satz "il a fait les 70 images de serpents de cette maison, en des ouvrages de Maggan, dix (ou un autre chiffre) de vases, et les portes en airain" sehr zweifelhaft, da ich die betreffenden Ideogramme im Text selbst nicht zu erkennen im Stande bin. Die zweite dieser Inschriften wurde vom Steinhauer unvollendet gelassen und lautet: dingir Gan ur, lugal Sir-gùl-la, dur Gal-du, is (oder ab) gir-su mu-rù; sig ("Baumaterial", "Backstein") . . . . Es war also Ur-Gan (oder Ur-Nina, wie Oppert stets transscribirt) Sohn eines gewissen Ghal-du, der vielleicht auch König von Sirgulla Zu der nur graphischen Vorausstellung des Gottesnamens in Ur-Gan sind zahlreiche Analogien in hieroglyphischen Königsnamen vorhanden. Eine kurze Beschreibung beider Monumente findet sich in Heuzey's "Les rois de Tello" (Extrait de la Revue archéol., Nov. 1882), p. 6; demselben Aufsatz ist auch die heliographische Abbildung eines weiteren (archäologisch höchst interessanten) Skulpturfragmentes beigegeben, worauf ebenfalls dingir Gan ur, lugal Sir-gùl-la zu lesen ist (dazu Heuzey's Bemerkungen p. 4 des Textes); wahrscheinlich wird dasselbe auf pl. 1 des DE SARZEC'schen Werkes veröffentlicht werden.

Den Namen des Sohnes des genannten Ur-Gan, nämlich The Land Leon Heuzey zum Gegenstand einer eingehenden

<sup>1)</sup> oder etwa | A-kur-gal? Das betreffende Zeichen ist

archäologisch-historischen Specialuntersuchung 1) gemacht Auf der Vorderseite der drei erhaltenen Fragmente befinden sich ausser den merkwürdigen bildlichen Darstellungen (Geier, welche die Häupter von Geschlagenen verzehren, ausserdem eine Bestattungsscene) noch drei Zeilenreihen, deren archaische Zeichen ganz besonders gut lesbar sind<sup>2</sup>), ca. 30 "cases d'écriture" im ganzen; dieselben stehen auf Fragment A, und scheinen für einen gewissen gottes". Gebete zu enthalten, wozu man auch J. Oppert's Uebersetzungsversuch in den Compt. rend. de l'Acad. des inscr. et bell.-lettres, 4. série, tome 11 (1883), p. 77 vergleiche. Wichtiger für die chronologische Einreihung ist die leider viel schwerer lesbare Rückseite, deren 13 Reihen (von so vielen sind noch Reste vorhanden) sich auf die drei Fragmente vertheilen; daselbst liest man nämlich auf der ersten Reihe Ba (oder Igi, falls das Zeichen gleich dem neuassyr. ( | statt ► | ware)-du lugal (stets auf diesen alten Inschriften getrennt gal mulu geschr.) Sir-gùl-la, also "Ba-du (bezw. Igi-du), König von Sirgulla", und auf der zweiten Reihe (bezw. W)-kur-gal, gal mulu Sir-gùl-la dur Urdingir-Gan, d. i. W-kur-gal, König von Sirgulla, Sohn des Ur-Gan. Verhalte es sich nun mit Ba(?)-du, wie ihm wolle, jedenfalls ist das interessante Denkmal entweder unter der Regierung des Sohnes des Ur-Gan oder gar erst nachher entstanden, also jedenfalls um mindestens eine Generation jünger als die Inschriften, die von Ur-Gan selbst herstammen.

etwas verwittert, so dass zur Noth 🏋 dagestanden haben könnte; HEUZEY las allerdings 🏋.

<sup>1)</sup> La stèle des vautours. Étude d'archéologie Chaldéenne d'après les découvertes de M. de Sarzec. Paris 1884 (30 S. in 40 und 2 Taseln). Extrait de la Gazette archéologique de 1884 (vgl. diese Zeitschrist, I S. 364).

<sup>2)</sup> Von der vierten sind nur 2-3 "cases d'écriture" noch vorhanden; zwei weitere Reihen (auf der Vorderseite von Fragm. B) kommen, als zu sehr verstümmelt, kaum in Betracht,

Von einer andern Inschrift, fünf Reihen (zusammen ca. 40 "cases d'écriture), deren Anfang nach J. Oppert's provisorischer Uebersetzung im Journal Officiel, 1884, Nr. 72 dingir Nin-gir-su ur-sag àg-ga dingir În-lil-la-ra Uru')-kagi-na lugal (geschr. gal mulu) Sir-gùl-la-ki ì-ni mu-na-rù lauten müsste, konnte de Sarzec leider nur einen Abklatsch mitbringen, der hoffentlich auch noch in den "Découvertes" veröffentlicht werden wird. Die Schriftzeichen sind ebenso archaisch, wie die der vorher beschriebenen Inschriften: aus dem dem Stadtnamen Sir-gül-la nachgesetzten ki "Ort" (welches Determinativ auf den andern durchgängig fehlt) schliesst Heuzey wohl mit Recht2), dass dieses Denkmal. und damit der darin genannte König Uru-ka-gi-na (vielleicht Uru-dug-ginna zu lesen) jünger sei als die Inschriften Ur-Gan's und die Geierstele. Auf alle Fälle aber, und das ist das wichtigste, sind sowohl den Schriftzeichen als dem ganzen Kunstcharakter nach sämmtliche bisher aufgezählten Monumente älter als die Cylinder Sargon's von Agadi; da letzterer ca. 3800 v. Chr. regierte, so dürfen wir daher getrost den Gal-du, seinen Sohn Ur-Gan, dessen Sohn \\ \ -kur-gal, und endlich die Könige Ba(?)-du und Uru-ka-gi-na ca. 4000 v. Chr., bezw. noch gegen Ende des fünften vorchristlichen Jahrtausends, ansetzen. Beachtenswerth ist noch, dass nach Oppert in der Inschrift Uru-ka-gi-na's "le palais des oracles du dieu du Tin-tir-ki" als Name eines Tempels vorkommt.

<sup>2) &</sup>quot;Un nouveau roi de Tello": Revue arch., 3. série, tome III (1884, 1. Hälste), p. 109—111.



<sup>1)</sup> Das erste Zeichen,  $\alpha'$ , ist kaum lug' (bezw. sukal), wie OPPERT will, sondern wohl nur eine Variante von  $\alpha = -\frac{1}{2} \sqrt{\frac{1}{2}} uru$ , "Stadt"; es wären daher auch die 1. Zeilen des kleinen Sargoncylinders vielmehr Sar-ga-ni 3ar A-ga-di zu transscribiren. Das Zeichen  $\frac{1}{2} \sqrt{\frac{1}{2}} \sqrt{\frac{1}{2}}$  stellt sich in den Gudiatexten als  $\beta$  dar (z. B. in Mi-lug-ga). [Die hier und im folgenden durch griechische Buchstaben ersetzten archaischen Originalcharaktere werden am Schlusse dieser Abhandlung in einer phototypirten Tabelle zusammengestellt werden].

Es kommt nun eine Periode, welche ich am besten mit M. Heuzey's eigenen Worten einführe: "Cette époque "ne se trouve représentée jusqu'ici que par des inscriptions "et non par des sculptures; mais ces inscriptions ont un style "particulier et marquent un progrès de la technique, qui "a dû, parallèlement, se réaliser aussi dans l'art. L'écriture "appartient toujours au système linéaire de l'époque pré-"cédente. L'élement cunéiforme, introduit sans doute par "l'habitude d'écrire sur l'argile, ne s'y montre pas encore, "bien que l'on pressente la prochaine apparition: les cha-"ractères, larges et profonds, sont gravés avec une sûreté "et une précision antérieurement inconnues. Il faut ajouter "que les matières employées ne sont plus le calcaire tendre, "cher aux graveurs des temps primitifs, mais des roches "plus résistantes. Enfin, dans la rédaction même des textes, "un changement grave s'est produit: les chefs du pays ne "portent plus le titre royal, mais déjà celui de patesi." 1) Eines dieser Monumente (nach Heuzey "le plus curieux de ces supports, d'albâtre dur") ist jetzt in de Sarzec's Découvertes, pl. 6, No. 4 veröffentlicht. Die im Kreis laufende Inschrift lautet:

Dingir Nin-gir-su, ur-sag dingir İn-lil-ra, İn-an-na-du, pa-ti-si Sir-gùl-la-ki, sà ( ) pad-da dingir Gan, pa-ti-si gal dingir Nin-gir-su-ka, dur İn-ti-na, pa-ti-si Sir-gùl-la-ki-ka-gì ( ), dingir Nin-gir-su-ra, ì ( ) ( ) ( = bi?)-ka-ni ki-bi mu-na-gi ( ), İn-an-na-du mulu ì ( ) ( ) ( bi ist blos y in dieser Inschrift) dingir Nin-gir-su-ka ki-bi gi-a ( ) dingir-ra-ni . . . . . . . . . . . . . . . . . ) d. i. "Dem Gott Ningirsu, dem Helden des Gottes Inlil [weiht dies] İn-anna-du, patisi von Sirgulla, der herzberufene der Göttin

<sup>1)</sup> Les rois de Tello, Extrait de la Revue Archéol. nov. 1882, p. 9.

<sup>2)</sup> Die letzten 6 Zeichen,  $x \mapsto \int di (?) y ud (?) \mapsto \int (\text{oder gehören} \ \text{commen})$  vermag ich nicht zusammenhängend und sicher zu transscribiren,

Auch von In-ti-na, patisi von Sirgulla, ist eine Inschrift ("sur un bloc en form de cuvette") erhalten, die wahrscheinlich auf pl. 5 der "Découvertes" veröffentlicht werden wird; das gleiche gilt von der kleinen Inschrift eines weiteren patisi, des Nam-uru(?)-ni²) "sur une pierre de seuil, de diorite noir". Die Uebersetzung Ledrain's (Revue critique 1883, II, p. 220) lautet: "A Bagas (lies Ba-ú), femme ministre, fille d'Ana, dame de la résidence élevée, sa dame, Nam-kin-ni, patesi de Sirpurla, son serviteur puissant, a fait venir pour la porte de pierre de diorite". Den Schriftzeichen nach scheint diese Inschrift kaum jünger als die vorigen;3) der Name stellt sich in der uns geläufigeren liegenden Form also dar:  $\delta' \alpha'' \epsilon''$ , während bei Ur-ba-u und Gu-di-a das letztere Zeichen schon in ausgeprägterer Keilform wie  $\varepsilon'$ , bei ln-an-na-du aber auch schon wie  $\varepsilon$  aussieht. Dem entspricht auch, dass die Inschrift allem Anschein nach auf pl. 5 publicirt werden wird, da von pl. 7 an gleich die Statuen und Inschriften des Ur-ba-u und Gu-di-a folgen4); DE SARZEC und HEUZEY (letzterer hiemit seine "Les rois de Tello", p. 11 ausgesprochene Ansicht etwas modificirend) setzen also, und wie ich glaube, mit Recht, den

OPPERT, der an HEUZEY eine vorläufige Uebersetzung mitgetheilt hatte (Les rois de Tello, p. 11), überträgt den Schluss: "son dieu entendra sa puissance (ou protège ses jours)".

Das mittlere Zeichen ist α'; LEDRAIN las 1882 Nam-lugh-ni, 1883
 Nam-kin-ni. Vgl. aber oben S. 2, Anm. 2.

<sup>3)</sup> HEUZEY hielt nämlich noch im Jahre 1882 dieselbe für jünger als die des In-an-na-du.

<sup>4)</sup> Man erinnere sich, dass pl. 1—4 die ganz archaischen Königsinschristen enthalten, während pl. 6 ausser der Abbildung von drei Statuenköpsen in Nr. 4 die oben mitgetheilte Inschrist des *İn-an-na-du* gibt,

Nam-uru(?)-ni in die Epoche zwischen die Könige einerund die patisi In-ti-na und In-an-na-du anderseits. Nur noch im Vorbeigehen sei erwähnt, dass das Zeichen nam bei Gudía als  $\delta''^1$ ) erscheint; in der gleich zu nennenden Statueninschrift des Ur-ba- $\dot{u}$  von Sirgulla kommt dasselbe leider überhaupt nicht vor, ebensowenig in der des In-an-na-du. Doch könnte es in beiden (vorausgesetzt, dass es in ihnen vorkäme), dem Character aller übrigen Zeichen nach, nicht sehr verschieden von der Form, die es bei Gudía hat, gewesen sein, während die der obigen zu Grunde liegende Form  $\delta$  noch auf eine ältere Entwicklungsstufe hinzuweisen scheint, die der rein linearen in den Inschriften der Könige von Sirgulla schon weit näher steht.

Die Statue des Ur-Ba-4 (d. i. Mann der Göttin Ba'u, ur "Mann" = türk. er) auf pl. 7 der "Découvertes" (die Inschrift in vergrössertem Massstab wiederholt auf pl. 8) ist die kleinste der berühmten mit Inschriften versehenen Statuen, welche DE SARZEC in Tello gefunden und ins Louvre gebracht hat; es ist zugleich die einzige unter ihnen, welche nicht dem patisi Gudía angehört. Diese Inschrift, welche beginnt Dingir Nin-gir-su ur-sag àg-ga dingir İn-lil-là-ra Ur-Ba-ú pa-tí-si Sir-gùl-la-ki, hat 6 Reihen zu 17-18 Zeilen (bezw. ca. 12 "cases d'écriture", da hie und da eine solche "case" nicht nur 2 wie oft bei Gudía, sondern sogar 3 Zeilen enthält). Interessant ist die zweimalige Aufzählung von Denn einmal setzt sich Ur-Ba-ú, gleich Götternamen. nach dem oben mitgetheilten Anfang, in Beziehung zu den Gottheiten Nin-à-gal (sonst Beinamen Ea's), Gan, Ningirsu, Ba'u, İn-ki (der gewöhnliche Name Ea's), Dingirn(?) bezw.  $\rightarrow \downarrow \zeta$  (und nicht  $\rightarrow \downarrow \eta$ , d. i. dem gewöhnlichen Zeichen für ri), Lugal-a"-ki und Dù-zi-zu'ab, worauf es Col. 2, Z. 9 ff. heisst: Ur-(dingir)Ba-ú mí, dingir Ningir-su lugal-mu d. i. "Ur-Ba'u bin ich (beziehungsw. sind wir?), Ningirsu ist mein König". Andrerseits handelt der

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 150, col. I, 2 sqq. — Red.

zweite Theil der Inschrift col. 3, Z 15 ff. von Tempelbauten, welche Urba'u folgenden Gottheiten errichtet zu haben sich rühmt: Nin-garsag, der Mutter der Götter; Ba'u, der Tochter des Himmels: Dingir-ri(?), der glänzenden Herrin der Wasserwohnung (nin-azag-nun-na-ra); İn-ki, dem König von Nun-ki; Nin-dar-a, dem König, dem Herrn (lugal in); Nin-à-gal, seinem Gott; Nin-Mar-ki, der Erstgeborenen der Göttin Gan; der Gottheit . . . . . . . (Col. 6, 1-3 ist leider zerstört); der Göttin 3-an-na, der Herrin 3-a-si-a; und endlich der Göttin Dù-zi-zu'ab, der Herrin von ki-nunir-ki1). Uebersetzt wurde die Inschrift bereits von Oppert im Jahre 1882 in den Comptes Rendus de l'Acad. des inscr. ("Les inscriptions de Gudea", Sep.-Abdruck, p. 11 f.) Dass Ur-Ba-u von Sirgulla älter ist als Gudia, ist zweifellos: man sieht dies abgesehen von religionsgeschichtlichen und archäologischen Erwägungen schon an einigen Schriftzeichen, wie z. B. dem für ka, ferner an der Ziffer für 10. welche hier noch wie in den ältesten Keilschrifturkunden durch einen Kreis ausgedrückt ist, statt des aus dem Halbkreis entstandenen (, etc. Ob er mit Ur-Ba'u (geschr. II-I -- von Ur identisch (was ziemlich unwahrscheinlich), wie ferner, ob Ur-Ba'u von Ur der Grossvater des Gudía, bezw. ob Dungi von Ur gleich dem Dungi, Vater des Gudía, ist, das sind zwei schwierige Fragen. welche am Schluss dieses Aufsatzes noch erörtert werden sollen.2) Wir gehen zunächst zur Aufzählung und Beschreibung der zahlreichen Inschriften des berühmten und mächtigen patisi Gudía über.

(Fortsetzung folgt.)

<sup>2)</sup> Dabei wird natürlich auch die schon oft ventilirte Frage, ob die patisi von Sirgulla Vasallenfürsten (etwa der Könige von Ur) sind oder, was wahrscheinlicher, ob etwa patisi ein Titel ist wie "Prinz von Wales" (wobei dann König von England etwa auch = König von Ur wäre), oder ob endlich patisi nur ein Synonymum von lugal (König) ist, zur Sprache kommen.



Zu beachten ist, dass hier die bei Gudia so oft genannten Gottheiten Gâ-sig(?)-dug (OPPERT's Mazib), Dun-sâg-ga und Nin-gis-zid-da noch nicht vorkommen.

#### Firdusi e i monumenti di Babilonia.

Fra gli scrittori orientali che conobbero un poco la civiltà Babilonese va forse annoverato il celebre poeta Intorno a due passi del Schah-nameh persiano Firdusi. alludenti probabilmente a cose assiro-caldee ha richiamato la mia attenzione l'egregio Prof. I. Pizzi e mi ha permesso di citare alcuni brani di una sua traduzione inedita del Libro dei re. Si tratta della narrazione dei tesori di Gemshid ritrovati da Behrân-gôr (v. ediz. di Calcutta pp. 1507-1510). Andando questo principe a caccia coi suoi, un uomo gli si avvicina, ed avendo mostrato desiderio di parlargli in segreto, gli narra come ei fosse padrone di molte terre e come un giorno si aperse in quelle un pertugio e ne venne un suono misterioso che indicava la via a certi tesori nascosti. Il principe fa accorrere operai per scavare nel luogo indicato, e ai colpi delle loro marre

> «. . . apparve un loco, pari A una montagna, chè una casa eretta Eravi appunto con mattoni cotti E con calce lucente, adorna a foggia Di paradiso . . .».

Questa costruzione in mattoni cotti può già accennare a un monumento Babilonese. Ma la cosa diviene anche più probabile quando leggiamo che, aperta la porta ed entrati il sacerdote del principe ed altri ospiti, si accorgono che

I bufali di cui parla il poeta e che più sotto sono chiamati i bufali scolpiti, e dei quali dice ancora che

« . . . . per età vetusta Erano attriti i volti lor . .» potrebbero bene essere una coppia di tori alati il cui carattere di genii protettori nei monumenti assiro-caldei oggi è ammesso da quasi tutti gli interpreti. È vero che alcune circostanze sembrano star contro questa ipotesi; per esempio il fatto che i bufali son d'oro, e il principe Behrân-gôr, come apprendiamo dal poeta, regalò insieme con altri tesori ai poveri i due preziosi monumenti. Ma se perciò è escluso che i tori onde parla Firdusi fossero sculture colossali come quelle del palazzo di Ninive, per noi rimane probabilissimo che si tratti di qualche cosa di simile per il carattere, se non per le dimensioni. Difatti si noti che appena scoperti i tesori, il ministro torna al principe e gliene narra le meraviglie: e allora, avendogli Behrân-gôr fatto osservare che coloro i quali hanno cura e desiderio dei tesori vi lasciano scritti i loro nomi.

«. . . . ne andava
Udito ciò de' sacerdoti il prence
E di Gemshid de' bufali sul corpo
Il suggello vedea Tutto osservai,
Diceva poscia al principe del mondo
E sta scritto sui bufali lucenti
Nome di re Gemshid".

Nella iscrizione attraverso il corpo dei tori non riscontriamo evidente il carattere Babilonese del monumento? E Behrân-gôr sicuro come è che in quei tesori si debba ritrovare il nome del possessore non sembra conoscere il desiderio dei monarchi assiro-caldei di raccomandarsi alla memoria dei posteri? Come Firdusi precisamente si figurasse i due tori che descrive non saprei; certo è che il toro alato ha servito come particolarità della decorazione in mille modi nei monumenti Babilonesi: (v. tra gli altri Perrot et Chipiez, Histoire de l'art, t. II. pagg. 321—322). Anche di piccole dimensioni non potevano i due bufali esser destinati a proteggere la greppia piena di pietre preziose che avevano innanzi? Noi non potremmo esclu-

derlo. È vero che la scena del ritrovamento dei tesori di Gemshid non sappiamo ove sia; ma neppure Babilonia deve essere esclusa, anzi è tutt' altro che improbabile una peregrinazione del principe Behrân-gôr nella Caldea. Firdusi poi menziona certamente le iscrizioni Babilonesi'); e perchè non potè aver notizia dei monumenti dell' arte figurativa? Chi meglio è informato della vita del poeta persiano metta d'accordo queste allusioni alle antichità caldee colle circostanze della vita medesima. Certamente anche se scrivendo il poema Firdusi non conosceva de visu quei monumenti famosi, essi non potevano essergli ignoti per fama.

Firenze, 28. Marzo 1885.

X.

#### Aus einem Briefe des Herrn Theo. G. Pinches

an C. Bezold.

Department of Oriental Antiquities, British Museum, London, W. C. March 23<sup>rd</sup> — 25<sup>th</sup>, 1885.

- .... S<sup>a</sup> R<sup>m</sup>, Obv., col. a, l. 3. Traces of the character are to be seen.
  - 1. 6. One upright wedge is to be seen.

  - 1. 14. ightharpoonup of ightharpoonup is to be seen before gu.
  - 1. 15. \( \) of \( \) is to be seen in the 1st col.

Col. b, l. 10. → of E is to be seen in the 3<sup>rd</sup> col.

<sup>1)</sup> Parlando di una bella fanciulla dice (pag. 1431) che le sue due trecce erano "come scrittura Babilonese attorcigliata". Ha voluto alludere alla scrittura cuneiforme in generale? ovvero ai tipi Babilonesi tanto più complicati di quelli di Ninive?

- Rev., Col. a. Before \( \) ki-i there is part of the \( \) si-i \( \) of the foregoing line.
  - 1. 4.  $\rightarrow$  of  $\rightleftharpoons$  of ki-i-tu is to be seen.
  - 1. 8. The second character is (E), ki, not E, ku.
  - Col. b, l. 1. Part of the du ( in the 3<sup>rd</sup> col. is to be seen.
    - 1. 6. The u of gu-u is also to be seen (  $\blacksquare$
    - 1. 10. \int is to be seen at the beginning.
    - 1. 11. is to be seen at the beginning.

[Dr Haupt, in one of the Gistubar legends, found the variant pi-ik for XX (I do not know whether he has published this remark anywhere, or not), and therefore thought that XX had also this value. He is probably quite right; and the first value is, evidently, to be completed as XX—ik, and the second as XX—ik.

- 11. 10 & 11. I do not see any difference whatever in the two siks, they are both written
  - 1 13. It is to be seen in the 1st col. One of the pronunciations of I is evidently seg. See W. A. I. II., pl. 34, l. 65<sup>ab</sup> I is meaning "bright hue" (Akk. "luck-making, propitious")<sup>2</sup>) . . . . .

<sup>1)</sup> Cf. also Sb 1, Rev. 22 (DRL. Lesest. p. 58).

<sup>2)</sup> Den Wert sig (seg) des Zeichens \(\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\subseteq\s

### Fund auf Cypern.

Von C. Bezold.



Die nebenstehende Abbildung eines Stempelcylinders, von welchem mir am 6. Januar 1. Js. durch die liebenswürdige Vermittelung des Herrn Prof. Jul. Euring in Strassburg ein Abdruck

in schwarzem Wachs aus Nicosia auf Cypern von Herrn Max Ohnefalsch-Richter, Director of Excavations, zugesandt wurde, ist nach einem vom Wachs genommenen Gypsabdruck in der photographischen Anstalt des Herrn G. Meisenbach i) dahier in natürlicher Grösse hergestellt worden. Nach einer freundlichen Mitteilung des Herrn Ohnefalsch-Richter vom 24. Februar wurde der Cylinder von ihm in dem Grabe "Nr. I" zu 'Ag. Paraskeoi bei Nicosia unter anderen äusserst wichtigen Funden am 18. December 1884 ausgegraben. "Der durchbohrte Cylinder, wohl aus Haemathit, ist schwer in Gold gefasst [Gewicht ca. 4, 5 gr]. Die Fassung ist zum Abnehmen und Aufsetzen eingerichtet".<sup>2</sup>)

Dass dieser Cylinder babylonisch-assyrisch ist, darüber lässt die zweizeilige Keilinschrift desselben von je vier Zeichen keinen Zweifel. Die Schriftzüge ähneln denen der I R 29 sqq. publicirten Obeliskinschrift Šamsîrammân's III. (824-811), womit natürlich ein chronologischer Anhaltspunkt oder auch ein Unterscheidungsmerkmal babylonischer oder assyrischer Abstammung nicht

<sup>1)</sup> Dieser entstammen alle bisher in der Zeitschrift veröffentlichten Abbildungen, die nach präparirten Autographien (Bd. I, S. 92 ff.), nach photographischen Negativplatten (II, 147 f.) oder nach MSS. (I, 256; II, 81 ff.; 146. 150 ff.) hergestellt worden sind.

<sup>2)</sup> Auch die in Schliemann's Ilios, p. 514, fig. 707, 708, 705, 706 gegebenen Abbildungen stellen nach Ohneralsch-Richter's Dafürhalten keine Ohrringe sondern Fassungen von Cylindern vor.

gegeben sein soll. 1 = 4nu; 2 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3 = 4nu; 3

Das Ideogramm der zweiten Zeile ist nicht über allen Zweifel erhaben, entspricht aber doch allerwahrscheinlichst dem neuassyrischen Zeichen Ardu "Knecht, Diener", wie dies längst von Oppert, Menant u. a. auf ähnlichen Inschriften erkannt worden ist. Darnach möchte ich die Inschrift deuten: "N., Diener des (Gottes) Rammân".

<sup>1)</sup> Anders A. Wiedemann, Ueber babylonische "Talismane", Stuttgart 1881, S. 15 zu Nr. 14\*\*.

lung M. Barre de Lancy's (Menant, ibid. p. 173, fig. 110) und — nach dem Abdruck des Stempels — auf einer grossen Anzahl der sog. Case-tablets, z. B.: B. 39, a, Stempel a und b; B. 40; B. 55; B. 60, Stempel a; B. 65; B. 68; B. 72, St. a; B. 74, St. c.; B. 71, St. b; B. 80, St. a und b; B. 82, St. a, b und d; B. 87, St. a und b; B. 89, St. b; B. 90; B. 91; B. 96; B. 97; B. 43, St. a und B. 46, a (s. Strassmaier, Text-Beilage zu den Verhall. d. 5. Orientalisten-Congresses, zu Berlin 1882, S. 23—5. 54. 64 71. 75. 78. 80. 87. 90. 93. 98. 101—3. 108—9. 135; auch S. 40, Nr. 22 und Menant, a. a. O., p. 235, fig. 155). Die zuletzt angeführten Beispiele sind am besten geeignet, uns einigen Aufschluss über die Bestimmung der "Stempel" (Wiedemann) oder "Siegelcylinder" (Strassmaier) der Babylonier-Assyrer zu geben.

Eine gesicherte etymologische Erklärung des Eigennamens von dem Besitzer des Cylinders vermag ich bis jetzt ebensowenig zu geben wie die Deutung der die Inschrift begleitenden bildlichen Darstellung, "wohl einer religiösen Ceremonie oder einer Verehrung des Schutzgottes" (Strassmaier, a. a. O.).

München, am 17. April 1885.

### Bibliographie.

- The study of Assyrian: Hebraica 1884, Oct., p. 130-32.
- Babelon, E. Histoire ancienne de l'Orient jusqu'aux guerres médiques par François Lenormant continuée. 9ième édition, tome 4ième. Les Assyriens et les Chaldéens; contenant 155 gravures, I carte dans le texte, I carte en couleur tirée à part et 2 planches en noir tirées hors texte. Paris 1885. 4. Bl., 470 S. in gross-8°.
- Ball, C. J. Kritik über C. Rawlinson's "Egypt and Babylon": The Academy 1885, No 667, p. 111.
- Bertin, G. Notes on the Assyrian and Akkadian pronouns: I. R. A. S. Vol. VII, pt. I (1885), p. 1—24.
- O'Conor, J. F. X. Cuneiform text of a recently discovered Cylinder of Nebuchadnezzar, king of Babylon, from the original in the Metropolitan Museum of Art, New-York, copied, translated and published. Woodstock College 1885. 53 p. in 8°.
- La cronologia biblico-assira: Civiltà catt., Ser. 12, Vol. 9, Quad. 830, p. 195—213; Quad. 832, p. 430—42.
- Delitzsch, Friedr. Kritik über F. Hommel's "die sumero-akkadische Sprache": Lit. Ctrbl. 1885, Nr. 11, Sp. 353-5.
- Halévy, J. Recherches bibliques. Appendice: Revue des études juives, No 18, oct.—déc. 1884, p. 183—6.
- Jensen, P. De incantamentorum sumerico-assyriorum seriei quae dicitur surbu tabula sexta commentatio philologica: Revidierter Separatabdruck aus "Zeitschrift für Keilschriftforschung" I, 4 und II, 1. Monachii (ex officina typographica Academica F. Straub) 1885. [41 resp.] 91 S. in 8°.
- Keiper, Ph. Ausführliche Kritik über E. Evers', "das Emporkommen der persischen Macht unter Cyrus": Le Muséon, t. IV, No 1, jan. 1885, p. 117—21.
- Laurie, Thomas Cuneiform inscriptions and the deluge: The Bibliotheca Sacra, January 1885, p. 165-8.
- Meyer, Ed. Kritik über Friedr. Delitzsch's "die Sprache der Kossäer": Literaturbl. für orient. Philologie, Bd. II, S. 49-51.

- Patkanoff, K. Une inscription trilingue de Hamadan: Le Muséon, t. IV, No 1, jan. 1885, p. 88—9.
- Pinches, Theo. G. The name of the City and Country over which Tarkû-timme ruled: Proceed Soc. Bibl. Arch. 1885, p. 124—7.
- Rawlinson, C. Egypt and Babylon from Scripture and profane sources [Part. I: Biblical notices of Babylon]. London (Hodder) 1885. 430 p. in 8°.
- Reinach, Salomon Deux moules asiatiques en serpentine: Revue archéolog. IIIme sér., t. V, jan.-févr. 1885, p. 54-61.
- Tiele, C. P. La déesse Ishtar, surtout dans le mythe babylonien: tiré du vol. II des Travaux de la 6<sup>me</sup> session du Congrès internationale des Orientalistes à Leide. Leide (Brill) 1884.
- Toy, C. H. Semitic notes. I. Assyrian Case-endings: Amer. Journ. of Phil., Vol. V, 4, p. 493—4.
- Tyler, Th. Aussührliche Kritik über Wright's "the empire of the Hittites": The Academy 1884, Dec. 6th, p. 378—9; Dec. 13th, p. 397; Dec. 20th, p. 415—6; Dec. 27th, p. 435—6.
- Zimmern, Heinr. Babylonische Busspsalmen umschrieben, übersetzt und erklärt. Inaug.-Diss. Leipzig 1885. 17 S. 4°.

Abgeschlossen am 24. April 1885.

In der Presse befindet sich:

## Historisch-kritische Untersuchung

über die

# ENTSTEHUNG UND ZUSAMMENSETZUNG DER BÜCHER DES ALTEN TESTAMENTES

von

Abraham Kuenen Professor an der Hochschule zu Leiden.

#### DEUTSCHE AUTORISIRTE AUSGABE

von

Prof. Dr. Th. Weber Lic. d. Theologie.

BAND I.

#### DER HEXATEUCH.

Erscheint in 4 Heften zum Preise von je & 2.50.

Soeben erschien:

# HERODOT'S BABYLONISCHE NACHRICHTEN

VON

DR. JOH. BRÜLL.

II. Zur Geschichte und Cultur von Babylon.

1 Semiramis und Nitokris.

80 Pfennige.

Die folgende wichtige Publikation, welche bisher nicht im Handel war, erhielt ich zum Vertriebe:

### The Bronce Ornaments

of the

## Palace Gates of Balawat.

(Salmanasser II, B. C. 859-825.)

Edited with an introduction

Samuel Birch,

with descriptions and translations

Th. G. Pinches.

Parts 1-4. With plates. Folio. London 1880-82. Preis M. 120.-.

Mit dem 5. Theile, der demnächst erscheinen soll, wird das Werk vollständig sein. Dasselbe wird 90 Tafeln enthalten. Für Assyriologie und Kunstgeschichte von eminenter Wichtigkeit. Part V kostet 30 Käufer von parts 1—4 verpflichten sich zur Abnahme des 5. Theiles

Folgende: Cataloge stehen auf Verlangen gratis zu Diensten:

Catalog I.: Kunstgeschichte. Kunstdenkmäler. Architektur.

4: Orientalia.

", 5: Städte-Ansichten und Pläne.

LEIPZIG, Turner-Str. 1.

Karl W. Hiersemann.

#### Verlag von Otto Schulze in Leipzig.

In Vorbereitung befindet sich:

### KURZGEFASSTER ÜBERBLICK

über die

## BABYLONISCH-ASSYRISCHE LITERATUR

nebst einem chronologischen Excurs, zwei Registern.

und einem

Index zu 1400 Thontafeln des British-Museum's

CARL BEZOLD.

CARL DEZULD.





F(ir

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

#### UND VERWANDTE GEBIETE

MITBEGRÜNDET VON F. HOMMEL

UND

#### UNTER MITWIRKUNG DER HERRRN

A. AMIAUD UND E. BABELON IN PARIS, G. LYON IN CAMBRIDGE-MASS. UND THEO. G. PINCHES IN LONDON

HERAUSGEGEBEN VON

#### CARL BEZOLD.

| II. Band.                              | Juli 1885.                             |              |                  | 3.      | Heft. |       |
|----------------------------------------|----------------------------------------|--------------|------------------|---------|-------|-------|
|                                        | INH                                    | ALT:         |                  |         |       | Seite |
| Bb. Schrader, Der                      | assyrische Köni                        | gsname Salma | anassar          |         |       | . 197 |
| A. H. Sayce, An an                     | cient Babyloniar                       | Werk on M    | <b>Le</b> dicine | · II .  |       | . 205 |
| M. Grünbaum, Eini<br>un vase judéo-    | ge Bemerkungen<br>babylonien" etc.     |              |                  |         |       |       |
| Joh. Latrille, Der<br>setzt und erklär | Nabonidcylinder                        |              |                  |         |       |       |
| Theo. G. Pinches,<br>the Cuneiform     | Additions and Co<br>Inscriptions of V  |              |                  |         |       |       |
| P. Haupt, Einige Verund Sumerische     | rbesserungen und<br>n Keilschrifttexte |              |                  |         |       |       |
| Friedr. Delitzsch,<br>Die drei Nacht   | Assyriologische<br>wachen              |              |                  |         |       |       |
| Sprechsaal: Mittei                     |                                        | n Nöldeke,   | Oppe             | rt, Jei | nser  | 1,    |
| Bibliographie .                        |                                        |              |                  |         |       | . 317 |



#### LEIPZIG

OTTO SCHULZE

II QUER-STRASSE II.

## ZEITSCHRIFT

FÜR \_

# KEILSCHRIFTFORSCHUNG

UND VERWANDTE GEBIETE
MITBEGRÜNDET VON F. HOMMEL

IMD

UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. AMIAUD UND E. BABELON IN PARIS, G. LYON IN CAMBRIDGE-MASS. UND THEO. G. PINCHES IN LONDON HERAUSGORBEN VON

CARL BEZOLD.

Zweck dieses internationalen Unternehmens ist, ein Organ aller Zweige und der Nachbargebiete der babylonisch-assyrischen Sprach- und Altertumskunde ins Leben zu rufen. Die Zeitschrift enthält zunächst:

a) Kleinere Textveröffentlichungen (auch auszugsweise); Collationen bereits veröffentlichter Texte. Mitteilungen neuer Funde.

b) Paläographische, grammatische und lexicalische Aufsätze auf dem Gebiete der nichtsemitischen wie semitischen Keilschristforschung, nebst einschlägigen sprachvergleichenden Studien.

c) Beiträge zur Geographie und Geschichte (incl. Chronologie), zur Kunst, Kultur und den Religionen der Euphrat- und Tigrisländer und der benachbarten Reiche, soweit die der letzteren aus den Denkmälern Beleuchtung erhalten.

d) Besprechungen der auf dem Gesammtgebiete der Keilschriftforschung erschienenen Literatur, sowie eine regelmässig fort-

geführte Bibliographie.

Die Aufsätze sind in deutscher, englischer, französischer, italienischer oder lateinischer Sprache abgefasst, und wird im Interesse der jungen Wissenschaft Sorge dafür getragen, jede persönliche Polemik unbedingt auszuschliessen. Der Herausgeber darf hoffen, durch Correspondenzen, Anfragen, Aeusserungen von Zweifeln, Bitten um Aufschluss und sonstige kleinere Mitteilungen auch seitens der nichtassyriologischen Fachgenossen unterstützt, am Schluss jedes Heftes eine Art Sprechsaal eröffnen zu können, um auch hierdurch das rasche und gedeihliche Auf blühen der Assyriologie zu fördern. Dem Unternehmen haben die hervorragendsten in- und ausländischen Vertreter dieser Wissenschaft ihre Hilfe zugesagt.

Die "Zeitschrift für Keilschriftforschung" erscheint in Vierteljahresheften zu je 5—6 Bogen 8° zum jährlichen Subscriptionspreis von 16 M.

Einzelne Hefte kosten 5 Mark.

Man beliebe alles was die Redaction betrifft an Dr. C. Bezold, 34 Brienner-Str. München, alles was die Expedition und den Verlag anbelangt an die Verlagsbuchhandlung von Otto Schulze in Leipzig, 11 Quer-Strasse, zu adressiren.

### Der assyrische Königsname Salmanassar.

Von Eb. Schrader.

Verhältnissmässig früh, unseres Wissens zuerst durch I. OPPERT (ZDMG VIII, 1853, S. 597), ist die Identität El 🖈 🖃 mit dem Königsnamen Salmanassar, LXX Σαλμανανασσάρ bezw. Σαλαμανασσάρ, Josephus Σαλμανασάρης, Tob. Ένεμεσσάρος, welche Aussprachen sämmtlich auf hebr. שלמנאסר, bei den Masorethen שלמנאסר, zurückgehen, erkannt. Die frühere, lediglich den phonetischen Lautwerthen der assyrischen Zeichen Rechnung tragende Aussprache der hebr. Zeichengruppen: Divanubar, auch Temenbar (HINCKS, H. RAWLINSON) war damit beseitigt (vergl. hiezu ABK 137 flg.). Immerhin war die Lesung des Namens darum bei den Fachgenossen keineswegs eine auch im Einzelnen durchaus feststehende und von Schwankungen freie. Zwar bei der Aussprache Šalmanu, resp. Salmanu des ersten Theiles glaubte man sich beruhigen zu können: die hebräische Wiedergabe des betreffenden Theiles des Namens als שׁלְמֵנְ schien unter Vergleich von שַׁלְמֵנְ אַמָר (Hos. 10, 14) und dem griechisch-lateinischen Salmanassar(os) jeden Zweifel an der nothwendigen Wiedergabe dieses Theiles des Namens auszuschliessen. Anders lag die Sache bei dem zweiten, dem assyrischen ideographischen Zeichen 🕂 bezw. 📬 entsprechenden Theile des Namens. Es war begreiflich, dass man von dem bei Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

der Vieldeutigkeit gerade der betr. Ideogramme, und da eine phonetische Lesung dieses zweiten Theiles nicht zu Gebote stand, wie es scheint, festestem Anhaltspunkte, dem hebr. Aequivalent מבו ausging. Nachdem Oppert zuerst als Aequivalent des FIFE ein phonetisches sihr einer Wurzel סהר vermuthet hatte (Expéd. en Més. II, 353 (1859)), sah er später - wohl bereits an einen der Sinnwerthe des Zeichens 

→ anknüpfend — in dem hebr. ein hebraisirtes assyrisches TPN âsir, das er mit einer W. סרר ,,herrschen" zusammenstellte, so den Namen deutend als: "Salman règne" (E. M. I, 366 (1863)), eine Deutung, die der Genannte auch später noch festgehalten zu haben scheint; s. Theol. Studd. u. Kritt. 1871, S. 706. Wir unsrerseits glaubten insbesondere auch mit Rücksicht auf das Svll. II R 30 an die W. אשר hebr. ישר denken und den Namen als "Salman ist gütig" deuten zu sollen (ABK a. a. O.). In Folge der von St. GUYARD gegebenen Nachweise betr. das Aequivalent masaru = + (J. A. 1880 (VII, 15) p. 69) musste diese Deutung aufgegeben werden KAT<sup>2</sup> 266; Guyard's von mir nur mit einer geringen Modification adoptirte Deutung hat sich nun aber wiederum auch ihrerseits nicht bewährt. So wenigstens glauben wir nach dem inzwischen gemachten monumentalen Funde urtheilen zu sollen.

muthet einem assyrischen asaridu "Fürst", so dass als Sinn des Gesammtnamens sich ergeben würde: "Sulman ist Fürst", ein Name wie Nabû-malik u. A. Wie der Sinn ein durchaus angemessener, so entspricht das so gewonnene phonetische Aequivalent des zweiten Theiles des Namens auch der variirenden Schreibung dieses Namens; insbesondere erklärt sich nunmehr, wie mit dem ideographischen Zeichen Has andere: With wechseln kann. Wie nämlich Haurch die Syllabare u. A. ausdrücklich durch a-sa-ri-du erklärt wird (III R 70, 167; F. Del. Lesest. 2. A., 68 & Sc 1, Z. 2), so besagt ja das Ideogramm Silt selber so viel wie ris "Haupt", und With Little ist, wie bereits durch die Backsteinlegenden Nebukadnezar's längst bekannt war, auch seinerseits das Aequivalent von asaridu.

Dürfte so vom rein assyriologischen Standpunkte aus der Aussprache des Namens Šulman-asâridu vor der anderen: Šalmânu-asir oder Šalmânu-ussir unbedingt der Vorzug zu geben sein (über die Variante Šulman (mit u) anstatt Šalman s. u. S. 204), so scheint dieses nicht in gleicher Weise der Fall zu sein, halten wir mit dieser neugewonnenen assyrischen die im A. T. und daraus auch bei Anderen uns überkommene Aussprache: שֵלְמֵנְאָחֶר Salmanassar zusammen. Wir haben dabei natürlich nicht die Differenz der vokalischen Aussprache im Auge - die in Wirklichkeit hier ja keine Schwierigkeiten bereiten würde -, wohl aber kommt hier in Betracht das Quadriliterum אשרד (assyrisch) gegenüber dem Triliterum אסר (= assyr. אשר) der alttestamentlichen Ueberlieferung des Namens. PINCHES glaubt die Schwierigkeit in der Weise heben zu können, dass er an der bisher verbreitetsten Lesung Salmanu-ĉšir (= Šalmânu-âsir) festhaltend, diese für die specifisch assyrische, die Lesung Šulman-asarid dagegen für die specifisch babylonische ansieht (a. a. O. 198). Dieser Ausweg erscheint uns unbetretbar. Abgesehen davon, dass der bei den bisherigen Deutungen des Namens sich ergebende

Sinn an Einfachheit mit dem durch die monumental gesicherte phonetische Schreibung an die Hand gegebenen in keiner Weise sich vergleichen lässt: dass ferner die neugegebene phonetische Lesung nicht bloss (und auch nur nothdürftig) zu der einen, nicht aber zu beiden ideographischen Schreibungen sich fügt, wie dieses bei der letzteren der Fall ist, so wäre es an sich etwas zum Mindesten Auffallendes, dass derselbe Name und zwar derselbe Herrscher- und Königsname von den verschiedenen Unterthanen oder Reichsangehörigen in verschiedener Weise wiedergegeben, näher seinem Sinnwerthe nach ausgedeutet wäre. Handelte es sich etwa um einen beliebigen Namen einer obscuren Persönlichkeit, von deren Existenz der betr. Schriftsteller vielleicht lediglich durch die ideographische Schreibung Kenntniss erhielt, den dann phonetisch aufzulösen bis zu einem gewissen Grade (man denke an die Varianten bânî, ibnî, ibuš!) in sein Belieben gestellt war, so wäre derartiges ja am Ende nichts Ueberraschendes und jedenfalls Erklärliches. Aber selbst in diesem Falle wäre die Substitution eines ganz anderen prädicativen Elementes doch auffällig: was man bei etlichen Eigennamen in dieser Beziehung früher wohl anzunehmen geneigt war, hat sich, soviel ich sehe, nicht bewährt, und der betreffende Anstoss hat fast ausnahmslos bereits jetzt in irgend einer anderen Weise seine Hebung und Erledigung gefunden (vgl. hiezu auch KGF 45 ff.). Ich vermag mich unter diesen Umständen nicht dazu zu entschliessen, die Einheit der phonetisch-ideographischen Schreibung der Annahme einer Zweiheit volksthümlicher, inner-assyrischer bezw. assyrisch-babylonischer Tradition zu opfern, und möchte die Lösung auf einem anderen Wege suchen.

Vorauszuschicken ist, dass die Wiedergabe assyrischer resp. babylonischer Eigennamen im Hebräischen, resp. im A. T., im Allgemeinen eine billigen Anforderungen durchaus genügende ist: im Grossen und Ganzen entsprechen die hebräischen Aequivalente den assyrisch-baby-

lonischen Prototypen in einer die Erwartungen zum Theil bis zu einem hohen Grade befriedigenden Weise. Entlasten wir Eigennamen wie אסרחרן, סנחרב יסרגן, יתגלת־פלאסר, selbst אסנפר (בוורארי ) und wiederum solche. wie נבוורארן. ברלעמר nicht minder בלטשאצר יבלש[ר]אצר ינבוברראצר ינבושזבן. ערי(ו) u. A. m. der masorethischen Zuthaten (Punktation. z. Th. auch Plenarschreibung), so springt die verhältnissmässig getreue Wiedergabe der Namen in die Augen; vgl. assyr. Tuklat-pal(abal)-i šar(ra), Šar-ukin, Sin-(a)hî-i rb(a), Asur-(a)h-iddin(a) u. s. w. Die Abweichungen bestehen in Erweichung der Consonanten in Fällen wie סרגן anstatt מרבו : חבלת anstatt חבלח; in Auslassung von Buchstabenzeichen, wie bei בלש[ר]אצר gegenüber Bil-šar-usur, eine Auslassung, die dazu schwerlich rein zufällig ist, sondern mit dem Streben, den Namen dem zuerst vorkommenden בלטשאצר thunlichst anzuähneln, zusammenhängen wird (KAT<sup>2</sup> 433); auch wohl in einer erheblicheren Verstümmelung, so in אסגפר. wenn dieses aus אסרכנפל entstanden (s. darüber KAT<sup>2</sup> 376). Zu der letzteren Kategorie gehört freilich auch die weitere Corrumpirung des Namens נכוכדראצר in נבוכרנאיר (mit anstatt וור und weiter in נבוכרנאיר. solche dazu später unter gleichzeitiger Verwandlung der Aussprache mit ô der letzten Sylbe in eine solche mit ă und obligater Verdoppelung des y (s. darüber KAT<sup>2</sup> 361 Anm. und die dort citirte Ausführung). Diese letzteren Umwandlungen der Aussprache eines assyrisch-babylonischen Eigennamens sind für uns noch von besonderem Interesse. da sie uns handgreiflich zeigen, wie innerhalb des Hebraismus selbst, bezw. im hebräischen Bibeltexte ein relativ sehr genau wiedergegebener Fremdname im Laufe der Zeit und doch schon verhältnissmässig früh (LXX: Nαβουχοδονόσος!) erhebliche Umwandlungen hat erfahren können. Auch die Art, wie diese Umwandlung im Laufe der Zeit

<sup>1)</sup> Die Linea makkeph setze ich hier und später von mir aus der Deutlichkeit wegen ein.

vor sich gegangen, ist lehrreich zu betrachten. Das πρωτον ψεῦδος bei der Verlesung des Namens Nebukadnezar war augenscheinlich die Verlesung, resp. Verschreibung des ו in der Zeichengruppe ראצר, die zu עמצר ward. Eine weitere Corrumpirung hat indess im Grunde der Name bis zur Codificirung desselben im Texte der Uebersetzung der LXX nicht erfahren, und jedenfalls war zur Zeit der Anfertigung der griechischen Uebersetzung der betr. Bücher des A. T.'s die Aussprache des Namens mit dem ô-Laut in der letzten Sylbe noch in lebendiger Erinnerung, war diese noch die traditionelle. Erst in der Zeit diesseit der Entstehung der LXX fällt das Aufkommen der Aussprache mit ă in der letzten Silbe = דָאַצֶר bezw. דְנָצֵר bezw. דְנָצֵר die dann schliesslich auf die beibehaltene ursprüngliche Wiedergabe des Namens == נכוכדראצר (mit און) bei Jeremia und Ezechiel, fälschlich theilweise mitübertragen ward = נכוכרהאצור Jer. 21, 2. 7; 22, 25 u. a. (neben נכוכרהאצור Jer. 49, 28 (vgl. Ezra 2, 1; hier aber mit 1)).

<sup>1)</sup> Vgl. nur die Schreibung תגלת פּלְאָקָה II K. 15, 29 mit der anderen תלגת פּלְנָאָחָה 16, 7 und wiederum mit der dritten הלגת פּלְנָאָחָה ו Chr. 5, 6; 2 Chr. 28, 20!



andert ward (über die Aussprache des בלטשאצר in בל als בלים s. KAT² 433 Anm.). In diesem Falle hat, so meinen wir, das Streben, den einen Namen unbekannten Sinnes einem anderen, im Text vorhergehenden in der Form anzuähneln, zur gewaltsamen Aussonderung eines sonst (anders wie bei א in באצר (באצר) sich fest und starr behauptenden Consonanten (כוֹ מַבְּלְּשֵׁרָאֵצֶר ) geführt: vergl. dagegen יוֹ בְּרָבֶל־שַׁרָאֵצֶר (כֹּ מַבְּרָאַצֶּר ).

Hier nun aber glauben wir einsetzen zu sollen, was den uns beschäftigenden Namen Salmanassar betrifft. Einem assyrischen Šulman-asârid = שלמוראשרר würde im Hebräischen regelrecht ein סלמן־אסרד, das sich gemäss einem bekannten Wohllautgesetze in שלמוראסרר verwandeln konnte, entsprechen, das wiederum etwa als masorethisch zu punktiren gewesen wäre. Sei es nun, dass schon früh das auslautende 7 nach dem ihm an Gestalt so ähnlichen vorhergehenden 7 übersehen ward, sei es dass der in den Königsbüchern vor dem Namen שלמנאסר auftretende andere assyrische Königsname dem Schreiber im Gedächtniss geblieben war, sei es, dass beide Umstände zusammenwirkten — genug. in Folge eines Versehens irgend welcher Art ward das auslautende 7 des Namens unterdrückt und der so zurückbleibende Rest des Namens in seinem zweiten Theile = אסר dem Ausgange des Namens Tiglath-Pileser = מסר auch in der Aussprache angepasst und wie dieser, so auch jener als מַבְר punktirt — dieses in analoger Weise, wie der dem babylonischen Balâtasu-usur entsprechende Name בלטשאצר, in dessen beiden Anfangsbuchstaben man den Gottesnamen בַּלְטִשֵּׁאצר vermuthete, als בַּלְטִשֵּׁאצר punktirt und

<sup>1)</sup> Ich reproducire auch hier (vgl. diese Zeitschrift I, 9 Anm. 1) die gemäss BAER-STRACK am besten verbürgte Schreibung des Namens mit war (anstatt der traditionellen mit w); möchte aber dringend davor warnen, darauf irgend welche weitere Schlüsse zu bauen. Es ist selbstverständlich, dass diese masorethische Punktation auf nichts als auf eine etymologische Combination zurückgeht.

wiederum diesem בּלְשׁׁרּאַצר ein ursprüngliches בּלְשׁרּאַצר babyl. Bi l-šar-uṣur unter Eliminirung des mittleren וה seinem zweiten und dritten Theile thunlichst angeähnelt wurde. Die Wiedergabe des ersten Theiles des Namens als שֵּלְכֵּין anstatt des nunmehr monumental gesicherten שֵּלְכֵּין anstatt des nunmehr monumental gesicherten שֵּלְכֵין st wohl auf Rechnung der im weiteren Sinne kanaanäischen Aussprache zu setzen, ist uns doch von den hier unverdächtigen Assyrern selber als Name eines Moabiterkönigs der Name Salamanu überliefert (KAT² 257, 23; 441, 24) und wird doch auch Hos. 10, 14 שֵׁלְכֵין punktirt — wer immer hier mit diesem Namen möge bezeichnet sein.

Ausserhalb der Bibel und der Schriften der aus dieser direkt schöpfenden Schriftsteller: des Josephus und des Verfassers des Buches Tobit, sowie der von diesen wieder abhängigen Autoren kommt der Name Salmanassar bekanntlich nicht vor (des Berossus Fragmente, betreffend die assyrischbabylonische Geschichte seit Phul, heben erst mit Sanherib an, und in Menander's von Josephus Archäol. IX, 14. 2 mitgetheiltem Ausschnitte tyrischer Geschichte wird der betreffende assyrische Herrscher, der gemäss ausdrücklicher Angabe kein anderer als Salmanassar war, mit seinem Namen selber nicht genannt). So zwischen die Alternative gestellt, sich entweder für die biblische Tradition bezüglich der Aussprache des in Rede stehenden Königsnamens oder aber für die nunmehr monumental verbürgte assyrische Ueberlieferung zu entscheiden, kann für uns die Wahl nicht schwer sein: wir entscheiden uns für die Aussprache Šulmânu-asâridu, verkürzt Šulman-asârid, als für die gnesio-assyrische und nicht minder für die Wiedergabe des Namens durch \*שלמן־אסרר als für diejenige, welche ursprünglich einst auch durch den Bibeltext geboten ward.

## An ancient Babylonian Work on Medicine.

By A. H. Sayce.

#### II.I)

Khisitu may be connected with khîsu, explained by agû (W. A. I. V. 28. 17.), qinnu sa itstsuri (V. 32. 57.), and GI-KA-'SAR "royal reed" (II. 7. 9.) or GI-SU-A "drooping reed" (II. 7. 8.). — Imtanah is the Iphtaneal of מאה. Literally "the gall-bladder (martu) is diseased".

For din-na see W. A. I. II. 61. 19, and V. 27. 8. (where it is rendered sikari "palm-wine").

For the tree called  $es\hat{u}$  or  $us\hat{u}$ , written  $[] \[ \] \] in Accadian see W. A. I. V. 26. 19., 28. 7., II. 45. 48.$ 

Esipati is probably to be identified with csipu and usap borrowed from the Accadian sup and susup (W. A. I. II. 14. 9, 24, 26.). Mun-sup-sup is translated yusaklil W. A. I. IV. 22. 40 and yunasaqu IV. 9. 59.; umeni-sup-sup by uttaggil IV. 19. 17.

KA A-ABBA "the tooth of the sea" is explained by *imbû tamtiv* "fruit of the sea" or "sea-weed" and "medicine of the broad sea" in W. A. I. II. 41. 42, 43.

In lines 7. and 12. read kassim Pael imperative of kasâmu, like takâsim mentioned above. The Accadian equivalent was pronounced gûr.

In lines 9. and 10. read ikassida târi-su.

<sup>1)</sup> Comp. p. 1 ff.

In line 11. I suppose pulê to be the ordinary pulu "cattle". There is, however, a wood called pulû and written  $rac{1}{2}$  (pronounced sun) in Accadian. See W. A. I. V. 26. 28.

In 79 (87). 6. we find IM-TIK-LAL, also in W. A. I. II. 36 27., where it denotes the inner chamber of the temple of Nebo which was used as a library. In V. 27. 7, 16. IM-TIK is translated *kaduttuv*.

In line 12. I have ventured to correct the *lal* of my copy into *si*, so as to read *talassid* which may possibly be related to the Hebrew . Kitnê is of course from kânu.

The prescription in line 15. must be quoted from an Accadian original, as the verb al-gus-sa occurs in it.

Lines 16.—18. are obscure; so I pass on to line 19.

- 19. ziru GI ka-lum-ma RAT ina BI NAK & MINAM NAM Sun-qa RAT ina BI NAK
  - 20. ETTE ETTE EET ina BI NAK
- 21. EIIIE me-ir-gi-ra-nu EIIIE TSI ina BI NAK
- 22. EIII SIM LI EIII TSI ina BI NAK EIII nulukh-kha EIII TSI ina Bi NAK
- 23. EIIIE bar IZ su-si EIIIE TSI ina BI NAK
- 24. EIII khu-si sa ip-khu EIIIE TSI ina BI NAK
- 25. EIIIE EF EIIIE TSI ina BI NAK EIIIE BI NAK EIIIE EIIIE TSI RAT ina BI NAK
- 26. ETTE IZ su-si ETTE TSI ina NI u BI NAK ETTE tsi-ba-ru ETTE TSI RAT ina A NAK.

I) The original character has within the comp. p. 7, rem. 1.

— Ed.

"The seed of the reed and dates compound together and drink in palm-wine; or compound . . . . and drink it in palm-wine.

One medicine (?), namely bitters, drink in palm-wine.

Mergiranu and bitters drink in palm-wine.

Calves' milk and bitters drink in palm-wine.

Cypress and bitters drink in palm-wine.

Ordure and bitters drink in palm-wine.

Half a portion of susu wood and bitters drink in palm-wine.

The leaf of the oak and bitters drink in palm-wine.

The antenna of the *ipkhu* worm and bitters drink in palm-wine.

Papyrus, wine and bitters drink in palm-wine.

Garlic and bitters drink in palm-wine.

Drink palm-wine.

Compound together the root of the tree of human destiny and bitters and drink them in palm-wine.

Drink the root of the susu tree and bitters in oil and palm-wine.

Compound together tsibaru and bitters and drink them in water".

It will be noticed that the foregoing prescriptions are homœopathic, "the bitter" or "gall-bladder" being cured, it was supposed, by "bitters". Ordure is still used in Chinese medicine.

For # "leaf" see W. A. I. IV. 7. 20.

Allanu is, I believe, the Heb. אלון, and is a derivative from allu (as in allukhabbu "a flail" W. A. I. II. 22. 25.), which is itself borrowed from the Accadian al. Bibbu and Sesik were districts famous for allanu according to W. A. I. II. 51. 8, 9.

Khusi, as is well known, was the Accadian word for "rudder" (Ass. khinnu); it also signified the "handle" of the plough. Here it must denote the antenna of a cater-

pillar, since *ipkhu* is the rendering of Armin W. A. I. V. 27. 24.1)

pisannu, "the product of the river" (W A. I. II. 48. 37.) is the "papyrus", as I pointed out many years ago, and hence is interchanged with My duppu-sadhru (II. 2. 370.). However, since mun has no determinative before it, it is possible that mis-mun ought to be taken together as a compound ideograph.

Tsibaru is probably a loan-word from the Accadian, compounded with tsi "bitters". In line 35, we have tsi-bu-ru.

The 27<sup>th</sup> line is mutilated It begins with the words: \[ \]-na NU \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \] \[ \]

The 2<sup>nd</sup> column first becomes thoroughly legible in the 54<sup>th</sup> line, the preceding line having ended with the words "eat (akul) bitters".

- 54. si (sa ik) la a-kal-li . . . . . . . ina A nak-su
- 55. 

  √ ... gi ca-lum-ma rat ina 

  √ dhu 

  √ dhu 

  bi nak-su.
  - 56. ( | map-sun-qa ina dhu me ') u bi nak-su
  - 57. ( ni-sat Sill si-si ina bar[qa] TE 2) u bi nak-su

  - 59. si sa ik la EIIIE ma-at-tam(?)ina ( dhu a nak-su
  - 60. si sa ik la mam-ti-la ina (dhu me 2) nak-su
  - 61. bar YEI EIIIE a-ra-ri-a-nu ina ( dhu a nak-su
  - 62. si sa ik la 🖽 si-man ina 🕻 dhu a nak-su
  - 63. si la ik la Mi me-ir-gi-ra-nu ina (dhu bi (nak-su)
  - 64. \[ -na ab-lu-su \] \[ \frac{1}{2} \] \[ \frac{1}{2} \] ina bi nak ma i \( \cdots \)

<sup>1)</sup> li-khu-si or "papyrus" is literally "grass of guiding."

<sup>2)</sup> Comp. p. 206, rem. I. - Ed.

"Eleven (?) [parts] of the date-stalk compound: in 5 drachms of calves' milk and palm-wine drink it.

Twenty-one . . . in a drachm of calves' milk and palm-wine drink it.

Ten nisat of sisi in half (an ephah) of calves' milk and palm-wine drink it.

One and a half kirsinni of the heart in 10 drachms of water drink it.

Four parts of . . . in 10 drachms of water drink it.

Four parts of the medicine of life in 10 drachms of calves' milk drink it.

Half a . . . of mandrake (?) in 10 drachms of water drink it.

Four parts of siman in 10 drachms of water drink it. Four parts of mergiranu in 10 drachms of palm-wine (drink it)

For begetting sons: calves' milk to be drunk in palmwine and . . .".

The "date-stalk" was epitâtu in Assyrian, W. A. I. II. 41. 52-54. 1)

For igi simu galla see W. A. I. II. 14. 30 and 12. 19. The maneh contained 60 dhu or drachms, and each dhu 30 ik.

Nap-sun-qa is evidently the same as nam-sun-qa below (III. 10, 11.).

In line 57, the character following bar may be either qa or su.

Ararianu is a derivative from araru which is given as the rendering of W W "the phallus of the field" in W. A. I. II. 43. 58.

Ablusu is ablut-su as in W. A. I. II. 9. 63.

Line 65. shows that the last word of line 64. is *i-âr-rum*, a Pael imperative, perhaps "drench thyself" (like הורה).

Col. III. 1. Y (EIII a-kal-li tar rat ina a nak ma

<sup>1)</sup> See also II. 41. 5-10 and 58-60.

i-La-rum & | SEIII a-kal-li tar rat ina a nak & ma ul-ku-bat nak ma i-âr-rum

- 2. | SEM EMME MAI I il khal EMME khar-khar ina ni su(?)-ul-lu-u nak ma i-âr-rum
- 3. | SEM EMPE nu-lukh-kha E E a khi na a rat ina bi nak ma i-âr-rum
- 4. \[ \]-na si si khi me GIG ma GIG zu \[ \] lib ar tul-du \[ a-lib \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdots \cdo
- 6. na si(?) te ne(?) khi ma sak-du-su pa-nu-su ka-lu

  | nu su | su | su za kit | su .. ma su-u
- 7. \[ -na su-su \] pa-nu-su \] si-pa-am nu \[ \] a-khar-ri qa-nu ina \( \sigma \) ni
- 8. sim-li rat ina bi nak sim-se-li rat ina bi nak il sis rat ina bi nak
- 9. ☐ E iz nam-tar ► Sa im si-di sa E II € nu
  E III € rat ina bi nak E III € khar-ra-a ★ E III € \(\( \) ► \(\varphi\)
- 10. EIIIE \* ka nam rat ina bi nak EIIIE si-si rat ina bi nak EIIIE nam-sun-qa rat ina bi nak
- 12. [ETTTE sim-] se-li rat ina ga nak sim-sis rat ina ga nak ETTTE nam-sun-qa rat ina ga nak.

"For the same. Compound slices of medicinal food (?), drink them in water, and wash in them (?). For the same. Compound slices of medicinal food (?) and drink in water. In . . . . drink and wash (?).

For the same. The leaves of the black tree, cut ... and khastappanu drink in ... oil and wash in it (?).

For the same. Compound ordure, garlic and . . . drink in water and wash in it (?).

For . . . .

(7) For his body when yellow and his face when yellow . . . the back, a reed in . . .

Compound cypress; drink it in palm-wine. Compound the seed of the cypress; drink it in palm-wine. Compound . . .; drink it in palm-wine. Compound the root of the tree of human destiny which has not raised its fruit on the north side; drink it in palm-wine. Eat the *kharrû* of the mountains (?). Compound *kurkanam* (?); drink it in palm-wine. Compound . . .; drink it in palm-wine. Compound . . .; drink it in palm-wine compound . . .; drink it in water. Compound the surface (?) of the mountain stone; add water to it . . .; drink it in palm-wine. Compound the seed of the cypress; drink it in milk. Compound *kharrû*; drink it in milk. Compound *kharrû*; drink it in milk. Compound . . .; drink it in milk".

Akalli is the same word as akal in W. A. I. II. 28. 5. Since is rendered by akâlu and akal in IV. 13. 57., 10. 29., it is possible that akalli is from 528. It is also possible that we ought to read akal LI-TAR (? "a medicament of cut grass").

Khul-gil (line 2) is written khul-([])-ti-gi-li in W. A. I. II. 28. 16. and khul-ti-gil-la in II. 41. 8, 10. In the latter passage it is rendered "the leaves (disû V. 27. 57) of the black tree" or "shadow".

khar-khar is explained by khaltappânu or khastappânu 41. 59 sq.

Lines 4, 5 and 6 seem to describe an attack of jaundice, but I cannot venture to translate the words. Perhaps we should read *ana lib siri*, rather than *ar*, "to the middle of the flesh (it ascends)".

Sipam is perhaps "baldness". In W. A. I. II. 31. 57. sîpu is explained as "golden herb".

Sim-se-li is explained kiskiranni and kiskiranni purasi W. A. I. II. 45. 52, 53.

Kharru is the translation of ∑ sim-sis in W. A. I. II. 45. 55. We have sim-sis below (line 12). It is possible that the Heb. הרי "white bread" is connected, tho' the determinative ∑ is against the comparison.

In line 11. im-su may either be the Assyrian word we have in W. A. I. II. 17. 26, or the Accadian compound ideograph found in II. 31. 63. It seems to mean something like "surface".

See, however, im-lam below.

The rest of the column is so imperfect that I now pass to another tablet  $\oplus$  535 of which only a small portion remains. The first 14 lines are a good deal injured; among the medicines mentioned in them is "the nail of a black dog".

- 15. [I]-na ina lu E IIII-ma sak lib su i-E sa-su I ti-su EIIIE tar-khu EIIIE si-si
- 17. \[ -na \bigsig gigim lu su ma us us su \int ti-su \bigsig \int tar-khu \bigsig \int \int si-si
- 18. EYYE si-man EYYE khar-khar EYYE \* \* EYYE
- 19. # EIII & II su gigim-ma pa-sa-ri ta-pa ina bi nak III ma ina III
- 20. | SEM EMME tar-khu EMME si-si EMME si-man EMME khar-khar EMME & & zir IZ bînu

22. im-lam kur-ra su transition su gigim-ma ina bi nak su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su ina su i

23. | SEM EME si-si zir IZ bînu Res ga-bi-i | ga-bi-i | EME [AME su] gigim-ma ina bi nak | ((() ma [ina ((()].

The next five lines are imperfect.

"For (the attack of) a demon which after seizing a man cuts the top of his heart, for his preservation the slice of a bird, sisi, siman, kharkhar, bînu, the urnu snake, the seed of the bînu and the seed of the cedar, must be drunk in palm-wine.

For the hand of a demon which has seized a man and overpowered him; for his preservation the slice of a bird, sisi, siman, kharkhar, kurkur, the urnu snake, and fox's wine, 7 ingredients for the body of the demon, a dish being set, to be drunk in palm-wine and . . .

For the same: The slice of a bird, sisi, siman, khar-khar, kurkur, the seed of the bînu, the seed of the cedar, azallu, ordure, the underpart of ordure, the urnu snake, and the surface (?) of the mountain stone, 12 ingredients for the body of the demon, to be drunk in palm-wine and . . .

For the same: sisi, the seed of the  $b\hat{i}nu$  and the  $gab\hat{u}$  stone, 3 ingredients for the body of the demon, to be drunk in palm-wine, and . . .".

Ikassasu from kasasu a synonym of gatsatsu (see W. A. I. II. 45: 5, 7:).

Urnu is explained in W. A. I. II. 24. 11. as "the very great snake". See also W. A. I. II. 46. 20.

The gesdin lul-a or karan selibi "wine of the fox" is mentioned in W. A. I. II. 45. 61.

In line 19. read pasari ta-kun "thou placest a dish".

The 12 ma-nu was the cedar, in Assyrian erinnu, i. e. erinu (W. A. I. II. 22. 37., V. 26. 42.) and eru (V. 26. 20.).

For azallu see W. A. I. II. 41. 46. sq. In W. A. I. Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

IV. 19. 3., the Accadian azalulu is translated nammasti') "reptiles".

For the gabû stone see W. A. I. IV. 28. 46.

I add here a receipt for the sting of a scorpion from a tablet which is concerned with scorpions (R<sup>m</sup> 2. III. 149.).

Rev. ▼ UD-DA-KHUL GIR-TAB pa-ra-si ₩ SE

EIIIE X-ra Emi-ti | (-ELI-su V-an ma

ka-du SA-KA-su ¶ ∰ ur-rad ma ₩ SU i-dhe-bu

SI ₩ i-di-bi-su SA-KA-su ¶ ∰ RU ma.

The rest is broken off.

"For the sting of a scorpion prepare 7 grains of silver; the medicament of the mountain of mankind place upon it, and bring the *kadu* of its figure to the river, and let it be dipped seven times. In the presence of seven of the man's *idibi* give its figure to the river".

In an earlier line of the tablet the Assyrian equivalent of UDDA-KHUL ("evil burning") is given, namely zi-kit.

I pointed out that  $\Psi \mapsto S$  signified "a figure" in my Paper on "Babylonian Augury" in the T. S. B. A. IV. 2. (1876) p. 307.

A parallel line to the one there given is to be found in another tablet containing geometrical figures (K. 2088) where we have over a rectangle formed by double lines:

\[ \Psi \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2} \sum \frac{1}{2}

Idhebu is 3rd S. Aor.-Perf. Kal of שבע.

I hope hereafter to try to identify some of the medicines enumerated in W. A. I. II. 41—43. Meanwhile I append the translation of a fragment given in II. 42. 5 Obv. which is really a collection of receipts for a sore mouth or perhaps an aching tooth.

<sup>1)</sup> We find nam-mas-se-e in K. 2836. 12.

- r. "The plant of human destiny is the medicine for a sore mouth; to be placed upon the mouth.
- 2. The root of the plant of human destiny is the medicine for a sore mouth; to be placed upon the mouth.
- 3. The fruit of the yellow-snake's skin is the medicine for a sore mouth; to be placed upon the mouth.
- 4. Lulumtu is the medicine for a sore mouth; to be placed upon the mouth.
- 5. Khalulaya is the medicine for a sore mouth; to be placed upon the mouth.
- 6. The roots of the medicine of the Sun-god is the medicine for a sore mouth; to be placed upon the mouth.
- 7. The roots of the thorn which in growing the face of the Sun-god does not see and linament are to be placed upon the mouth.
- 8. Kudimeru and karute tuarat (?) in the oil of the tree of Phœnicia, to be placed upon the mouth.
- 9. Wheat (?) and the great root of the karute tuarat (?) in the oil of the tree of Phœnicia to be placed upon the mouth.
- 10. The roots of the tree of Elam which in growing does not see the face of the Sun-god and karute tuarat (?) in the oil of the tree of Phœnicia place upon the mouth".

In line 3. we have gulgullanu, also written kulkullanu, which is explained as "the fruit (inbu) of the kasi-tsir" W. A. I. II. 43. 63.; also as the kisat tsiri II. 43. 66. Kisat is the same as kisiti "bark" or "rind" W. A. I. I. 19. 87., of which appakhum and armakhu are synonymes.

Khalulaya or khallulaya is called "the blessing of the ground" (W. A. I. II. 24. 19.) and "the protector of life" (42. 61.). An oil was distilled from it, termed "the black incubus of the honey-god" (W. A. I. II. 5. 29.).

In line 7. the [ ] [ [ (gusgir) is "the thorn", in Assyrian asagu (W. A. I. II. 37. 41.).

#### 216 A. H. Sayce, An ancient Babylonian Work on Medicine.

P.S. I have found among my copies of cuneiform texts one which throws light on MUN = dabtu in the sense of a beverage. The passage is in a bilingual tablet  $R^m$  358. 1—9.:

| 1 NU                    | nam-khar si-ka-(ri)                                                               |
|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 2 RU                    | <b>\{</b> sa-bi                                                                   |
| 3 HU 5 RU 7 TSI-IR-RI 8 | sa-oi     tur-ru-hu   nam-zi-tum   na-pa(?)-di sa siz-bi-(i)   kar-pat da-ba-a-ti |

I have also found a copy of another fragment, marked S. 32, belonging to the great medical work. It consists of 7 mutilated lines and contains three receipts. The lines are too much injured to admit of a translation.

Einige Bemerkungen mit Bezug auf den Aufsatz "Sur un vase judéo-babylonien" etc. (II, 2, S. 113 ff.).

Von M. Grünbaum.

Was zunächst Kohut's Angelo- und Dämonologie betrifft, auf die sich der Verfasser des Aufsatzes des Oefteren beruft (S. 118, N. und an anderen Stellen), so habe ich mich in einem Aufsatze im XXXI. Band der ZDMG. (S. 183 ff.) gegen die Bemühungen Kohut's, den Einfluss des Parsismus auf die jüdische Engel- und Dämonenlehre zu beweisen, ablehnend ausgesprochen. In ähnlicher Weise äussert sich übrigens A. Geiger (Jüd. Ztschr. f. Wissenschaft und Leben X, 114 ff.) mit Bezug auf einen Aufsatz Kohut's im XXV. Bd. der ZDMG. (S. 59—94), und Th. Nöldeke stimmt mit Geiger (in einem Briefe an denselben, ibid. S. 233) überein. Auch im Folgenden wird sich die Gelegenheit darbieten, dieselbe Meinungsäusserung durch neue Beispiele zu stützen.

Zu S. 119, N. 5. In dem Buche Brecher's Das Transcendentale, Magie und magische Heilarten im Talmud') heisst es (p. 53), dass die Schedim auch מלאכי חבלה) (die Schädlichen) heissen, weil sie wie die Engel des Verderbens (מלאכי חבלה) den Menschen Schaden, Unglück und Krankheiten jeder Art zufügen, wozu Brecher eine Menge Belege aus dem

<sup>1)</sup> Dieses Buch BRECHER'S wird von M. A. LÉVY in dem von Mr. HY-VERNAT (S. 114, N. 2) erwähnten Aufsatze im IX, Bd. der ZDMG. (S. 472 N., 481 ff.) angeführt, einmal auch von KOHUT (S. 43 N.).



Talmud gibt (S. 53--57, 177 ff.; vgl. Kohut S. 51-53, 56-59, 88). Dass die "Schedim [aber] weniger beschädigende Mächte als vielmehr boshafte Poltergeister, die an den Menschen nur bei gewissen Gelegenheiten herantreten", seien (Kohut, S. 51), lässt sich nur von Einem Dämon sagen, von Aschmedai (משמראי), wie ich das in dem oben erwähnten Aufsatze (S. 216 ff.) im Einzelnen nachgewiesen, und wie auch Geiger (Melo Chofnajim S. 46, N. 21) von Aschmedai sagt, er sei mehr neckischer als boshafter Art und von der Art der Kobolde. Auch Rapoport (Erech Millin s. v. משמראי, S. 242) führt eine Talmudstelle an, in der es von Aschmedai heisst, er sei König der Dämonen, er selbst aber schädige Niemanden (Pesachim 110²)1).

Das. N. 6. — Dass die Schedim das Zukünftige vorher wissen (Конит, S. 54), steht nicht im Talmud. Die Stelle Chagiga 16ª (eine Boraitha) wird von RAPOPORT (l. c. p. 242. 243) und von Geiger (Was hat Mohammed u. s. w. S. 83) angeführt. Es heisst in derselben von den Schedim, dass sie nur insofern das Zukünftige vorher wissen, als sie lauschend hinter dem Vorhange stehen - ושומעים מאחורי (also durch ihr Horchen das Eine und das Andere erfahren, was im himmlischen Rathe beschlossen wird). Geiger vergleicht damit Sur. 67,5, woselbst es von den رجعلناها رجوما :des Himmels heisst مصابيم) للشياطيس, so wie andere Koranstellen (15, 17. 34; 38, 78; 61, 24), in denen das in diesem Sinne erklärte جيم (cf. Lane s. v. I, 3, p. 1048c) vorkommt. Brecher führt (S. 45 ff.) den Commentar des Nachmanides zu Lev. 17, 7 an, in welchem dieselbe Talmudstelle vorkommt. Den betreffenden Passus übersetzt er (S. 46) etwas ungenau: "Sie (die Schedim) haben Flügel, schweben umher und wissen - eigent-

<sup>1)</sup> Mit Bezug auf die von Kohut erwähnten parsischen Benennungen vgl. die vor kurzem, unter Berufung auf J. DARMESTETER, von JSR. LÉVY geführten Nachweise in der Revue des études juives, Jan.—Mars 1884, p. 62.



lich: sie hören — was in der Zukunft geschehen wird, wie die Engel". Kohut's Uebersetzung aber (S. 54) "... sie wissen die Zukunft, das heisst, sie hören von ihr hinter dem Vorhange wie die Engel" ist nicht richtig und macht zudem den Eindruck, als ob auch die Engel gleich neugierigen Dienstboten hinter dem Vorhange lauschten.

Das. N. 7. - Bei Brecher (S. 57) heisst es (nach Pesachim 1112, 111b, 112b): "Dies nefasti waren die Mittwoch- und Sabbathabende, an welchen sogar das Wassertrinken gefährlich ist"; ferner wird aus derselben Talmudstelle angeführt, man solle an Mittwoch- und Sabbathabenden nicht einzeln ausgehen, weil an diesen Abenden Igrath bath Machlath mit 180,000 Engeln des Verderbens umherstreife. Dagegen können wir wiederum Kohut nicht beistimmen, wenn er (S. 52) sagt: "ihre beschädigende Macht beschränkt sich nur auf gewisse Tage, vorzugsweise auf die Mittwoch- und Sabbathabende" und anderswo (S. 93), dass Pesachim 111-112b eine Menge von Vorsichtsmassregeln vorgeschrieben werde, um die an Mittwochen und Sonnabenden als den Dies nefasti (das wären allerdings Dies nefasti: im Talmud werden aber nur die Nächte erwähnt) ihr Wesen treibenden Schedim ohnmächtig zu machen; - ebensowenig dem, was in dem folgenden Satze aus Aboda Zara 12ª (es ist das die am Rande zu Pesachim 112<sup>a</sup> beigedruckte Parallelstelle) angeführt wird, man solle an diesen Abenden kein Wasser trinken; wenn man aber solches getrunken, solle man einen, gleichzeitig mitgetheilten, Spruch hersagen. Es heisst in beiden Talmudstellen, es sei gefährlich, des Nachts (also jede Nacht) Wasser aus Flüssen und Teichen zu trinken, und dagegen wird jener Spruch angeführt. Die Stelle über Igrath bath Machlath findet sich bei Kohut S. 88 mit der Variante, dass dieselbe "in der Nacht" ihr Wesen treibt und man daher "in der Nacht" nicht allein ausgehen soll; also nichts von ..Dies nefasti".

Das. N. 8. - Zur Fortsetzung des oben erwähnten

Satzes (Brecher, S. 43. 55. 59; Kohut, S. 52. 531). 69 ff.) bemerkt Конит (S. 69): "Vgl. die sinnige Talmudstelle (Succa 532): wie der Todesengel die Seele der Geheimschreiber Salomon's in dessen Gegenwart nicht zu nehmen wagte". Der Todesengel hätte sich vor Salomon gewiss nicht genirt, aber er hatte über die Beiden keine Macht, so lange sie nicht in der Stadt Lus waren, wohin sie Salomon schickte, um sie vor dem Todesengel zu schützen also gerade dahin, wo ihnen zu sterben bestimmt war. Die Erzählung findet sich ausführlich bei Brecher (S. 58), der sie mit Recht eine sinnige nennt. Ich habe (a. a. O. S. 264) diese an mehreren Stellen vorkommende Erzählung flüchtig erwähnt und zugleich bemerkt, dass dieselbe nur mit anderen Einzelheiten - auch von Baidawi zu S. 31, 34 (II, 11v) und von Kazwini (I, ٥٨, ٥٩) erzählt wird. Zu S. 120, N. 5. - "In dieser Salomo-Sage . . . sagt Конит (S. 81) entwarfen die jüdischen Mythophanten über Salomo's Verherrlichung ein farbenstrotzendes Gemälde einer buntgestalteten und zum grossen Theil überschwenglich mystischen Ausschmückung". Dem Talmud und Midrasch ist aber Salomon kein Gegenstand der Verherrlichung; was von seiner Macht über die Dämonen erzählt wird, dient nur dazu, um seinen Sturz um so tiefer, seine

sect. 11) von RAPOPORT (l. c. p. 246) angeführt wird, lautet: "Wie viele Geister und Dämonen hatte Salomon bezwungen! Später aber (nachdem er für seine Uebertretung der göttlichen Gebote bestraft worden) hatte er Furcht vor ihnen, während sie früher ihn gefürchtet".

Bestrafung — für die Uebertretung der göttlichen Gebote — um so härter erscheinen zu lassen. In dem von Kohut (das.) als Beleg angeführten Exodus Rabba C. 30 "Wie viel Geister und Schedim hat nicht Salomo besiegt!" ist das unmittelbar darauffolgende weggelassen. Diese Midraschstelle, die, wie eine andere ganz ähnliche (Bamidbar Rabba

<sup>1)</sup> Die dort als Belege angeführten Stellen Jerus. Berach 5, 6 (wohl V, 6) und Jalkut Levit. § 665 sind beide zu berichtigen.

Ganz anders bei den Arabern; ihnen ist Salomon das Ideal eines Chalifen, eines Beherrschers der Gläubigen. Von seiner Uebertretung der Deut. 17, 17 ausgesprochenen Verbote sowie davon, dass er sich von den fremden Frauen zum Abfall vom Jehovadienst verleiten liess, ist nirgends die Rede, und während die arabischen Autoren bei der Darstellung der Einzelheiten seiner Entthronung von einander abweichen, stimmen sie aber darin überein, dass dieselbe nur 40 Tage lang währte, also eine vorübergehende war. Die arabische Sage ist also hier durchaus selbständig und bildet sogar einen Gegensatz zur jüdischen, von der sie nur einiges Wenige entnommen hat. 1)

Zu S. 122, N. 5. — Bei VULLERS (II, 436ª) heisst es: شفوت daemonis species (غول بياباني). Ahriman شفوت).

N. 6. — Das Wort מחכר — das sich nirgends im Talmud, sondern nur im Targum findet — kommt auch in der von Levy erklärten Inschrift vor; Levy meint (p 467 N.) es müsse im Sinne'von "Gespenster" genommen werden. In Rödiger's syrischer Chrestomathie (2. Aufl., Gloss. s. v. p. 85) sowie bei Vullers s. v. wird auch ein armenisches patker angeführt. In Lorsbach's Archiv (II 324, N. 54) heisst es: "Nach Theodoret's Bemerkung hatten auch griechische Uebersetzer von Jes. 8, 21 πάταχρα" (das Targum z. St. hat καταργα). Nach der bei Schleussner (IV, 257 s. v. Πάτραρχα) angeführten Bemerkung ist vielleicht πάτραρχον statt πάταργα zu lesen.

Zu S. 113, N. 8. — Statt אשק, injuste et violenter egit, ist wahrscheinlich אשן zu lesen (Die angeführte Schrift Halevy's ist mir nicht zugänglich).

Das. N. 9. — Dass die Dämonen über alles Eingebundene, Gemessene und Gesiegelte keine Macht haben,

<sup>1)</sup> Statt der S. 120, Note 2 aus CASSEL'S *Thron Salomos* angeführten Stellen p. 2, 42, 52 muss es p. 42—52 heissen, wie bei LEVY a. a. O. p. 490. Uebrigens ist das, was CASSEL über Salomon mittheilt, höchst unbedeutend, da er die arabischen Sagen nur aus HAMMER-PURGSTALL'S "Rosenöl" und ähnlichen secundären Schriften kennt.

wird bei Brecher (S. 59) aus Chullin 105<sup>b</sup> angeführt; bei Kohut (S. 53) heisst es "über alles Eingebundene, Gemessene und Gezählte", welches letztere aber unrichtig ist, da es im Texte חחים heisst (also wie in der Inschrift, cf. S. 121, N. 2). Der Umstand aber, dass hier 70 קיטרין, 70 קיטרין, 70 עיסרין vorkommen, lässt vermuthen, dass etwas Anderes zu Grunde liege. Ich habe (a. a. O. S. 260. 262. 263) an einzelnen Beispielen — die sich aber noch vermehren liessen — gezeigt, dass Knoten der verschiedensten Art als Abwehrmittel dienen. Unter den dafür gebrauchten Ausdrücken ist auch קיטרין (in der Mischnah, Sabbath 56<sup>b</sup>), das dem קיטרין entspricht, welche letztere also wohl zu demselben Zwecke dienten.

Das. — Die Zahl 60 kommt in den jüdischen Schriften mehrfach als runde Zahl, zur Bezeichnung einer grossen Menge, vor, so namentlich in Sprichwörtern; de benso 300 (5 × 60). So heisst es Pesachim 119<sup>a</sup> (wie ähnlich Sur. 28, 76), dass Korach mit den Schlüsseln zu seinen Schatzhäusern 300 Maulthiere belud. Dazu bemerkt der Commentar (R. Sam. b. Meïr), 300 sei sowohl hier wie an anderen Talmudstellen nicht wörtlich zu nehmen. Wie M. Cantor (Mathematische Beiträge etc. p. 361, Vorlesungen über Gesch. d. Mathematik I, 78 ff.) nachweist, findet sich — zumeist unter babylonischem Einflusse — die Zahl 60 und das Mehrfache derselben als unbestimmte Vielheit auch bei den Persern und anderen Völkern.

ון So wird in Dukes, Rabb. Blumenlese p. 83 Nr. 62 aus Sefer Ben Sirah der Spruch angeführt: אייר מייר אייר אייר וווין לד ומליבות נפשך אייר מייר אייר וווין לד ומליבות נפשך אייר וווין לד ומליבות (Halte dir 60 Rathgeber, vernachlässige aber nicht deinen eignen Rath); ferner p. 174, No. 351 aus Synh. 7a: Als die Liebe zwischen uns noch gross war, lagen wir auf der Schneide eines Schwertes, jetzt wo sie abgenommen, ist ein Bett von 60 Ellen Breite (oder Länge אייר און ברמורין וווין ברמורין וווין ברמורין ברמורין וווין ברמורין אווין ברמורין אווין ברמורין אווין ברמורין אווין ברמורין אווין ברמורין אווין ברמורין אווין ברמורין אווין אווין אווין ברמורין אווין אווין ברמורין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אוויין אווין אווין אווין אוויין אווין אווין אוויין אווין אווין אוויין אווין אוויין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אווין אוויין אוויין אווין אווין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אווין אוויין אווין אווין אווין אוויין אווין אוויין אווין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אוויין אווייין אווייין אווייין אוויין אווייין אווייין אוויין אווייין אוויין אווייין אוויין אווי

Das. N. 10. — Dass die hier ausgesprochene Vermuthung, bei עיסרין habe eine Verwechslung des א mit y stattgefunden, richtig sei, lässt sich auch daraus schliessen. dass אסר die beiden ihm hier vindicirten Bedeutungen vereinigt. Im Aramäischen wie im Talmud bedeuted אסור. איסורא, איסורא ..Vinculum": in der oben erwähnten Talmudstelle *Pesachim* ווו<sup>b</sup> kommt nun aber auch (איםרה) איםר in der Bedeutung Engel, Schutzengel vor. So heisst es: Der Engel der Ernährung - איסרה רמזוני heisst , der Engel der Armuth — איסרה רעניותא — heisst נבל

Zu S. 129, N. 16. — Ueber Gabriel und Michael, für deren Charakteristik hier und oben (S. 126, N. 14) KOHUT angeführt wird, vgl. auch meinen öfter erwähnten Aufsatz S. 257; namentlich HERZFELD hat (Gesch. d. Volkes Israel, II Bd., 1857, p. 202) nachgewiesen, dass diese Engel keine fest ausgeprägten Gestalten sind. Gabriel als Engel des Feuers oder vielmehr als Feuerengel kommt auch in einer von Brecher (S. 23) angeführten Stelle vor: "Das Wesen Michaels ist Schnee, das Gabriels ist Feuer". Der Text dieser - mehrfach mit kleinen Varianten vorkommenden -Stelle wird von Geiger in seiner Preisschrift (p. 202) nach Midr. Tanchuma zu Gen. 11, 18 ff. angeführt: "Es heisst (Hiob. 25, 2) המשל ופחר עמו (unter המשל ist Michael gemeint, The bezieht sich auf Gabriel; Michael ist aus Wasser, Gabriel aus Feuer erschaffen, dennoch aber schaden sie einander nicht, und darum heisst es (in dem unmittelbar darauffolgenden Satze): "Er (Gott) stiftet Frieden in seinen Höhen". Wenn aberKohut sagt (S. 26, N. 9): "So wird Michael in einer Ausdeutung des Verses in Hiob (25, 2) der liebevolle Regent und Gabriel TD = Schreck genannt", so ist dagegen einzuwenden, dass der Midrasch von einem liebevollen Regenten Nichts sagt, wie denn überhaupt משל keineswegs den Nebenbegriff des Liebevollen hat. Zudem wird an anderen Stellen (Bereschith R. s. 12 zu Gen. 2, 4, Midr. Schir Haschirim 3, 11) umgekehrt משל auf Gabriel, auf Michael bezogen.

In der Stelle: "Gott hiess Gabriel Kohlen nehmen"
u. s. w. sowie auch in der nach der englischen Uebersetzung mitgetheilten Stelle Pesachim 118a (Brecher S. 25.
26; Kohut S. 31) nennt allerdings Gabriel sich selbst den
Engel des Feuers, von einem "Prince du salut" wird aber
Nichts erwähnt; יורקמי wird der Engel des Hagels (ברד
שר שר שר) genannt, in der englischen Uebersetzung "the prince
of hail". Mr. Hyvernat hat wahrscheinlich dieses Hail =
Hagel im Sinne von Hail = Heil genommen.

In der Stelle über die 6 Arten des Feuers (Joma 21b; Brecher, S. 33; Kohut, S. 33) ist der Ausdruck "denn so lehrte Mar" nicht richtig gedeutet; "Mar" ist kein Personenname sondern das aramäische באמר מר שו , עור שו bedeutet: "denn der Lehrer — Herr — hat gesagt".

S. 130, N. 17.1) — Wie aus den von Gesenius (Thes. p. 31) s. v. Assaph and von Winer (I, 101) s. v. Assaph angeführten Stellen ersichtlich ist, wird Assaph ein Seher (חוה) genannt und David selbst an die Seite gestellt, er war also jedenfalls mehr als ein .. Musicien". Es ist aber überhaupt höchst unwahrscheinlich, dass in der Inschrift Assaph vorkomme; dagegen spricht schon die Schreibung אסף statt אסף. Dieses אסף bildet wahrscheinlich Ein Wort mit dem folgenden גרסריוא also אספנרסריוא Es ist das ein Wort ähnlich dem persischen اسيند – das ja auch in amesha epenta vorkommt — und dem Genius اسيندارمذ bei Vullers (I, oi); vielleicht ist auch das ähnliche יצפנדרמיד in der von Lévy (a. a. O. p. 486, k) erklärten Inschrift der Name eines guten Engels, vor dem Lilith entfliehen Das דיוא welches Wort, wie Lévy bemerkt (p. 488), in jüdischen Schriften nicht vorkommt, ist in אספנרסריוא vielleicht in der ursprünglichen Bedeutung, also in gutem Sinne zu nehmen, wie ähnlich Δαίμων und das persische يرى (Vullers I, 353) entgegengesetzte Bedeutungen in sich vereinigen.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu die Bemerkungen TH. Nöldeke's im "Sprechsaal" dieses Heftes. — Red.

Uebrigens ist es eine Eigenthümlichkeit aller Beschwörungsformeln, dass in denselben Benennungen aus fremden Religionskreisen sowie dunkle, schwer zu entziffernde Ausdrücke vorkommen.

S. 132. — In der — auch von Levy p. 489 erwähnten — Stelle des Targum zu Koh. 2, 5 ist das Wort שלנא in dem Satze וכל אילני בוסמין דאייתין לותי טלני ומזיקי מן הנדקא schwerlich mit lemures zu übersetzen. Das Wort gehört zu אילני בוסמין האייתין לותי טלני ומזיקי מן הנדקא Schatten und bezeichnet also die nächtlichen Dämonen, die im Schatten wandeln. Gesenius (Comment. zu Jes. 34, 14 p. 916 N.) führt eine Stelle aus dem Targum zum Hohenlied 4, 9 an, in welcher neben den Dämonen des Mittags und des Morgens die die Dämonen der Nacht erwähnt werden. Auch bei Payne-

<sup>1)</sup> Das biblische גנן wird an mehreren Stellen — 2 Kön. 19, 34. 20, 6. Jes. 31, 5. Zach. 9, 15. 12, 8 — in der syrischen Uebersetzung durch die Aphelform von wiedergegeben.

Zu S. 135, N. 23. — Was die in der Anmerkung erwähnten Stellen aus Levy (p. 484, h und Kohut p. 88) betrifft, so führt Levy irrthümlich — wie übrigens auch Buxtorf s. v. לילית. col. 1141 — aus Erubin 100b den Satz an המגרלת שער בלילית. Es ist leicht zu ersehen, dass es in der Originalstelle מגרלת שער בלילית heisst und heissen muss und dass es unmöglich המגרלת heissen kann. In jener Stelle werden nämlich die den Frauen — in Folge des über Eva ausgesprochenen Fluches — anhaftenden Eigenschaften aufgezählt, darunter auch ist: מגרלת שער בלילית, was sich auf das Wachsenlassen der Haare oder auch auf das Flechten derselben bezieht.

Mit Bezugnahme auf die — auch von der Redaction S. 135, N. 3 erwähnten — assyrischen lilû und lilîtu sowie auf einige akkadische Benennungen sagt Lenormant (Les origines de l'histoire etc. I, 321): "Chez les rabbins des bas temps du judaïsme, la Lilith est devenue une strige,

une sorte de lamie ou d'empouse, qui enlève les petits enfants pour les mettre à mort". In der Note hierzu wird auf Buxtorf, p. 1140, Eisenmenger II, 413 ff., Gesenius, Commentar zu Jes. I, 916-920, und Lévy in ZDMG. IX, 484 ff. verwiesen. Diese Rabbins des bas temps du judaisme gehören nun jedenfalls ganz verschiedenen Kategorien an. Im Talmud kommt Lilith nicht als eine Art Lamia oder Strix vor. Erst in dem nachtalmudischen Sefer Ben-Sirah - aus welchem Buxtorf 1. c. eine längere Stelle mittheilt - kommt sie als ein den Kindern nachstellender weiblicher Dämon vor. und ebenso in den kabbalistischen Schriften. Von Letzteren führt Lenormant (p. 322) die bei EISENMENGER (II, 422. 423. 453)1) aus Zohar I fol. 170. 387 citirten Stellen an. Ausser dem Sohar führt aber Eisen-MENGER viele andere kabbalistische Schriften an, die geradezu Ausgeburten des Wahnsinns Einzelner sind, und zwar ist es ein Wahnsinn, auf den sich kaum das Wort des Polonius anwenden lässt: If there be madness, there is still method in it. Lenormant verweist nun sehr häufig auf einzelne Stellen Eisenmenger's, darunter auch auf solche. iu denen diese wunderbaren Blasen eines durch die Kabbala verstörten Gehirns, diese wirren, wilden und wüsten Phantasiegebilde vorkommen. In Folge davon, dass Le-NORMANT die Originalstellen nicht eingesehen, wird zuweilen eine und dieselbe Sache in verschiedener Weise dargestellt. So wird p. 322 als eine der "Légendes" angeführt, "que l'homme qui couche seul dans une maison tombe au pouvoir de la Lilith": dazu wird in der Note auf Eisenmenger II. 452 verwiesen. In dieser Stelle führt nun Eisenmenger eine Stelle aus Sabbath נכל הישן כבית יחירי אחזתו an: וכל הישן כבית יחירי לילית, was allerdings dasselbe besagt. In der vorhergehenden Note bei Lenormant (p. 322) heisst es von der Lilith: "On en fait même . . . le représentant féminin de

I) EISENMENGER gibt beim Sohar und bei andren Schriften auch die von ihm benutzte Ausgabe an, weil es sonst schwer wäre, die betr. Stellen aufzufinden

tout mal (Schabbath fol. 151)". Dieses findet sich nun bei Levy (a. a. O. p. 485): "Auch sie wird als Repräsentantin alles Bösen gedacht (Sabb. 151b)". Das ist also dieselbe Talmudstelle, die Eisenmenger (II, 452) anführt, in welcher es heisst, dass von der Lilith ergriffen wird, wer in einem Hause allein schläft, was mit "le représentant féminin de tout mal" nicht ganz identisch ist.

An einer andren Stelle bei LENORMANT (p. 201, N. 4) werden mit Bezug auf Lilith folgende Schriften angeführt: La Paraschah Bereschith (fol. 15, col. 4), le Touf haareç (f. 19, col. 3), le Yalkout 'hadasch (f. 108, col. 3) le Galante (f. 7, col. 1). Ein Buch Paraschah Bereschith existirt nicht; es ist hier aber die Stelle gemeint, die Eisenmenger (II, 416) aus "des Rabbi Bechai ausslegung über die fünff bücher Mosis fol. 15, col. 4 in der Paraschah Bereschith" anführt. Touf (richtiger Tubh) haares ist der Titel eines Buches -מוב הארץ nach Jes. 1, 19 — das eine Beschreibung Palästina's1) enthält, und das Eisenmenger (II, 420) mit Bezug auf Lilith als Tuf haarez fol. 19, col. 3 anführt. Auf derselben Seite wird von Eisenmenger eine Stelle "in dem Jalkut chadasch fol. 108, col. 3 auss dem Galante fol. 7, col. 1" angeführt, die, nur ausführlicher, dasselbe besagt wie das von Lenormant daraus angeführte. Jalkut chadasch ist übrigens ein ganz werthloses Büchlein, das einzelne Excerpte aus kabbalistischen Schriften enthält; Galante heisst der Verfasser eines קול בוכים betitelten Buches.

Auch sonst finden sich einzelne ungenaue Citate bei Lenormant. P. 324 wird die Erklärung angeführt, die Hieronymus von den שָּׁעִירִים gibt: "vel incubones vel Satyros vel sylvestres quosdam homines quos nonnulli Fatuos ficarios vocant". Im folgenden Satze heisst es: "Il leur donne essentiellement le caractère d'incubes, comme aussi chez les Juifs Moïse Maimonide (Moré nébouchim, III, 46)". Allerdings heisst es bei Gesenius (Comm. zu Jes. 34, 14,

<sup>1)</sup> Palästina heisst im Talmud הארץ, das Land κατ' έξοχήν.



II p. 915): "S. auch Maimonid. More Neboch. 3, 46", allein das hat nur Bezug auf die kurz vorher erwähnten bocksgestaltigen Spuckgeister; an einer andren Stelle (zu 13, 21, p. 465) in welcher Gesenius diese Stelle des Hieronymus anführt, wird Maimonides nicht erwähnt, weil bei demselben von Incuben gar keine Rede ist. In der Stelle l. III, c. 46 des Moreh Nebuchim (Guide des égarés III, 362, Text f. 101b) heisst es: Einzelne Secten der Sabier, welche die Dämonen göttlich verehrten, glaubten, dass diese die Gestalt von Böcken annahmen, und desshalb nannten sie die Dämonen privite — بالمنافق من الصابة يعبدون النه يتشكل في صورة العنوز ولذلك كانوا يستون الجن ويعتقدون انه يتشكل في صورة العنوز ولذلك كانوا يستون الجنا

In Note 1 zu p. 322 sagt Lenormant: "Parmi les fils de la Lilith on nomme Hormiz et Hormin, c'est-à-dire l'Ormuzd (Ahouramazda) et l'Ahriman (Angrômainyous) des Parses: A. LEvy, Zeitschr. d. deutsch. Morgenl. Gesellsch. t. IX, p. 485; RAPOPORT, Erech Millin, p. 247; GRÜNBAUM, Zeitschr. d. deutsch. Morgenl. Gesellsch., t. XVI, p. 308". L'Ormuzd et l'Ahriman ist nun jedenfalls unrichtig; es ist entweder der Eine oder der Andre. In der von Lenor-MANT angeführten Stelle ZDMG. XVI, 398, N. habe ich auf Lorsbach's Archiv (II, 258, 282) verwiesen, woselbst Re-LAND'S Dissertt. misc. II, 131 angeführt wird. In letzterer Stelle heisst es, dass im Talmud הורמין, d. h. Ahriman vorkomme, wofür aber an einigen Stellen wahrscheinlich הורמיז, nämlich ביי zu lesen sei. Das von mir angeführte הורמיז בר לילית findet sich Baba Bathra 732; die gewöhnlichen Talmudausgaben haben hier הורמין, im Commentar zur Stelle wird auch die Lesart הורמיו angeführt, welches letztere auch Aruch s. v. hat. Unter der Voraussetzung, dass הורמיז die richtige Lesart sei - nach Rabbinovicz, Dikduke Soferim z. St. findet sich הורמיז auch in der Münchener Talmudhandschrift sowie in andren Schriften -

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

habe ich jene Stelle als Beispiel dafür angeführt, dass der Name einer fremden Gottheit als Benennung eines Dämons gebraucht werde, indem ich gleichzeitig bemerkte, dass Mussafia's Erklärung dieses הורמיז mit Hermes unrichtig sei. Auf jenes בר לילית ist aber kein grosses Gewicht zu legen: in der Talmudstelle ist nämlich die Rede von einem Jongleur und Akrobaten, der ganz erstaunliche Kunststücke ausführte; dieser wurde nun הורמיז בר לילית genannt, wahrscheinlich um ihn als Tausendsasa und Teufelskerl zu bezeichnen, also im Sinne von δαιμόνιος und wie ähnlich das persische auch für vir fortis et strenuus, athleta gebraucht wird, und wie ديه دست manu celer in opere, qui celeriter rem conficit bedeutet. In diesem Sinne erklärt auch Rapoport, der übrigens הורמין liest, in Erech Millin s. v. אשמראי (p. 247) diese Benennung, wie denn Lévy, der ebenfalls die Lesart הורמיו unberücksichtigt lässt, diese Stelle des Erech Millin (a. a. O. p. 481) anführt, während er p. 485 das הורמין בר לילית wörtlich nimmt; möglich wäre es allerdings, dass man diese bereits vorhandene Benennung auf jenen Akrobaten übertrug.

Jedenfalls ist Lenormant, dessen "Magic- und Wahrsagekunst" Mr. Hyvernat (p. 113, N. 2) anführt, auf dem Gebiete der rabbinischen Dämonologie kein durchaus zuverlässiger Führer.

<sup>1)</sup> Wenn LENORMANT (p. 327) von Aschmedai sagt, . . . que son nom a été suivant la judicieuse remarque de M. MAURY — La Magic et l'astrologie etc. 3. ed. p. 290 (1. ed. p. 288, N.) — orthographié de manière a pouvoir présenter la signification de ésch-Madaï "le feu de la Médie", so ist diese Erklärung von THYN zwar sehr ingeniös aber entschieden unrichtig.

# Der Nabonideylinder V Rawl. 64 umschrieben, übersetzt und erklärt.

Von Johannes Latrille.

### Einleitung.

Die bisher durch das grosse Londoner Inschriftenwerk zugänglich gewordenen Inschriften der neubabylonischen Könige, welche vom Sturze des lange Zeit schier unbesieglichen Bruderreiches Assur an bis zum Untergange des semitischen Weltreiches auf Babels stolzem Throne sassen, gehörten zum grössten Teile Nebukadnezar, dem mächtigsten dieser Könige, an, - in verschiedenen Ruinen gefunden und von allerlei Werken des Weltherrschers erzählend. Dazu gesellten sich eine Inschrift Neriglissars und zwei Texte des letzten Königs in der kurzen Reihe, des Nabonid, von denen einer - leider der wertvollere - in sehr verstümmeltem Zustande auf uns gekommen ist. Diese Quellen der neubabylonischen Geschichte haben durch die kürzlich herausgegebene zweite Hälfte des fünften englischen Inschriften-Bandes einen stattlichen Zuwachs erhalten in drei ziemlich umfangreichen und ausgezeichnet erhaltenen Schriftstücken, welche Nabonid hat anfertigen lassen. Diese Texte sind um so wichtiger als sie etliche Angaben des berühmten Cyruscylinders erst ganz verstehen lehren. Sie stammen alle drei aus dem Tempel des Sonnengottes in Sippar, einem Bau, dessen Fundamente aus uralter Vorzeit zu erzählen

wissen, und welcher daher eine gewisse Ehrfurcht für sich in Anspruch zu nehmen wohl berechtigt ist.

Alle diese Dokumente aus der neubabylonischen Zeit im engsten Sinne sind in ihrem Inhalte einander sehr ähnlich und unterscheiden sich in der ganzen Anlage von den Königsinschriften des Nordreiches in durchgreifender und auffälliger Weise. Die assyrischen Grosskönige sind vor allem darauf bedacht, den Ruhm ihrer Kriegsthaten auf die Nachwelt fortzupflanzen, und widmen daher der Aufzählung und Darstellung derselben den vornehmsten Platz in ihren Schriftstücken und Denkmälern: von den Werken des Friedens pflegen sie erst in zweiter, dritter Linie kurz zu handeln. Ganz anders die neubabylonischen Könige - leider ganz anders! Ihre Inschriften, so weit wir sie wenigstens bisher kennen gelernt haben, enthalten von Nachrichten über Kriegsereignisse kaum eine flüchtige Spur. Den Inhalt machen eigentlich ausschliesslich Berichte über grossartige Neubauten und Restaurationen verfallener Bauwerke aus. Denn die wenigen Worte, mit denen Nebukadnezar im Anfang der zweiten Columne seiner grossen Steinplatteninschrift der Kriege gedenkt, welche er unter Mühsal und Gefahren aller Art im mächtigen Schutze der grossen Götter siegreich und ruhmvoll durchgeführt hat, können nicht ein "Bericht" über Kriegsthaten genannt werden.

Das mit ganz geringen Abweichungen eingehaltene Schema der neubabylonischen Inschriften ist folgendes: Den Anfang macht eine mehr oder minder ausführliche Titulatur des Königs, manchmal mit etlichen Gebetsworten an den oder jenen Gott des Pantheons geschlossen; dann folgt der Bericht über einen Bau oder mehrere Bauten, als Tempelbauten, Palastbauten, Befestigungswerke, Anlage von Kanälen; geschlossen wird die Inschrift mit allerhand Gelöbnissen und Gebeten zu den Göttern für den König und seine Familie sowie um Erhaltung der königlichen Werke, besonders des Bauwerkes und der in demselben niedergelegten Inschriften. Diese Gebete sind tief em-

pfunden und schön geformt. Manchmal gewinnt Einleitung und Schluss eine grosse Ausdehnung, so besonders in der V R 65 veröffentlichten, sehr interessanten und recht schwierigen Nabonidinschrift, in welcher von 92 Schriftzeilen 17 die Titel des Königs, des Gottes Samas und seines Tempels Ebabbara einnehmen und volle 37 Zeilen auf das Schlussgebet kommen, so dass Einleitung und Schluss, freilich beide äusserst interessant und namentlich sprachlich sehr wertvoll, den grösseren Teil der Inschrift ausmachen. Der (VR 66 veröffentlichte) Text des Antiochus, des Sohnes des Seleukus, in welchem die Gemahlin dieses Antiochus, die As-ta-ar-ta-ni-ik-ku, genannt wird, besteht fast ganz aus einem Gebete: Auf 5 Zeilen Einleitung folgt in 10 Zeilen die Nachricht, dass Antiochus für den Bau der Tempel Esagila und Ezida im Lande Chatti mit seinen reinen Händen Ziegel gestrichen habe und am 20. Addar des 43. Jahres das Fundament für Ezida habe legen lassen. Der ganze übrige Text (45 Zeilen) ist ein etwas langatmiges Gebet. - Der Text, welcher der folgenden Arbeit zu Grunde liegt, zerfällt, abgesehen von kurzer Einleitung und kurzem Schluss, in drei Teile, von denen ieder einzelne mit einem ziemlich ausführlichen Gebete schliesst.

Wie erklärt sich diese auffällige Erscheinung? Hatten diese babylonischen Könige keine Kriege zu erzählen? Von Nebukadnezar wissen wir, wie schwere Kämpfe er zu bestehen gehabt hat (woran uns schon die Namen Karkemisch, Jerusalem, Tyrus erinnern), und es ist ganz undenkbar, dass die Nachfolger desselben eine vollständig ruhige Regierung gehabt haben sollten. Denn in einem Reiche, dessen Teile von so grundverschiedenen Elementen gebildet werden, wie die des neubabylonischen Weltreiches, und welches so vielfach von räuberischen und mächtigen Nachbarn umlagert ist, kann es ohne Kriege nach aussen, ohne Aufstände im Innern nicht abgehen. Die Inschriften deuten, wenigstens indirekt. auch an, dass es in jenen Zeiten Feinde ringsum gab: die Gebete um Sieg über die

Feinde, um göttliche Hilfe gegen dieselben kleiden sich in mannigfache Formen - Beweis genug, dass solche Bitten damals nicht eben überflüssig waren. Auch im Innern des Reiches, ja in der Hauptstadt selbst ist es ohne manchen Strauss nicht abgegangen. Die verschiedenen Parteien der Priester, welche auch in Babylon auf einander eifersüchtig gewesen sein mochten, dazu die Zerklüftungen, welche die Unterschiede in der Nationalität der Bewohner Babels, der Weltstadt im eigentlichen Sinne, mit sich brachten, machten es unmöglich, dass der zweimalige Dynastienwechsel beim Regierungsantritt Neriglissars und Nabonids ohne ernste Unruhen hätte vorübergehen können. Neriglissar wie Nabonid werden den Thron nur unter schwerem Ringen haben behaupten können. Politisch wichtige Ereignisse gab es also wohl genug zu erzählen, und doch ist in all den Inschriften kein Bericht über solche auf uns gekommen.

Wollte man diesen Unterschied zwischen der Abfassungsart der assyrischen und neubabylonischen Inschriften dadurch erklären, dass alle bisher ausgegrabenen Denkmäler der neubabylonischen Herrscher eben nur Tempelinschriften enthalten, so würden dagegen aufs entschiedenste die beiden letzten Blätter des fünften Londoner Inschriftenbandes sprechen, welche den Text von einer alabasternen Votivtafel Asurnazirpals und zwar eine assyrische Tempelinschrift enthalten. Obgleich hier der assyrische König hauptsächlich von einem Tempelbau Bericht erstatten will, findet er doch Musse, in der ersten Hälfte der Inschrift in etlichen Skizzenstrichen ein Bild von seinen Kriegsthaten zu entwerfen. Erst dann wendet er sich zum eigentlichen Gegenstande seiner Darstellung.

Zum Teil erklärt sich diese Erscheinung wohl daraus, dass die Babylonier überhaupt kein so kriegerisches und kriegliebendes Volk waren wie die Assyrer, sie waren vielmehr ein vorwiegend Handel treibendes Volk, auf Erwerb bedacht, Reichtum und Pracht liebend. Diese Eigenart ihres

Volkes berücksichtigten die Könige ihres Teils, indem sie in ihren Inschriften dem Volke nicht von Kampf und Sieg, sondern von allerhand nutzbringenden und dabei glänzenden und bewundernswerten Friedenswerken erzählten.

Mochten sie auch noch so viel mit Kriegen zu thun gehabt haben, ihre Hauptaufgabe blieb doch immer die Befestigung ihres Landes und seiner von Natur ganz offen und ungeschützt sich hinbreitenden Hauptstadt, dazu die Herrichtung neuer, der Weltstellung des Reiches angemessener Tempel und Paläste und die glänzende Restauration der Staatsbauten in allen grossen Städten.

Als Nebukadnezar das kaum aufgerichtete Reich als Erbe seines Vaters empfing, war es in sehr verwahrlostem Zustande. Nabopolassar hat guten Grund gehabt, seinen Sohn "Nebo, schirme mein Gebiet!" zu nennen. Er hat in diesem Namen sein tägliches Gebet, sein tägliches Sorgen ausgedrückt. Sobald Nineve gefallen und Babyloniens Selbstständigkeit errungen war, ging er an die Restauration seines Reiches, vor allem - wie uns sein grosser Sohn erzählt - an die Ummauerung Babels selbst. Und das war nötig! In den letzten Zeiten, besonders unter Sanherib und Asurbanipal hatten die stets unruhigen und gegen das Joch Assurs sich auflehnenden Babylonier Tage schweren nationalen Unglücks gesehen. Immer wieder mussten die Grosskönige aus dem Norden hinabziehen in die paradiesischen Fluren des hartnäckigen, widerspenstigen Vasallenreiches; Städte wurden auf diesen Heereszügen belagert, erstürmt und zerstört, und Babel selbst mehrfach gezwungen, dem Sieger seine Thore zu öffnen. Schwer geschädigt, ja manchmal ganz verfallen lag es da, wenn Assurs Heer seine Stätte verliess. Zwar liessen es sich die assyrischen Herrscher angelegen sein, solche Zerstörungen wieder gut zu machen, wenn sie die stolze und schöne Feindin gedemütigt hatten; Asurbanipal nennt seinen Vater Asarhaddon geradezu den Fürsten, der Babylon wieder bewohnbar machte (musêsib Bâbîli, VR 62.

N° 1, 5). Aber von langer Dauer waren solche Friedenszeiten nicht. Was Asarhaddon nach der furchtbaren Niederlage, welche Babel unter Sanherib erlitten hatte, dort und in anderen Städten wiederhergestellt, musste Asurbanipal niederreissen; denn sein wohlthätiges Walten für Babylonien in den ersten Jahren seiner Regierung wurde gehemmt durch die Ränke des treulosen leiblichen Bruders Samassumukin, welcher durch seine hochfahrenden Pläne dem Lande neues Unglück bereitete.

Man kann ahnen, welch nachteiligen Einfluss so lange Kriegszeiten auf das bedeutendste Centrum des Handels ausgeübt haben müssen, und versteht es, dass, sobald die Selbstständigkeit in langem, heissem Kampfe errungen war, sofort die Arbeit des Friedens begann. Nebukadnezars Aufgabe war es, diese Arbeiten auf mancherlei Gebieten zu Ende zu führen. Die vielen Tausende von Arbeitern zu diesen Zwecken lieferten ihm die unterworfenen Völker, welche er nach assyrischem Muster nach Babylonien schleppte. So wuchsen denn die Mauern Babylons, seine Tempel, seine Paläste in kurzer Zeit aus der Erde, umfangreiche Kanalbauten sicherten der Hauptstadt Wasser in Meeresfülle - kurz das Centrum der Regierung dieses gewaltigen Regenten sind die Werke des Friedens, die Riesenarbeiten zur Sicherung des Hauptlandes seines Weltreiches. Daher verschmäht er selbst in einer so ausgedehnten Inschrift, wie die grosse Steinplatteninschrift, die glorreichen Triumphe seines Feldherrntalentes auch Ebenso seine Nachfolger: sie folgten nur aufzuzählen. seinem Regierungsprogramm und nahmen auch seine Inschriften zum Vorbild für die ihrigen. Nur über die politischen Ereignisse der letzten Tage Babylons haben wir keilschriftliche Nachricht in den TSBA. Bd. VII veröffentlichten Annalen. Vielleicht haben die neubabylonischen Könige von Anfang an eine Reichsannalistik gehabt und nach dem Datum in kurzer Form die wichtigen Ereignisse ihrer Regierung registrieren lassen.

Dass in den neubabylonischen Texten den Gebeten so viel Raum gewidmet wird, erklärt sich leicht. Babylonien ist das Heimatland der Priesterweisheit, der Busspsalmen, der Beschwörungsformeln - der ganzen babylonisch-assyrischen Religionsvorstellungen. Die Priester aber, die Hüter und Fortbildner dieser uralten Traditionen, sind zugleich die Tafelschreiber, die Verfasser der Inschriften. Ist in Assyrien, dem grossen Militärstaate, das Königtum die alles beherrschende Macht, der auch das Priestertum untergeordnet ist, so besteht in Babylonien das Priestertum neben der königlichen Gewalt als eine einflussreiche Macht, sich nicht immer dem Könige fügend, zuletzt sogar an dem Sturze des Reiches arbeitend. Dieser Machtstellung der babylonischen Priester entspricht es, dass sie in den Inschriften für religiöse Dinge so viel Raum beanspruchen, ja stellenweise wertvolle mythologische Notizen einflechten.

Der Wert der neubabylonischen Sprachdenkmäler besteht zunächst also nur zum geringsten Teil in der Bereicherung politisch-historischen Wissens, in erster Linie vielmehr in der aus ihnen zu gewinnenden grammatikalischen und lexikographischen Ausbeute. Was überdies die Texte Nebukadnezars durch ihre ziemlich genauen Angaben über die gewaltigen Befestigungen Babylons und seine Kanäle für die Förderung unserer topographischen Kenntnis der Hauptstadt leisten, zeigt zur Genüge der schöne Aufsatz von Friedrich Delitzsch "Ein Gang durch das alte Babylon".1) Noch bedeutungsvoller sind die Inschriften Nabonids durch die hochwichtigen Angaben aus alten, uralten Tafeln seiner Vorgänger, für welche dieser letzte König ein rastlos forschendes Interesse hatte. Davon werde ich im Laufe dieser Arbeit ausführlicher zu handeln Gelegenheit haben.

Die Sprache der neubabylonischen Inschriften ist

<sup>1) &</sup>quot;Daheim" 1884, Nr. 49 f.

im Grossen und Ganzen mit der assyrischen identisch. Ganz besondere Aehnlichkeit hat das sprachliche Kolorit der neubabylonischen Texte mit dem der Inschriften Asurbanipals: dieselbe Freiheit und Biegsamkeit der Konstruktionen tritt uns in beiden entgegen. Nebukadnezars und Nabonids Tafelschreiber behandeln die Endungen u. i. a ebenso willkürlich, wie die Tafelschreiber des letzten grossen Assyrerkönigs. Auch die sehr beachtenswerte Erscheinung, dass der vokalische Auslaut der Nomina häufig abgeworfen wird, findet sich gleicher Weise in den genannten Schriftstücken. Dieser Abfall des Endvokals lässt sich auch schon aus früheren assyrischen Texten hinreichend belegen und in den Vokabularien ziemlich oft nachweisen, in den letzten Zeiten aber tritt er in ungleich zahlreicheren Beispielen auf. Flemming in seiner Arbeit über "die grosse Steinplatteninschrift Nebukadnezars II" nennt (S. 32) diese Erscheinung: Gebrauch "der Status-konstruktus-Form für den Status absolutus". In den meisten Fällen sind auch diese Wörter mit abgeworfenem Endvokal formell mit der Statuskonstruktus-Form identisch - aber doch nicht in allen. Die Form ûm z.B., welche sich etliche Male für den Plural ûmê findet, ist nicht der Stat. konstr. des Plural von ûmu. Mit dem von Flemming angeführten nisik und sar für nisku und sarru hat es nach meiner Ansicht eine eigene Bewandtnis (vgl. den Kommentar zu II, 1 und II, 49). Wenn freilich bei einer Segolatform wie nisku der Endvokal abfiel, so musste sie zu nisik werden. Diese Abschleifung des Endvokals ist im Assyrisch-Babylonischen ziemlich häufig, gehört jedoch dort zu den Ausnahmen, während umgekehrt im Hebräischen die Formen mit Endvokal seltene Ausnahmen sind.

Die Zischlaute s = D und s = w, im Assyrischen mit etlichen wenigen Ausnahmen streng geschieden, wechseln im Neubabylonischen, besonders in den Nebukadnezarinschriften häufig mit einander. Dieser Wechsel — wie der von b und p, von p und p, von p und p und p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p von p und p und p von p und p und p von p und p und p und p und p und p und p und p und p und p und p und p u

Gebiet der Schrift gehörig — beweist für die Sprache wenigstens so viel, dass die beiden Laute sehr ähnlich gesprochen wurden.

Die wichtigste Eigentümlichkeit zeigen die neubabylonischen Texte in Bezug auf den Konsonanten m. Dass die Babylonier das m wie w aussprachen, ja es wie einen Halbvokal behandeln konnten, lässt sich durch die Beispiele belegen, welche der VR 65 veröffentlichte Nabonidcylinder in seinen zwei Exemplaren bietet. Dort ist nämlich in dem einen Exemplare nach gewöhnlicher Weise ein m geschrieben, in dem anderen fällt es graphisch fort. So bietet zu  $\hat{e}$ -im-ga "weise" Zeile  $3^a$  die Glosse  $\hat{e}$ -ga; zu  $\hat{u}$ -sat-ih Zeile  $5^b$  die Glosse  $\hat{u}$ -sat-mi-ih "ich liess halten"; Zeile  $4^b$  ist für die sonst surm $\hat{e}$ ni geschriebene Holzart sur-i-ni geschrieben. Das m ist an allen diesen Stellen verflüchtigt und wird wie ein Hauchlaut behandelt.

Noch bedeutsamer sind die beiden für eine und dieselbe Form gebrauchten Schreibungen ú-ka-ma-an-ni V R 65, 27 a und ú-ga-a-an-ni VR 63, 28 a. Diese Form giebt um so mehr zu denken, als in dem Nebukadnezartext VR 34 das col. I, 34 ú-šá-al-ma-am geschriebene Schaphel von lamû I, 26 als ú-šá-al-am erscheint, worauf Friedrich Delitzsch im Sommer 1884 hingewiesen hat. ukânni heisst "er wartete" und gehört zu dem Stamme קוה, für dessen richtige Bestimmung Delitzsch (bei Lotz, die Inschriften Tiglat-Pilesers I, S. 113) die Form u-ka--u (Asurb. 134, 52) angeführt hat. Die Form ukâmânni (für ukammânni\*), ebenso die Form ušalâm neben ušalmâm lässt an der Richtigkeit der von Paul Haupt (Beiträge zur assyrischen Lautlehre, S. 87) ausgesprochenen Behauptung, dass das Assyrisch-Babylonische ein konsonantisches i garnicht kenne, sehr begründete Zweifel aufkommen. Diese Formen weisen doch allzu deutlich auf das hebräische 717 "harren, warten" und "umgeben, umschliessen" hin und fordern, dass man usalwâm und ukâwânni lese. Die Babylonier besitzen am Ende doch eigentliche Verba y"y; jedoch sind — wie De-LITZSCH sagt — bei den Babyloniern die Zeichen ma, mi u. s. w. bereits für das griechische Digamma in Gebrauch (für letzteres vgl. auch kå iru "Gatte" und kâmiru, besser kâwiru).¹)

Die Schrift der neubabylonischen Inschriften ist aus der altbabylonischen entstanden. Ihr Gebrauch beschränkt sich nicht auf die Inschriften der Könige von Nebukadnezar bis Nabonid, sondern ist lange vorher und auch noch nachher erwiesen. Schon Nabû-bal-iddina, welcher zur Zeit Asurnazirpals (884-860) in Babylonien regierte, schreibt mit neubabylonischen Zeichen (VR 60 f.), welche sich von denen unseres Nabonidcylinders kaum unterscheiden. Der Antiochuscylinder (V R 66) ist gleichfalls mit neubabylonischen, freilich sehr gekünstelten Zeichen geschrieben. In diesen Zeiten, schon von Samassumukin ab, macht sich ein Streben geltend, die ursprünglichen Formen, welche langer Gebrauch zu einfacheren. praktischeren abgeschliffen hatte, durch alle möglichen Zusätze und Schnörkel an Umfang noch zu überbieten. Am meisten hält sich an die alten Formen Nebukadnezars grosse Inschrift, freier ist der Nabonidcylinder V R 63. noch künstlicher der Antiochuscylinder geschrieben; am meisten verschnörkelt sind die Schriftzeichen bei Samassumukin (V R 62 N° 2). Man vergleiche nur die Zeichen für mu Zeile 31, für li2) Zeile 33, für it Zeile 36!

In etlichen Fällen leistet diese Schrift der Erklärung wichtiger Ideogramme willkommene Dienste. So findet sich das Ideogramm



<sup>1)</sup> Vgl. jetzt auch die Ausführung von Dr. H. ZIMMERN in "Babylonische Busspsalmen" (Lpzg., Breitkopf und Härtel 1885), S. 16, 17, der sich dort in ganz gleichem Sinne wie wir ausspricht und auf seine Beobachtungen eine ansprechende Etymologie des Wortes amêlu gründet. — Ueber etliche vereinzelte Eigentümlichkeiten der neubabyl. Sprache, wie den Plural auf i in Verbalformen (häufig V R 65) siehe den Kommentar.

<sup>2)</sup> Vgl. oben, S. 66, Ann. 2. — Red.

häufig geschrieben, lässt also die Zusammensetzung deutlich erkennen, giebt so die Wortbedeutung an die Hand und macht früheren falschen Erklärungen ein Ende (s. das Nähere zu II, 45). Ebenso ist es mit dem Ideogramm kel, bisher nin gelesen. Das Neubabylonische schreibt oft kel, z. B. V R 61, col. VI, 42, und dieses ist, da ke auch den Lautwert mim hat, mimma zu lesen, und nin aus der Reihe der assyrisch-babylonischen Pronomina zu tilgen.

Misslich für das Lesen neubabylonischer Texte ist, dass für etliche im Altbabylonischen und im Assyrischen verschiedene Zeichen ganz dieselbe Form geprägt ist. So ist Zeichen für bîtu "Haus", assyrisch []], und für kit, sih, lil, assyrisch []]. Im Assyrischen ist []] mal zu lesen; mal schreibt das Neubabylonische []], welches Zeichen jedoch auch die im Assyrischen gebräuchlichen Lautwerte dir, tir hat (vgl. zu II, 23). Das Zeichen [] = assyrischem []] hat neben dem Lautwert sik auch den Lautwert sim (sêm), z B. V R 65, 5a.

Die Zeichen zi und zu werden auch für zi und zu gebraucht, die Zeichen bi, bî, ba für pi, pê, pa und umgekehrt, die Zeichen ga, gi, gu für ka, ki, ku. Diese Lautwerte finden sich zum Teil auch in assyrischen Inschriften, Vokabularien und Syllabaren (vgl. z. B S<sup>c</sup> 199: ga-ak-ku für ka-ak-ku), aber bei weitem nicht so zahlreich. Dagegen hat auch im Assyrischen das Zeichen — die Werte bu und pu, H die Werte za und za (vgl. auch E für ku und ku, (E) für ki und ki); s. Paul Haupt, ASKT 168 ff.

Abgesehen von solchen einzelnen Abweichungen deckt sich der Bestand der Zeichen und Lautwerte in der assyrischen und neubabylonischen Schrift.

<sup>1)</sup> Cf. LENORMANT, Études accadiennes I, 1, 53, n.

<sup>2)</sup> Dieser Lautwert mal hat seinen Entstehungsgrund wohl darin, dass laut V R 39, N° 4, 60 f. Ideogramm für ma-lu-u ist.

## Transcription.

Col. I. 1. A-na-ku ilu Na-bi-um-na-'-id šarru ra-bu-ú šarru dan-nu

šar kiš-ša-ti šar Bâbîli šar kib-ra-a-ti ir-bit-ti

za-ni-in Ê-sag-ila ŭ Ê-zi-da šá ilu Sin ŭ ilu Nin-gal i-na libbi um-m[i-šú]

5. a-na ši-ma-at šarru-ú-tu i-ši-mu si[-ma-at-su] mâr <sup>m ilu</sup> Nabû-balât-su-ik-bi rubû ê-im-ku pa-li-ih [îlâni rabûti]

7.

a-na-ku.

- 8. Ê-hul-hul bît ilu Sin šá ki-rib alu Ḥar-ra-nu šá ul-tu ù-mu şa-a-ti ilu Sin bêlu ra-bu-ú
- 10. šú-ba-at tu-ub libbi-[šú ra-]mu-ú ki-ri-ib-šu ê-li âli ŭ bîti ša-a-šú lib-bu-uš i-zu-uz-ma amêlu Ummân-Man-da ú-šat-ba-am-ma bîta šú-a-tim ubbi-it-ma

ú-šá-lik-šú kar-mu-tu. I-na pa-li-ê-a ki-i-nim

ilu Bêl bêlu rabû<sup>1</sup>) i-na na-ra-am šarru-ú-ti-ia 15. a-na âli ŭ bîti ša-a-šú is-li-mu ir-šú-ú ta-â-ri.

I-na ri-êš šarru-ú-ti-ia dârî-ti ú-šab-ru-'-in-ni

šú-ut-ti

<sup>1)</sup> Hier liegt ein Versehen des Tafelschreibers vor. Die Verba islimu und irtü verlangen zwei Götter als Subjekt. Sin, dem dieser Tempel gehört, muss vor allem genannt sein. Es werden Marduk und Sin einzusetzen sein gemäss Zeile 18, 34 u. s. f. So meine Uebersetzung.

<sup>2)</sup> Der Cylinder hat die Gestalt eines schlanken Fässchens, ist also in der Mitte etwas breiter als an den Enden; daher die grössere Zahl der

## Uebersetzung.<sup>2</sup>)

Col. I. 1. Ich, Nabonid, der grosse König, der mächtige König,

der König der Gesamtheit, der König von Babylon, der König der vier Weltgegenden, der verschwenderisch schmückt Esagila und Ezida, dessen Loos Sin und Ningal im Mutterleibe

- zu königlichem Loose bestimmten, der Sohn des Nabubalatsuikbi, des weisen Fürsten, des Verehrers der grossen Götter,
- 7. bin ich.
- Echulchul, den Tempel des Sin in Charran, in welchem seit ewigen Tagen Sin, der grosse Herr,
- 10. einen Sitz der Freude seines Herzens bewohnt hatte, über diese Stadt und Tempel ergrimmte sein Herz, und Ummanmanda liess er kommen, jenes Haus richtete er zu Grunde und

liess es dem Erdboden gleich werden. Unter meiner beständigen Regierung

wurden Sin und Marduk aus Liebe zu meiner Majestät

15. gegen diese Stadt und Haus freundlich, sie willigten in Vergebung.

Im Anfang meiner andauernden Königshorrschaft liessen sie mich schauen

17. einen Traum:

Zeilen in Col. II. — Inhalt: Eingang: Name und Titel des Königs; Col. I, 1—7. Teil I: Bau des Mondtempels in Charran; I, 8—II, 46. T. II: Bau des Sonnentempels in Sippar des Samas; II, 47—III, 21. T. III: Bau des Anunittempels in Sippar der Anunit; III, 22—42. Schluss: Segen für den treuen Nachsolger; III, 43—51.

| Col. | I. | 18. | ilu | Marduk | bêlu | rabû | ŭ | ilu | Sin | na-  | an  | ı-na-ri |
|------|----|-----|-----|--------|------|------|---|-----|-----|------|-----|---------|
|      |    |     |     |        |      |      |   |     | šai | mê i | í i | irșitim |

iz-zi-zu ki-lal-la-an ilu Marduk i-ta-ma-a it-ti-ia

20. ilu Nabû-nâ'id šar Bâbîli i-na sisê ru-ku-bi-ka

i-ši libnâti Ê-hul-hul ê-pu-uš-ma ilu Sin bêlu rabû i-na ki-ir-bi-šú šú-ur-ma-a šú-ba-at-su. Pa-al-hi-iš a-ta-ma-a a-na ilu Bêl ilâni ilu Marduk bîta šú-a-tim šá tak-bu-ú ê-pi-šú

25. amelu Ummân-Man-da sa-hi-ir-šum-ma pu-ug-gu-lu êmu-ga-a-šú ilu Marduk-ma i-ta-ma-a it-ti-ia amelu Umman-Man-da ša tak-bu-ú šá-a-šú mâta-šú ŭ šarrâni a-lik i-di-šú ul i-ba-aš-ši.

I-na šá-lu-ul-ti šatti i-na ka-ša-du mâtu An-za-an ú-šat-bu-niš-šum-ma m Ku-ra-aš šar arad-su3) sa-ah-ri

30. i-na um-ma-ni-šú i-șu-tu amêlu Ummân-Man-da rap-ša-a-ti

ú-sap-pi-ih 31. m Iš-tu-mê(wê)-gu šar amêlu Ummân-Man-da iş-bat-ma ka-mu-ut-su a-na mâti-sú

il-ki. 33. A-mat ilu bêlu rabû ilu Marduk ŭ ilu Sin na-an-na-ri šamê ŭ irşitim

35. sa ki-bi-it-su-nu la in-nin-nu-ù a-na ki-bi-ti-šu-nu sir-ti ap-la-ah ak-ku4)-ud na-kut-ti ar-sê-ê-ma dul-lu-hu

pa-nu-ú-a 37.

38. la ê-gi la a-šê-it a-hi la 5) ad-da ú-sat-ba-am-ma um-ma-ni-ia rap-sa-a-ti ul-tu matu Ha-az-za-ti

3) Ebenso die Kollation von FRIEDRICH DELITZSCH; es fehlt also im Original ein nu; aradsunu muss es heissen.

Col. I. 18. Marduk, der grosse Herr, und Sin, das Licht Himmels und der Erde,

traten zu beiden Seiten, während Marduk zu mir sprach:
20. "Nabonid, du König von Babylon, mit dem Pferd deines
Wagens

hole Backsteine, Echulchul baue und Sin, den grossen Herrn, lass drinnen seinen Wohnsitz aufschlagen".

Ehrfurchtsvoll spreche ich zu dem Herrn der Götter, Marduk: "Jenes Haus, das du befohlen hast zu bauen,

25. der Ummanmanda hält es besetzt, und gross ist seine Macht".

Marduk hingegen spricht zu mir: "Der Ummanmanda, von dem du gesprochen,

er, sein Land und die Könige, seine Helfershelfer, ist (sind)
nicht mehr".

Im dritten Jahre, als es herannahte,

liessen sie ihn kommen, den Cyrus, König von Anzan, ihren geringen Knecht,

- 30. mit seinen wenigen Truppen vernichtete er die weit sich ausdehnenden Ummanmanda.
  - Den Astyages, den König der Ummanmanda, fing er und
- 33. schleppte ihn gebunden in sein Land.

  Den Befehl des grossen Herren Marduk und Sins, des
  Lichtes Himmels und der Erde.
- 35. deren Geheiss nicht gebeugt wird, vor ihrem erhabenen Geheiss
  - fürchtete ich mich, ich erschrack (?), ergab mich in Bestürzung, und verstört ward
- 37. mein Antlitz.
- 38. Nicht ward ich matt (?), nicht wich ich ab, meine Seite legte ich nicht nieder, sondern ich liess kommen meine weithin wohnenden Mannen von Gaza,

<sup>4)</sup> ku möchte ich statt 3ú des Textes VR lesen im Anschluss an die Parallelstelle II, 52.

<sup>5)</sup> Statt ad ad-da ist zu lesen la ad-da; siehe dazu den Kommentar. Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

| Col. | I. 40. pa-at matu Mi-sir                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
|      | tam-tim ê-li-ti a-bar-ti năru Purâti a-di tam-tim                                                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 42.  | šap-li-ti<br>šarrâni rubê šakkanakkê ŭ um-ma-ni-ia rap-sa-a-ti<br>sá ilu Sin ilu Šamas ŭ ilu Iš-tar bélê-a ia-ti |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 45.  | i-ki-pu-nu<br>a-na ê-pi-sú Ê-hul-hul bît ilu Sin bêli-ia a-lik i-di-ia                                           |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | šá ki-rib alu Har-ra-nu ša m Ašûr-ba-an-pal šar mātu<br>Ašsûr                                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | mâr m ilu Asûr-âh-iddina sar mâtu Assûr rubû a-lik<br>mah-ri-i                                                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 49.  | i-pú-sú.                                                                                                         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | I-na arah ša-al-mu i-na ù-mi nâdi sa i-na bi-ri<br>ú-ad-du-ni ilu Šamas ŭ ilu Râmân                              |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 51.  | i-na ni-mê-ku ilu Ê-a ŭ ilu Marduk i-na ka azaga gal ú-tu                                                        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | i-na ši-ip-ri ilu ⊈E⊑‱ bêl uš-šú ŭ libnâti                                                                       |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Col. | II. 1. i-na kaspi hurâși abnê ni-siķ-ti šú-ķu-ru-tu bi                                                           |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | riķķê işu êrini ina hi-da-a-ti ŭ ri[-ša-a-ti]                                                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | [ê-li] tê-mê-ên-na sá m ilu Asûr-ba-an-pal sar m² Assir                                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | [šá] tê-mê-ên-na m Šul-man-ašarêd mâr m ilu Asûr-na-<br>şir-pal i-mu[-ru]                                        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 5.   | uš-šú-šú ad-di-ma ú-kin lib-na-at-su. I-na šikâri ka<br>râni šamni disp                                          |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 6.   | sal-la-ar-sú am-ha-aş-ma ab-lu-ul ta-ra-ah-hu[-us].                                                              |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | Ê-li ša šarrâni ab-bi-ê-a íb-sê-ti-sú ú-dan[-nin-ma]                                                             |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | ú-nak-ki-lu ši-bi-ir-šu. Ês[irta šú-a-tim ul-tu tê-mê<br>ên-su                                                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|      | a-di taḥ-lu-bi-su [ê-ês-si-is ab-ni-ma ú-sa-ak-li-il si-bi-ir-su]                                                |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 10.  | isu Gusûrê isu [êrini şi-ru-tú ta-ar-bi-it sadû Ha-ma-tú]                                                        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

- Col. I. 40. der Grenze Egyptens, vom oberen Meere, dem Lande jenseits des Euphrat, bis zum 42. unteren Meere:
  - Könige, Fürsten, Machthaber und meine zahlreichen Leute, welche Sin, Samas und Istar, meine Herren, mir
- 45. anvertraut hatten,
  zu bauen Echulchul, das Haus Sins, meines Herren, der
  mir hilft,
  in Charran, welches Asurbanipal, der König von Assur,
  - der Sohn des Asarhaddon, Königs von Assur, der Fürst, mein Vorgänger,
- 49. gebaut hatte.
- 50. Im Monat des Heils an einem hohen Tage, welchen im 51. Traumgesicht fest bestimmt hatten Samas und Raman, in der tiefen Weisheit Ea's und Marduk's, in Erleuchtung, mit dem Werk des Backsteingottes (?), des Herrn des Fundaments und der Backsteine.
- Col. II. 1. mit Silber, Gold, kostbaren Edelsteinen, dem Erzeugniss (?) des Waldes,
  wohlriechenden Hölzern, Zedern unter Freude und Jubel
  gründete ich über dem Grundstein Asurbanipals, des Königs
  von Assur,
  - welcher den Grundstein Salmanassars, des Sohnes Asurnazirpals, gefunden,
  - sein Fundament und legte seine Backsteine. Von Meth, Wein, Oel, Honig
  - 6. machte ich triefen seine Wand, übergoss seine Umfassungsmauer.

    Mehr als die Könige, meine Väter, machte ich stark seine Werke, bereitete kunstvoll seinen Bau. Selbigen Tempel von seinem Grundstein bis zu seiner Decke baute ich neu und vollendete seinen Bau.
- 10. Hohe Zedernbalken, das Gewächs des Chamatugebirges,

- Col. II. ú-sá[-at-ri-is și-ru-us-šú. isu Dalâti isu êrini] [sá i-ri-is-si-na ța-a-bi ú-]ra-at-ta-a i-na bâbâni-su
- 13. [kaspa hurâşa] bît libnâti-sú ú-sal-bis-ma ú-sa-an-bi-it sa-as-sa-ni-is [ri]-i-[mu şa]-ha-li-ê ib-bi mu-nag-gip ga-ri-ia
- 15. ka-ad-ri-is us-zi-iz i-na ad-ma-ni-sú. Šinâ ilu Lah-mu es-ma-ru-ú sa-pi-in â-bi-ia

i-na bâb și-it ilu Šamši imnu ŭ sumêlu ú-sar-si-id. Ga-tim ilu Sin ilu Nin-gal ilu Nuzku ŭ ilu Sa-dar-6)nun-na bêlê-a ul-tu Bâbîli âl sarru-ú-ti-ia

- 20. aş-ba-at-ma i-na hi-da-a-ti ŭ ri-sa-a-ti sú-ba-at tu-ub líb-bi ki-ir-ba-sú ú-sê-si-ib.

  immêru nikâni tas-ri-ih-ti ib-bi ma-har-su-nu ak-ki-ma ú-sam-hi-ir kad-ra-â. Ê-hul-hul ri-ês-tum ú-mal-li-ma

  âlu Ḥar-ra-an a-na pa-at gi-im-ri-sú
- 25. ki-ma şi-it arhi ú-nam-mi-ir sá-ru-ru-sú.

  ilu Sin sar ilâni sa samê ŭ irşitim sa ul-la-nu-us-sú
  âlu ŭ mâtu la in-nam-du-ú la i-tur-ru as-ru-us-sú
  a[-na Ê-]hul-hul bît sú-bat la-li-ê-ka i-na é-ri-bi-ka
  damiķ-tim âli ŭ bîti sa-a-sú lis-sa-ki-in sap-tu-uk?-ka.
- 80. Ilâni a-si-bu-tu sá samê ŭ irşitim li-ik-ta-ra-bu bît ilu Sin a-bi ba-ni-sú-un. Ja-ti ilu Nabû-nâ'id sar Bâbîli mu-sak-lil bîti sú-a-tim

<sup>6)</sup> Sa-dar-nun-na bietet V R 64 und Delitzsch's Kopie; für die neubabylonische Gestalt des Zeichens dar, welches im Assyrischen File II geschrieben wird (beachte V R 52, col. I, 17 Sa-dar-nun-na), siehe jetzt auch Delitzsch, AL<sup>3</sup>, Schrifttasel Nr. 70. Gegen die etwaige Lesung

- Col. II. breitete ich oben darüber. Thürslügel von Zedernholz, dessen Geruch gut ist, richtete ich auf in seinen Thoren;
- 13. mit Silber (und) Gold bekleidete ich seinen Backsteinbau und machte (ihn) glänzen sonnengleich;
  Wildochsen von weissem Zachalu, welche niederstossen meine Feinde.
- 15. stellte ich als Geschenk auf in seinem Gebäude. Zwei Lachmugötter aus Eschmaru, welche niederstrecken meine Feinde, stellte ich fest auf an dem Ostthore zur Rechten und Linken. Die Hand des Sin, der Ningal, des Nuzku und des Sadarnuna, meiner Herren, aus Babylon, meiner Residenz, fort
- 20. ergriff ich, und in Freude und Jubel
  liess ich (sie) darinnen einen Sitz der Herzensfreude bewohnen.
  Reine, kräftige Opfertiere brachte ich dar vor ihnen,
  liess sie empfangen Geschenke. Echulchul, das uralte, füllte
  ich, und
  den Glanz der Stadt Charran machte ich nach ihrer ganzen
  Ausdehnung
- 25. gleich dem Neumonde glänzen.

  Sin, du König der Götter Himmels und der Erde, der seit ewig (??)

  in Stadt und Land sich nicht niedergelassen, noch sich gewendet an seinen Ort,

  wenn du in Echulchul, das Haus, da deine Pracht wohnt,

  einziehst,

  möge Gnade für diese Stadt und Haus auf deiner Lippe

  erfunden werden!
- 30. Die Götter, die Bewohner Himmels und der Erde, mögen segnen das Haus Sins, des Vaters, ihres Erzeugers! Mich, Nabonid, den König von Babylon, den Vollender dieses Hauses.

Sa-ka-mu-nun-na spricht, dass dieser Göttername sonst stets mit k (g) geschrieben wird. Auch Dr. ZIMMERN, Babyl. Busspsalmen, S. 25 (unter kâta sabâtu) liest an unserer Stelle richtig Sa-dar-nun-na.

<sup>7)</sup> V R hat hier az statt uk.

- Col. II. ilu Sin sar ilâni sa samê ŭ irşitim i-na ni-is i-ni-šu damkûtim ha-di-is lip-pal-sa-an-ni-ma ar-hi-sam-ma i-na ni-ip-hi ŭ ri-ba
- 35. li-dam-mi-ik it-ta-tu-ú-a ûmê-ia li-sa-ri-ik sanâti-ia li-sa-an-di-il lu-ki-in pa-lu-ú-a amêlu na-ak-ru-ti-ia lik-sú-ud amêlu za-ma-ni-ia li-saam-kit

li-is-pu-un ga-ri-ia. ilu Nin-gal ummi ilâni rabûti

i-na ma-har ilu Sin na-ra-mi-su li-ik-ba-a ba-ni-ti. 40. ilu Šamas ŭ ilu Is-tar și-it libbi-su na-am-ra a-na ilu Sin a-bi ba-ni-su-nu li-ik-bu-u damik-tim

ilu Nuzku sukkallu şi-i-ri su-pi-ê-a li-is-mê-ê-ma li-iş-ba-at a-bu-tu. Mu-sa-ru-û ši-ți-ir šú-um ša m ilu Asûr-ba-an-pal šar mâtu Asšûr a-mu-ur-ma

- 45. la ú-nak-ki-ir samni ap-sú-us immeru niķâni ak-ki it-ti mu-sa-ri-ê-a as-kun-ma ú-tê-ir as-ru-us-sú.
- 47. A-na ilu Šamaš da-â-nu sá samê ŭ irşitim Ê-babbar-ra bît-su sa ki-rib Sippar sa m Nabû-kudûri-uşur sar mah-ri i-pu-sú-ma
- 50. tê-mê-ên-sú la-bi-ri ú-ba-'-ú la i-mu-ru bîta sú-a-tim i-pu-us-ma. I-na XLV sanâti sá bîtu sú-a-tim i-ku-pu i-ga-ru-sú ak-ku-ut as-hu-ut(ut)

na-kut-ti ar-sê-ê-ma dul-lu-hu pa-nu-ú-a. A-di ilu Šamaš ul-tu ki-ir-bi-šú ú-šê-şu-ú

55. ú-šê-si-bu i-na bîti sa-nim-ma bîta sú-a-tim ad-ki-ê-ma tê-mê-ên-sú la-bi-ri ú-ba-'i-ma XVIII ammat ga-ga-ri ú-šap-pi-il-ma tê-mê-ên-na m Na-ram-iluSin mâr m Šar-ru-kênu

- Col. II. möge Sin, der König der Götter Himmels und der Erde, in seiner huldreichen Liebe freundlich anblicken und monatlich bei Aufgang und Untergang
- 35. meine . . . günstig machen, meine Tage möge er verlängern, meine Jahre ausdehnen, fest gründen meine Regierung; meine Feinde möge er besiegen, meine Gegner zu Fall bringen, niederstrecken meine Widersacher! Ningal, die Mutter der grossen Götter, möge vor Sin. den sie liebt. zum Besten reden!
- 40. Samas und Istar, seine glänzenden Sprösslinge, mögen bei Sin, dem Vater, ihrem Erzeuger, Gnade aussprechen! Nuzku, der erhabene Götterbote, möge hören mein Flehen und annehmen . . . .! Die Inschrift, die Namensschrift des Asurbanipal, des Königs von Assur, fand ich und
- 45. änderte (sie) nicht, salbte (sie) mit Oel, Opfer brachte ich dar, zu meiner Inschrift legte ich sie und brachte (sie) zurück an ihren Ort.
- 47. Für Samas, den Richter Himmels und der Erde, Ebabbara, sein Haus in Sippar, welches Nebukadnezar, ein früherer König, gebaut hatte und
- 50. dessen alten Grundstein er gesucht, aber nicht gefunden hatte, selbiges Haus baute ich. Innerhalb von 45 Jahren waren jenes Hauses Wände eingefallen; ich erschrack (?), sank nieder, in Bestürzung ergab ich mich, und verstört ward mein Antlitz. Während ich Samas aus seinem Innern entfernte.
- 55. (ihn) wohnen liess in einem anderen Hause, riss ich jenes Haus ein, seinen alten Grundstein suchte ich, und 18 Ellen Boden liess ich austiefen, und den Grundstein des Naramsin, Sohnes des Sargon,

Col. II. šá III M II C šanâti ma-na-ma šarru a-lik maḥ-ri-ia la i-mu-ru
ilu Šamas bêlu rabû Ê-babbar-ra bît sú-bat ṭu-ub
libbi-šu

60. ú-kal-lim-an-ni ia-a-ši. I-na arbu Dûzu<sup>8</sup>) i-na arhi salmu i-na ûmu mâgiri šá i-na bi-ri ú-ad-du-ni ilu Šamaš ŭ ilu Râmân

šá i-na bi-ri ú-ad-du-ni ilu Šamaš ŭ ilu Râmân i-na kaspi hurâși abnê ni-siķ-ti šú-ķu-ru-tu hi-biš-ti isu kišti

riķķê isu êrini i-na hi-da-a-ti ŭ ri-ša-a-ti ê-li tê-mê-ên-na m Na-ra-am-iluSin mâr m Šarru-kênu

- 65. ubâni la a-și-ê ubâni la ê-ri-bi ú-kin lib-na[at-su].
- Col. III. 1. [VM] isu êrini dan-nu-tu a-na şu-lu-li-šu ú-šatri-iş [işu dalâti] isu êrini şi-ra-a-ti as-kup-pu ŭ nu-ku-šê-ê

[i-na] bâbâni-sú ú-ra-at-ti.

[Ê-babbar]-ra a-di Ê-i-lu-an-azag-ga zig-gur-ra-ti-su

5. [ê-ês-si-iš] ê-pu-uš-ma ú-šak-lil si-bi-ir-šú. [Ga-tim ilu] Šamaš bêli-ia aş-bat-ma i-na hi-da-a-ti ŭ ri-sa-a-ti

[sú-ba-at] ţu-ub libbi ki-ir-ba-sú ú-šê-si-ib.

[Ši-ṭi-ir sú-]um ša m Na-ra-am-ilu Sinº) mâr m Šarru-kênu a-mu-ur-ma [la ú-nak-ki-ir šamni]ap-šú-us immēru niķâni ak-ki

10. it-[ti mu-sar-]ri-ê-a as-ku-un-ma ú-tê-ir as-ru-us-sú.

ilu Šamas [bêlu rabû] ša šamê ŭ irşitim nu-úr ilâni ab-bi-ê-šú

și-it lib-bi šá ilu Sin ŭ ilu Nin-gal

<sup>8)</sup> Es ist  $s\dot{u} = D\dot{u}su$  zu lesen (nicht ku), wie auch Drlitzsch's Kopie bietet; ebenso auch V R 61, col. VI, 1.

<sup>9)</sup> Delitzsch's Kopie bietet richtig

- Col. II. welchen 3200 Jahre lang kein König, der mir voranging, gefunden hatte, liess mich Samas, der grosse Herr von Ebabbara, dem
  - liess mich Samas, der grosse Herr von Ebabbara, dem Hause, da seines Herzens Freude wohnt,
- 60. sehen. Im Tammuz, im Monat des Heils, an einem günstigen Tage,
  - welchen im Traumgesicht festsetzten Samas und Raman, mit Silber, Gold, kostbaren Edelsteinen, dem Erzeugniss (?) des Waldes,
  - wohlriechenden Hölzern, Zedern unter Freude und Jubel legte ich über dem Grundstein des Naramsin, des Sohnes Sargons,
- 65. in ganz ebener Fläche seine Backsteine.
- Col. III. 1. 5000 starke Zedernstämme breitete ich hin zu seiner Bedachung;
  - hohe Thürslügel aus Zedernholz, Schwellen und Angeln fügte ich ein in seinen Thoren.
  - Ebabbara samt E-ilu-an-azaga, seinem Tempelturme,
  - 5. baute ich neu und vollendete sein Werk.
    - Die Hand des Samas, meines Herrn, ergriff ich, und in Freude und Jubel
    - liess ich (ihn) einen Wohnsitz der Herzensfreude darin bewohnen.
    - Die Inschrift (Namensschrift) des Naramsin, des Sohnes des Sargon, fand ich
    - und änderte (sie) nicht, mit Oel salbte ich (sie), Opfer brachte ich dar,
- 10. zu meiner Inschrift legte ich (sie) und brachte sie zurück an ihren Ort.
  - Samas, grosser Herr Himmels und der Erde, Licht der Götter, seiner Väter,
  - Spross des Herzens des Sin und der Ningal,

M. PINCHES in einer mir vorliegenden Correctur des betreffenden sheet von V R. — Bezold].

Col III. a-na Ê-babbar-ra bît na-ra-mi-ka i-na ê-ri-bi-ka parakka-ka da-ru-ú i-na ra-mi-ê-ka

15. ia-ti ilu Nabû-nâ'id sar Bâbîli rubû za-ni-in-ka

16. mu-ți-ib líb-bi-ka ê-bi-is ku-um-mi-ka și-i-ri

íb-sê-tu-ú-a damkâtim ha-di-is na-ap-li-is¹º)-ma ù-mj-šam-ma i-na ni-ip-hi ŭ ri-ba i-na ša-ma-mi ŭ ga-ga-ri du-um-mi-ik it-ta-tu-ú-a un-nin-ni-ia li-ki-ê-ma

20. mu-gu-ur ta-aş-li-ti. işu Hatta ŭ si-bir-ri ki-i-nim sa tu-sat-mi-hu ka-tu-ù-a lu-bi-êl a-na du-ù-ri da-a-ri.

A-na ilu A-nu-ni-tum bêlit tahâzi na-sa-ta isu kašti ŭ is-pa-ti

mu-sal-li-ma-at ki-bi-it ilu Bêl a-bi-sú sa-pi-na-at amélu na-ak-ru mu-hal-li-ka-at ra-ag-gu

25. a-li-ka-at mah-ri sá ilâni sá i-na sît Šamsi ŭ êrêb Šamsi ú-dam-

sá i-na sît Šamsi ŭ êrêb Šamii ú-dam-ma-ku [it-ta] tu-ú-a

Ê-ul-bar bît-su ša i-na Sippar ilu A-nu-ni-tum ša [VIIIC sanāti]

ul-tu pa-ni m Šá-ga-šal-ti-bur-ia-aš ") šar Bâbîli mâr m Kudûri-iluBêl šarru ma-na-ma la i-pu-šú

30. tê-mê-ên-sú la-bi-ri ah-ţu-uţ-ma a-hi-iţ ab-ri-ê-ma ê-li tê-mê-ên-na m Šá-ga-šal-ti-bur-ia-aš mâr m Kudûri-ilu Bêl

us-šú-šú ad-di-ma ú-ki-in lib-na-at-su. Bîta sa-a-sú ês-siš é-pu-uš ú-sak-lil ši-bi-ir-šu. ilu A-nu-ni-tum bêlit tahâzi mu-šal-li-mat ki-bit ilu Bêl

35. sa-pi-na-at amêlu na-ak-ru mu-hal-li-ka-at rag-gu a-li-ka-at mah-ri sa ilâni ú-sar-ma-a sú-ba-at-su

<sup>10)</sup> V R liest na-ap-li-ma-ma; nach Delitzsch's Kopie bietet das Original na-ap-li-is-ma. [Eine mir vorliegende Correctur von Mr. Pinches hat na-ap-li-si-ma. — Bezold].

- Col. III. wenn du in Ebabbara, dein geliebtes Haus, einziehst, in deinem ewigen Heiligtum Wohnung nimmst,
- 15. mich, Nabonid, den König von Babylon, den Fürsten, der dich voll befriedigt,
- 16. der fröhlich macht dein Herz, der baut deine erhabene Wohnung —

meine freundlichen Werke siehe freudig an und täglich bei Aufgang und Untergang im Himmel und auf Erden mache günstig meine . . . .; meine Seufzer nimm an und

20. erhöre mein Flehen! Den festen Stab und Stecken, welche du hast fassen lassen meine Hände, möge ich tragen auf ewige Dauer!

Für Anunit, die Herrin der Schlacht, welche trägt Bogen und Köcher,

welche vollendet den Befehl Bels, ihres Vaters, welche niederstreckt den Feind, vernichtet den Bösen,

25. welche vorangeht den Göttern,
welche bei Sonnenaufgang und Sonnenuntergang günstig
macht meine . . . ..

Eulbar, ihr Haus in Sippar der Anunit, welches 800 Jahre lang

seit Sagasaltiburjas, dem König von Babel, dem Sohne Kudurbels, kein König gebaut hatte, —

80. seinen alten Grundstein suchte ich und sah und schaute ich. Ueber dem Grundstein des Sagasaltiburjas, des Sohnes Kudurbels,

gründete ich sein Fundament und legte seine Backsteine. Selbiges Haus erbaute ich neu (und) vollendete seinen Bau. Anunit, die Herrin der Schlacht, welche vollendet den Befehl Bels, ihres Vaters,

85. welche niederstreckt den Feind, vernichtet den Bösen, welche vorangeht den Göttern, liess ich bewohnen ihren Sitz.

<sup>11)</sup> Im Original steht Šagašalti-bur-ia-

- Col. III. sat-tuk-ku ŭ nin-da-bi-ê ê-li sa mah-ri ú-ša-têir-ma
- 38. ú-kin ma-har-šu. At-ta ilu A-nu-ni-tum bêlti rabîti a-na bîti šú-a-tim ha-di-iš i-na ê-ri-bi-ka
- 40. íb-šê-tu-ú-a damkâtim ha-di-is na-ap-li-si-ma ar-hi-sam-ma i-na sît Šamši ŭ êrêb Šamsi a-na ilu Sin a-bi a-li-di-ka sú-uk-ri-ba damik-tim.

Man-nu at-ta sa ilu Sin ŭ ilu Šamas a-na sarru-ú-tu i-nam-bu-sú-ma i-na pa-li-ê-su bîtu sú-a-tim in-na-hu-ma ês-sis ip-pu-sú

45. mu-sa-ru-ú si-țir sú-mi-ia li-mur-ma la ú-nak-ka-ar

samni lip-sú-us immēru nikāni li-ik-ki it-ti mu-sa-ru-ú si-țir sú-mi-su lis-kun-ma lu-tir asru-us-sú ilu Šamas ŭ ilu A-nu-ni-tum su-pu-ú-sú li-is-mu-ú li-im-gu-ra ki-bit-su i-da-a-su lil-li-ku

50. li-sa-am-ki-ta ga<sup>12</sup>)-ri-su ù-mi-sam-ma a-na ilu Sin a-bi ba-ni-sú-un da-mi-ik-ta-su li-ik-bu-ú.

<sup>12)</sup> ga bietet DELITZSCH's Kopie.

- Col. III. Opferabgaben und Opfergaben machte ich riesiger als früher, und
- 38. legte ich vor sie. Du, Anunit, grosse Herrin, wenn du in dieses Haus freudig einziehst,
- 40. so sieh meine freundlichen Werke freudig an; monatlich bei Aufgang und Untergang der Sonne bringe vor Sin, den Vater, deinen Erzeuger, Gnade!

Wer du auch seist, den Sin und Samas zur Königsherrschaft berufen und

unter dessen Regierung dieses Haus zerfallen und der es neu bauen wird —

45. die Inschrift, meine Namensschrift, möge er finden und nicht andern!

Mit Oel möge er (sie) salben, Opfer darbringen, zu der Inschrift, seiner Namensschrift, (sie) legen und zurückbringen an ihren Ort!

Samas und Anunit mögen sein Flehen hören, erhören sein Gebet, ihm zur Seite gehen,

50. seine Feinde zu Fall bringen, täglich bei Sin, dem Vater, ihrem Erzeuger, Gnade für ihn aussprechen!

#### Kommentar.

Col. I. 1-7 (Name und Titel des Königs).

Col. I, 1. Nabium-na'id: Der Name Nabonids findet sich in folgenden Schreibweisen: ilu Na-bi-um-na-'-id (das auslautende d ist gesichert durch den Status abs. nâ'r wie hier; - In 18 und öfter; -IR 68, N° 5, 1; F E Annalen II, 10 (cf. Schrader, ABK 136). Ein Gambuläer Nabonid wird Asurb. III, 62 genannt. Ausserdem findet sich der Name in dem Eigennamenverzeichnis II R 64,52 c. Die Schreibung ilu Na-bi-um des Gottes Nebo, welche in den neubabylonischen Texten am häufigsten angewendet ist, findet sich in dem Vokabular II R 7 in der linken Spalte (41gh; vgl. das neubabyl. Duplikat V R 39, 46gh), als ob dies eine ideographische Schreibweise des Namens Na-bu-u sei, wie z. B. (Zeile 40). Solcher Fälle, dass in übrigens zweisprachigen Vokabularien eine semitische Schreibweise eines Wortes durch eine andere erklärt wird, giebt es mehrere; vgl. z. B. auch V R 39, 32 e. f., wo sim-tum unter ideographischen Schreibweisen für si-im-tum steht. Dies ist ein Fingerzeig, dass wir eine solche Liste nicht sowohl als ein Verzeichnis nichtsemitisch-semitischer Wörter anzusehen haben, als vielmehr als eine Sammlung von verschiedenen Schreibweisen, wie sie die assyrischen Gelehrten in den Texten zu gebrauchen pflegten; vgl. auch den ähnlichen Fall VR 27,

60ch, wo als Ideogr. für di-su "Kraut" [III] di-sum angegeben wird; ebenso II R 38, N° 1 (dort ist 21-26cd AFF LIII) als ideogr. Schreibung für har-ra-nu, ur-hu, da-ra-gu, mê-tê-ku aufgeführt) und II R 39 N° 5 (dort ist 47gh EFII & d i. ra-kab Ideogr. für mâr sipri).

3. zanin Esagila u Ezida: zananu heisst nicht "wiederherstellen", sondern "anfüllen, versorgen, reich ausstatten"; zinnâti sind deshalb "reiche Schätze" z. B. Neb. II, 40-42: ina Êsagila êkal bêlûtisu astakan zinnâti "in Esagila, seinem Herrscherpalast, legte ich nieder reiche Schätze". zâninûtu, vom Particip gebildetes Abstrakt wie mâlikûtu (v R 35, 12); z. B. Neb. Bors. I, 12; Pl. zâninâtu (V R 63, 3ª) oder vom Inf. gebildetes Abstrakt sanânûtu VR 63, 182, die Anfüllung, reiche Ausstattung." Es kann die Restauration (têdistu) mitbezeichnen, aber das ist nicht der Grund- und Hauptbegriff (vgl. z. B. V R 62 No 1, 12. 13: "die unvollendete Arbeit an Esagila vollendete ich"; ina kaspi, hurâsi, nisikti abnê Êsagila aznun "mit Silber, Gold, Edelgestein stattete ich es verschwenderisch aus"). zânin Êsagila u Ézida heisst desshalb nicht "Wiederhersteller von Esagila und Ezida", wie Flemming (S. 26) erklärt – das hätte freilich nur bei Nebukadnezar Sinn, sondern "der reich ausstattet Esagila etc.". Das passt als Titel sämtlicher neubabylonischer Könige. Mit za-ni-nim (od. num). wie Neb. IX, 62 richtig im Texte steht2), wechselt auch zâninânu z. B. Neb. Bors. II, 30, ein vom Part. gebildetes Substantiv auf ânu wie sâbitânu, bârânu. - Für die beiden Tempel Ésagila und Ézida siehe FRD. DELITSCH, Paradies, S. 216 f. und Flemming S. 25; auch Hommel, I orsemitische Kulturen, S. 240 f.

<sup>1)</sup> Vgl. II R 20, 38 ab nach der Ergänzung dieser Tasel; K. 257, obv. 47/48; IV R 20, No 1, obv. 12/13. — Red.

<sup>2)</sup> Gegen FLEMMING (S. 59), welcher meint, es stünde za-ni-tê dort; Zu letzterem Zeichen fehlt doch der zwischen den 2 × 2 schrägen Keilen notwendige senkrechte Keil; s. z. B. IX, 16.

Aus den Inschriften sind uns bisher drei Tempel des Gottes Nebo mit dem Namen Ézida bekannt. Ausser dem berühmten Ézida in Borsippa gab es ein solches in Kelach nach IR 35 Nº 2, 7; dort heisst Nebo âsib Êzida sa kirib Kalhı. Von diesem Ezida erfahren wir durch IR 8 Nº 3. dass Asûr-êtêl-ilâni-(ukînni), Asurbanipals Sohn, Ziegel gebrannt und sie zum Bau von Ezida in Kelach, damit seine Seele lebe, geschenkt habe.1) Das dritte Ézida ist ein Nebotempel in Nineve, dessen Existenz wir aus einer Tafelunterschrift ersehen. II R 36. No I. rev. 27 e heisst es. dass Asurbanipal Tafeln geschrieben und niedergelegt habe im Hause des Nebo, seines Herrn, in Nineve und V R 52. col IV — ein Text, der sich zu teilweiser Ausfüllung der Lücke in der Unterschrift II R 36 verwerten lässt - schaltet Zeile 32 den Namen dieses Tempels ein: Êzida bît Nabû ša kirib Nina beliia.

5. isîmu sîmâtsu: VR 62 N° 1, 21 fleht Asurbanipal zu Samas, er möge langes Leben etc. festsetzen als sein Loos: lisîm sîmâti. Die gleiche Konstruktion des attributiven Akkusativs findet sich auch IR 67, col. I, 6-8: # Marduk ašarîdu ilâni mušîm sîmâti ana kišsûti matâtê êbêsu sîmu sîmatsu: "welchem Marduk, der Oberste der Götter, der Bestimmer der Geschicke, die Herrschaft über die Lande auszuüben als Geschick bestimmte". An dieser Stelle ist übrigens die Präposition und der von ihr regierte Inf. durch das Objekt des letzteren getrennt. Zeile 4 steht, wie gewöhnlich, ana êpêsu sarrûtisu dârîti, ebenso Zeile 12 ana êtêri nisêm gamâlu mâti. Vielleicht ist an obiger Stelle wie Zeile 9 (ana rê'ûti şalmât gâgadam êbêsu) eine Vermengung zweier Ausdrucksweisen anzunehmen (entweder ana rê'ûti salmât gâgadam oder rê'ûti şalmât gâgadam êbêsu). Aber auch sonst wird ana von seinem Inf. durch das Objekt getrennt. Vgl. dazu Flemming, S. 52.2)

<sup>2)</sup> Zu dem dort citierten und zu Neb. II, 9 (S. 32) näher besprochenen



<sup>1) |</sup> Ideogr. für kåsu "schenken", vgl. V R 11, 3d. e. f., und zu der Phrase ina od. ana balat napisti od. napsatėia akis vgl. I R 69, col. I, 14. 15.

6. mar Nabium-balatsu-ikbî: so nennt sich Nabonid auch IR 68 Nº IV, 3; VR 63, 16a. Er gibt seinem Vater den Titel rubû êmka (V R 63) und šakkanakku kitrudu (V R 65, 9a). - Das andere Wort für Sohn neben maru ist aplu, dessen Schreibung (mit b oder p?) noch immer nicht feststeht. Phonetisch geschrieben findet sich der Stat. konstr. in neubabylonischen Inschriften: abil od. abêl; vgl. Neb. I, 33; VII, 27; V R 34, 41a. Ebenso in dem Hymnus an den Gott Nebo IV R 20, Nr. 3. Dort heisst Nebo Zeile 3 a-bil Ésagila. Darnach erscheint es angezeigt, den Stat. konstr. wenigstens in babylonischen Inschriften abil zu lesen. Dass in Babylonien ablu mit b gesprochen worden, bestätigen Namensformen wie das hebr. קרארה בלארן. Gegen die Lesung abil des Stat. konstr. freilich machen die hebräischen und klassischen Formen assyrischer Eigennamen mit aplu Front. Hier erscheint bei assyrischen Namen ein pal, bei babylonischen ein bal, ausser in dem griechischen Ναβοπαλάσαφος. Die Frage

sadâdu sirdê möchte ich Folgendes bemerken: sirdu wird von FL. mit "Gebot" übersetzt, weil der Zusammenhang diese Bedeutung fordere. Nicht berücksichtigt hat FL, die Stelle II R 24, 55 ab (= II R 33, 35 ab), wo freilich im Inschriftenwerk ein Fehler vorliegt, indem nach einer Mitteilung Lyon's an FR. DELITZSCH dort nicht to zu lesen ist, sondern to. Dort wird durch sa-ra-du sa imêri erklärt. Tist das gewöhnliche Ideogramm für rakâsu, şimdu; sarâdu sa imêri ist daher zu übersetzen "anschirren vom Esel gesagt". sirdu heisst also als Synonym von simdu "das Geschirr, das Joch". Auf diese Bedeutung führt ebenso der parallele Gebrauch von satu apsani und satu sirde z. B. Neb. Grot. I, II, 12: ana Marduk ilu banîia palhis lûtakkû ana sa-a-tam si-ir-di-ê-su lûkannis kisâdam "Marduk, meinem göttlichen Erzeuger (Schöpfer), will ich gehorsam sein, zu ziehen in seinem Joche will ich beugen den Nacken", und ebenso V R 63, 14a: ana ša-a-ți si-ir-di-ĉ-ŝu-nu kunnusu kisâdsu. Ana sadâda sirdêsu ist aber nicht zu übersetzen "zu lieben seine Gebote" (FLEMMING), sondern gleichfalls "zu ziehen sein Joch"; denn das Assyrische hat nicht nur ein Verbum sadddu "lieben", sondern auch ein sadadu "ziehen", z. B. lisdud V R 56, 59; ildudûnima Sanh. Konst. 28; ušaldidûni Asarh. V, 26; I R 7 E, 8.

nach der richtigen Aussprache harrt also noch der Entscheidung.

pâlih ilâni rabûti: Die Participien in dieser Inschrift wie überhaupt im Babylonisch-Assyrischen regieren weit häufiger als Nomina den Genitiv als in Verbalkraft den Casus verbi.

Additions and Corrections to the Fifth Volume of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia.

By Theo. G. Pinches.

IV1).

#### Plates 14 and 15.

The important tablet, S. 13, published on these two plates, was found by Mr. GEO. SMITH at Kouyunjik during his second expedition to the East in 1873-74, and the three pieces of which it then consisted were joined together by him. Another fragment, R<sup>m</sup> 606, in two pieces, was found by Mr. H. RASSAM in 1879, and was joined by me to the principal pieces (top right-hand of obverse, and bottom right-hand of reverse). The tablet is very much mutilated, large gaps occurring here and there, and no column being complete. Besides the gaps caused by breakage, the top right-hand corner is severely damaged by fire, and lower down fragments have been chipped out, apparently by a pick or other tool used in digging. The colour is reddish yellow-ochre, except at the righthand edge, where it has been changed by the action of fire to a greenish grey. The total length is 8 in. and 1/4 (= 21 centimeters), and the total width 5 in. and  $\frac{1}{2}$  (= 14 centimeters). Like many other tablets of large size, it is pierced with holes in most of the blank spaces, for the purpose, it is supposed, of allowing the steam to escape in baking. As, however, this precaution was often neg-

<sup>1)</sup> Comp. vol. I., p. 342 ff.; vol. II., p. 72 ff. and 157 ff.

lected, many large tablets, unprovided with these "safety-valves", having passed through the fire without mishap, I conjecture that these holes were really for the purpose of inserting small pegs, which would enable the tablet to be laid down on its side, whilst yet unbaked, without damaging the writing.

## Obverse, plate 14. Column I.

- L. 21. The non-Semitic part should be LEME Y WI
  - 1. 22. The traces remaining of the first character visible show the upper part of

  - l. 24. Doubtful traces of the first character of the Assyrian part are to be seen.

#### Column II.

- 1. 8. A fragment of a Babylonian duplicate gives \(\begin{array}{c} \begin{array}{c} e Babylonian duplicate gives \\ \bigcup \langle \bigcup \langle \bigcup \langle \bigcup \langle \bigcup \langle \bigcup \langle \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcup \bigcu
- 1. 10. The Babylonian duplicate gives a very interesting variant, showing an interchange between s and t similar to that quoted in the last paper of corrections.<sup>2</sup>) Nabatu or nabasu

<sup>1)</sup> The Babylonian duplicate gives only the Assyrian part of the second column.

<sup>2)</sup> Kirissu from the Akkadian kirit, quoted on p. 159, note 1. For this change from t to s, the various modern pronunciations of t in the ending -tion, &c., from the Latin -tionem, may be compared.

is probably derived from an Accadian word nabat. Compare, for the meaning, Lyon's Keilschrifttexte Sargon's, p. 63, note to 1. 25 of the Cylinder-Inscription.

- I. 14. For Wy, read Wy, and for Wy, read Wy, Instead of Mairatum, the Babylonian duplicate gives Wairatum or Mairaku may be used.
- ll. 15—19. The Babylonian duplicate completes in every case.
- 1. 20. The Babyl. duplicate completes  $\Psi$  (  $\vdash$   $\models$   $\nleftrightarrow$ .
- 1. 21. The Babyl. duplicate completes  $\Psi \models A \vdash V$ .
- l. 44. The character is doubtful it may be simply ...
- 1. 50. The first character of the Assyrian part is probably **EYY** (sidinnu, sitinnu).

The additional traces of characters in the remainder of this column are not worth noting.

#### Column III.

- 1. 3. The character copied as [7], may be (1) (compare 1. 43).
- 1. 5. The (E) of the gloss is more doubtful than the ►E. It looks, in fact, more like ►E than (E).
- 1. 8. The gloss given as tu-tur is probably really
- 1. 15. There is a circular hole to the left of M in this line, implying that no characters are lost in the Akkadian part.

266 Theo. G. Pinches, Additions and Corrections to the Fifth Volume etc.

- 11. 16-18. For  $\downarrow \downarrow \downarrow \downarrow$ , read  $\downarrow \downarrow \downarrow \downarrow$  in each of these lines.
- 1. 19. For -, read .
- 1. 45. After TYPEWWY, supply ETY. This is the last character of the Akkadian part.
- 1. 62. Though → and → ♠ ★ touch in the original, they are evidently to be divided.

# Reverse, Plate 15. Column IV (right-hand column).

- 1. 9. The character given as seems really to be -.
- 1. 19. The character printed 💢 may be simply ⊏.
- ll. 24 and 25. Only one character (probably ), is wanting at the end of each of these lines (suttutum and tutbutum).

### Column V (middle column).

- 1. 12. The last character of the Akkadian column wants two more wedges ( ).
- l. 23. For [], read -[].
- 1. 38. The character is very doubtful it may be Ly , as in the two following lines.
- 11. 39 and 40. For F., read F.
- 1. 41. The second character of the Assyrian column is, perhaps,  $\rightarrow \square$  (ubabu).
- 1. 44. The fourth character seems rather to be than (E).

About the sixth column no remark need be made.

## Einige Verbesserungen und Nachträge zu meinen Akkadischen und Sumerischen Keilschrifttexten.

#### Von Paul Haupt.

A. H. Savce, der Begründer der akkadischen Sprachforschung, hat im Jahre 1877 die Vermuthung ausgesprochen, dass der Dialekt in der ersten Spalte des dreispaltigen Vocabulars II R. 40, Nr. 5 das nichtsemitische Idiom von Nordbabylonien gewesen sei. Diese Ansicht hat gegenwärtig mehrere Anhänger gefunden; auch Delitzsch, Jensen und Zimmern bekennen sich zu ihr.

Delitzsch bedient sich allerdings mit Vorliebe des bequemen Ausdrucks nichtsemitisch, allein Nr. 12 der Schrift-lafel in der neuen dritten Ausgabe seiner Assyrischen Lesestücke sagt er ausdrücklich, dass "Gott" im Sumerischen dinger heisse, im Akkadischen dagegen dimmer; ebenso gibt er Nr. 53 als "nichtsemitische" Äquivalente des assyrischen basů "sein": sumer. gal, akkad. mal.<sup>2</sup>

Dr. Jensen sagt auf der zweiten Seite seiner Inaugural-Dissertation: "Eam linguam, in qua vox gar respondebat assyriae voci šakânu linguam appello sumericam, in qua vox mar, accadicam".

<sup>1)</sup> Vgl. A. H. SAYCE, Accadian Phonology, London 1877, p. 13; citirt bei Haupt, Akkadische Sprache, Berlin 1883, p. XXXIX; letztere Stelle citirt von Bezold, Literarisches Centralblatt vom 28. April 1883, Spalte 618. Vgl. dazu meine Bemerkungen im fünsten Bande von B. L. Gildersleeve's American Journal of Philology, p. 70, n. 2 (Baltimore, Apr. 84).

<sup>2)</sup> Vgl. auch Nr. 147 assyr. rapsu, sumer. dagal, akkad. damal; Nr. 192 ezzu, "mächtig", sumer. ger, akkad mer; Nr. 217 libbu, "Herz", sumer. sag, akkad. 3ab; Nr. 258 inu "Auge", sumer. ige, akkad. ide etc. etc.

Desgleichen erklärt Dr. ZIMMERN auf der siebenten Seite seiner Promotionsschrift, er schliesse sich in der Dialektfrage der Sayce'schen Ansicht an, dass der m(v)-Dialekt gegenüber dem g-Dialekt der jüngere, nordbaby-lonische (akkadische) sei.

Warum ich bei der von mir eingeführten Terminologie bleibe und, abweichend von Delitzsch, Jensen und Zimmern dinger, gal etc. als akkadische Formen bezeichne, dimmer, mal etc. dagegen als sumerische, habe ich in meiner im Sommer 1882 geschriebenen und im fünften Bande des American Journal of Philology gedruckten Abhandlung The Babylonian Woman's Language auseinandergesetzt. Es scheint mir, dass Dr. Iensen sowohl wie Dr. Zimmern<sup>2</sup> sich nicht hätten mit kurzen Beitrittserklärungen begnügen sollen. Eine vorurtheilsfreie Prüfung meiner Ausführungen wäre für die verwickelte Frage, die nur durch gemeinsame Arbeit gelöst werden kann, doch vielleicht nicht ohne Nutzen gewesen. Ich meine nicht zu viel zu sagen, wenn ich behaupte, dass meine Bezeichnung der beiden Dialekte bis jetzt keineswegs als irrig erwiesen ist und bitte deshalb um die Erlaubniss, im Folgenden meine Terminologie einstweilen beibehalten zu dürfen. Soviel mir bekannt, hält auch Mr. Pinches in dieser Frage noch immer an meiner Ansicht fest und diese schätzbare Bundesgenossenschaft genügt mir bis auf weiteres durchaus, um so mehr als mein verehrter Londoner Fachgenosse sicher nicht lediglich aus persönlicher Sympathie auf meiner Seite steht. Übrigens habe ich warten gelernt.

Ich möchte mir nur noch die Bemerkung gestatten, dass Delitzsch Nr. 19 seiner neuen Schrifttafel das Ideogramm

<sup>2)</sup> Es wäre sehr erfreulich, wenn Herr Dr. ZIMMERN wenigstens in der Vorrede zu seinem demnächst erscheinenden vortresslichen Buche Babylonische Busspsalmen das Versäumte nachholte.



<sup>1)</sup> Dr. ZIMMERN nennt an Stelle von SAYCE zwei andere Namen.

wiedergibt, obwohl er mir am 16. October 1882 selbst seine erheblichen Zweifel an dem vermeintlichen naghu "weiblich" ausgedrückt.' Dass — wirklich Frauensprache bedeute, ist gegenwärtig ebenso wenig zu beweisen wie die Richtigkeit der Wiedergabe von — als Herrensprache. Wird ja allerdings VR.13, 44a durch rubû erklärt, aber dies bedeutet doch hehr und nicht Herr. Selbst die scharfsinnige, bereits im Jahre 1868 aufgestellte Oppert'sche Übersetzung von Amerikans ich nicht für zutreffend erachten; denn Wich heisst nicht Sklave, sondern Bote. Peinlichste Genauigkeit und erneute Prüfung ist bei diesen schwierigen Fragen unbedingt nothwendig; sonst werden wir hier schwerlich vorwärts kommen.

Ich wende mich nun zu einigen Einzelheiten in meinen Texten:

ASKT. 45, 2.  $\langle V \rightarrow V \rangle V = ittu \text{ (vgl. IV R. 3, 29 a)}$  findet sich auch K. 4874, Vorderseite.

50, 9. Usâqir ist ein Synonym von udannin² und bedeutet "er befestigte, blockirte, schnitt ab", eigentlich, wie schon Delitzsch in seinen Beigaben zu Smith's Chaldäischer Genesis (S. 298) sehr richtig übersetzt hat: "er machte theuer", ein denominatives Šaphel von aqru (= \*waqru) fem. aqartu (hebr. יְקְרֶה יְקְרָ) entsprechend dem hebr. Hiphil is. 13, 12; Prov. 25, 17. Ušâqir ist gebildet wie ušâlid "ich liess gebären" von יותר "ich gab im Überfluss" von יותר, ušâšib (neben ušešib) "ich setzte" von שלי etc.; vgl. Lotz, TP. 172, 35. Wir finden dieses ušâqir zum Beispiel in Sardanapal's Bericht über den arabischen Feldzug

<sup>2)</sup> Nach II R. 9, 50 könnte man in der akkadischen Spalte



<sup>1)</sup> HAUPT, Akkadische Sprache, p. XXIX.

- VR 9, 34: maštîtu ušâqir ana pîsun, ina sûmi lablabti iskunû napisti; vgl. auch Sanh. V, 68 und das Participium mušâqir Assurb. Sm. 121, 34, sowie teqir VR. 4, 57.
- 50, 16. In unammer beachte das e statt i vor r, ebenso paser 93, 18 etc. etc. Ich habe darüber in meiner Abhandlung Wâteh-ben-Hazael in der letzten Nummer von Harper's Hebraica (Apr., 85, Chicago) ausführlicher gehandelt.
- 50, 18. Der Stamm von ûtû scheint watawa zu sein, mit , als ersten und dritten Stammconsonanten wie äthiop. warawa "werfen". Das erste û entspricht dem û in ûsib, ûrid etc., das zweite dem û in idalû "er schöpft", ihadû "er freut sich" etc. U-ut-tu-u, uttû Z. 27 ist = utta'û, uttawû. Von asâbu würde die entsprechende Form ussabû lauten; vgl. 45, 9; IV R. 14, 31 a. Der Infinitiv zu ûtû lautet atû = \*watâwu, vgl. V R. 21, 16 d. Atû-su in ina bûrti atûsu II R. 9, 32 ist Imperativ, ebenso wie ekim-su in Zeile 35.
- 50, 24 ist statt u-ut wohl besser mit II R. und Strassmaler, AV. 149 u-ut zu lesen. Ich konnte nur den oberen Theil der drei senkrechten Keile, was sehn.
- 51, 45. Die SFG. 63 (vgl. Bezold, S. 66 dies. Bandes) vorgeschlagene Lesung *ipšar* oder *ipšur* für habe ich natürlich längst aufgegeben; es ist sicherlich *ipķi* zu lesen. Wenn *in-lal* "er füllte" (assyr. *umalli*) und zugleich "er goss aus" (assyr. *išpuk*, synon. *isruq*) bedeutet, warum soll da *in-gab* nicht auch zugleich "er befreite" und "er schloss ein" heissen?
- 1) Ich lese אָרָל wie Delitzsch, Paradies 299 lablabti; asar lablabti entspricht dem hebr. אָרָל הַלְּאָרָל Hos. 13, 5. Der Vorschlag Dr. Zimmern's auf S. 15 seiner Dissertation, אָרָל בּוֹשְׁלְּילּיל wie בּוֹשְׁי וּע und בּיְשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּישִׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע עוֹשְׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּישִׁי וּע und בּיִשְׁי וּע und בּישִּי וּע עוֹשְׁי וּע עוֹשְׁי שׁי בּישְׁי שׁי וּשְׁי בּישְׁי שׁי בּישְׁי שׁי בּישְׁי שׁי בּישְׁי שׁי בּישְׁי שׁי בּישְׁי בּישְׁי שׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי שׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בְּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְּי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בְּישְׁי בּישְי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי בּישְׁי

- 52, 2, Col. IV ist wie die Rassam'sche Königsliste zeigt in der rechten Columne TITE A TITE A TITE Zu ergänzen. Siehe V R. 44, 50, wo I TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A TITE A
- 52, 40. Statt *e-du-ur* ist in der rechten Columne natürlich *e-di-ir* i. e. *ețir* zu schreiben.
- 53, 65 ist die rechte Columne zu lesen: u-á-at-tar, u'attar, präs Piel von atâru (= \*watâru), also für \*yuwattar stehend. Über den Stamm atâru siehe Lozz, TP. 156, 35.
- 53, 67 ist die rechte Columne u-ma-at-ti, umatti zu lesen, denominatives Piel. zu matû 59, 21; synon. ensu etc. Die folgende Zeile ge-diri(g)-ga nam-ba-lal-e = assyr. litîr â imtî bedeutet "möge er vermehren, nicht vermindern".
- 58, 55. בין ווֹן בין wird wohl zu *um-dal-lu-u* von מלא zu ergänzen sein.
- 60, 8. Dass (cf.86,62)-mi-ni-in- nicht "er scheert ihn", sondern "er verschneidet ihn, entmannt ihn" bedeutet, wird auch mir immer wahrscheinlicher. Dubbin scheint unter anderm das männliche Glied zu be-

<sup>1)</sup> Für Assyriologen, die noch nie im Britischen Museum eine Keilschrifttafel selbst copirt oder collationirt haben, möchte ich mir die Bemerkung erlauben, dass es ganz von dem Lichte, das man zufällig hat, abhängt, ob man solche Kleinigkeiten sieht oder nicht. Es ist ein gewaltiger Unterschied, ob man eine Tafel am 1. August nahe dem Fenster copirt oder ob man gezwungen ist, sich am 1. November auf dem hintersten Platze die Augen zu verderben.

zeichnen, ebenso ist ( (cf. AL<sup>3</sup> 66, A. 7) kisi in der dritten Zeile des zweiten Familiengesetzes sicher nicht das Haar. Wenn ich nicht irre, wollte Pinches das Ideogramm durch testicles wiedergeben.<sup>1</sup>

- 61, 2. Uš-zi•iz kann unmöglich aus ušeziz verkürzt sein. Ich lese ušzîz mit langem î, ein Causativstamm wie ušțîb, ušnîl, ušmîl etc. und nehme Analogiebildung nach den Verben mediae, wie zâzu "vertheilen" etc. an.
- 1, 30. ittadalu ist ittatalu (= בידשל) zu lesen, Form von natâlu "schauen", eigentlich aufheben nämlich die Augen, vgl. Dan. 4, 31 עיני לשטיא נטלח.
- 62, Nr. 3 ist jetzt zum Überfluss noch VR 40, Nr. 4 veröffentlicht. Ich mache darauf aufmerksam, dass Zeile 6 meine Copie A A an-na-gin-na, Pinches dagegen Ja Japan, dingir Babbar gi-na bietet.
- 64, 10 möchte ich bemerken, dass die hebräische Wiedergabe des zehnten babylonischen Monatsnamens במבר בין בין בין דוֹ-bi-i-tu als מבים denn doch einigermassen dafür zu sprechen scheint, dass בין eben e und nicht i gesprochen wurde; Tibîtu wäre im Hebräischen zu מבים geworden, nimmermehr zu מבים 3
- 65, 27 ist ni-ag-ga zu transcribiren, entsprechend sumerischem ni-am-ma.

I) Bei dieser Gelegenheit möchte ich bemerken, dass ich den Anfang des letzten Familiengesetzes jetzt "Wenn ein Herr einen Sklaven vermiethet" übersetze. I-gu-ur steht offenbar für egur, imps. Qal von הב, arab. أجر digar(a) el-mamlûk(a).

<sup>2)</sup> wind sind auf den Thontafeln leicht zu verwechseln. Vgl. auch 123, 11, wo ich statt wirthümlich wirthümlich geschrieben habe.

<sup>3)</sup> Auch hier bei dem E-vocal ist es leider Mode geworden, sich mit Edicten und Zustimmungsadressen zu begnügen, anstatt die Frage von Neuem Punkt für Punkt zu prüfen.

- S<sup>b</sup> 204 ist vielleicht nur ein Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei oder Versehn für bei ode
- 69, 10 b sind die drei Keile vor ha-ti offenbar der Rest des Zeichens \*\* also kasap tirhati. Vgl. 108, 7.
  - 74, 3. Vgl. jetzt V R. 40, Nr. 4, Rev. 51.
  - 75, 1. ★ ist der Rest von ► \\\

- 79, Nr. 10 ist zwischen der zweiten und dritten Zeile der Theilstrich nachzutragen.
- 80, 11. Dass am Ende dieser Zeile an Stelle der beiden verwischten Zeichen das Ideogramm (E) (E) einzusetzen ist, haben wir schon unter 52, 2 (S. 271) bemerkt.
- 80, 16 ist statt pa- II-ma-hi offenbar pa- zu lesen. Die Spuren passen auch zu III sehr wohl. Vgl. auch Lyon, Sargonstexte 71, 49, und Sanh. Sm. 119.
- 80, 17 & 18. Bei diesen Zeilen ist mir das schlimmste Versehn, das sich in meinen Texten findet, passirt. Die Hiobsbotschaft davon ist mir zuerst von meinem verehrten Freunde Strassmaier überbracht worden. Das Original bietet nämlich:

<sup>1)</sup> Ich möchte bei dieser Gelegenheit bemerken, dass mesiru nicht "Überzug" bedeutet. Wenn die assyrischen Könige sagen, dass sie Thürflügel von Cypressenholz mesir eri namri urakkisů, so bedeutet das nicht, sie hätten die ganzen Thürflügel mit einem vollständigen Überzug von Bronze überzogen. Mesiru ist lediglich das über die Thür der Breite nach hinlaufende metallene Band. Man denke an die Bronzethore von Balawat!

Von ist fast nichts, von nur sehr wenig zu sehen. Auch das W hinter ist nicht ganz sicher, doch ist das Zeichen keinesfalls

- 81, 10 II steht hier als Sylbenzeichen für dar, kann also in Delftzsch's Schrifttafel, AL<sup>3</sup> 11, Nr. 70, Col. III nachgetragen werden. Nach VR. 47, 7b ist darru = dannu.
- 81, 22. ina risunu "in ihrer Mitte" ist, wie Neb. 8, 52 i-na bi-e-ri-su-nu zeigt, ina berisunu zu lesen. Wenn das Wort nicht beru, sondern bîru lautete, würde auch der Status constructus des Femininums vor dem n ein a und nicht ein i haben. Von sîmtu "Geschick" lautet der Constructus bekanntlich sîmat, von hîrtu "Gemahlin" hîrat, dagegen von beltu "Herrin" belit, ebenso haben wir auch de i. berit von bertu, fem. zu beru² "Mitte". Die

dass die Spuren des assyrischen Adverbiums bei mir in der akkadischen Zeile erscheinen, vor den Spuren des Von The der akkadischen Zeile erscheinen, vor den Spuren des Von The der akkadischen Zeile erscheinen, vor den Spuren des Von The der der Stelle im Text schraffirt und dann später bei einer wiederholten genauen Untersuchung die erbaltenen Spuren am Rande meiner Copie nachgezeichnet. Beim Autographiren geriethen sie dann in die falsche Zeile. Ein Urtheil über derartige Versehn sollte sich aber nur Jemand erlauben, der selbst Keilschrifttexte nach den Originalen copirt und publicirt hat. Besonderes Unheil ist der Keilschriftforschung aus dem Fehlen des dagala-a-bi = rap-sit in dieser Zeile bisher wohl auch nicht erwachsen.

<sup>2)</sup> Dass das unglückliche, in seiner Existenz bedrohte assyrische e

Lesung birit (als ware das n Stammconsonant!) oder birit ist unrichtig.

- 82, Nr. 11. Die folgenden Beschwörungsformeln hat Mr. George Evans bei meiner zweiten Anwesenheit in London auf meine Anregung collationirt. Bei jeder Stelle, wo er von mir abweichen zu müssen glaubte, haben Mr. PINCHES und ich die Zeichen sorgfältig geprüft. Wir hatten dabei den Vortheil einer bedeutend günstigeren Beleuchtung als bei meiner ersten Copie der theilweise sehr schwer zu entziffernden Tafel im October 1880.
- 82, 14 ist statt urugal-EY wohl sicher urugal-EY zu lesen.
- 82, 20 habe ich zu dem viertletzten Zeichen 

  ¶ am Rande bemerkt: "Sollte das E ← sein?". Ebenso habe ich das vorletzte Zeichen E mit zwei Fragezeichen zu vervollständigt.¹
- 82, 26 habe ich in meiner Copie zu dem vorletzten Zeichen F hinzugefügt: "ganz klar".
- 83, 4. Bei alû möchte ich darauf aufmerksam machen, dass Nimr. 45, 94 a-la-a dem Ideogramm 

  gud-a(n)-na, gud-ana entspricht. Vgl. auch Nimr. 49, 186, A.5.
- 86, 61. Zu FII II habe ich am Rande bemerkt: "K. 3172, Rev. Z. 3 entspricht dem akkad. FII im Assyrischen FIII im Assyrischen FIII (MIC) na-rug-gu ra-kis-ti".

auch die neueste Sturm- und Drangperiode überstehn wird, ist meine feste Überzeugung.

<sup>1)</sup> Vgl. dazu das Vocabular II R. 28, Nr. 1, Col. b, auf das schon LENORMANT S. 6 seiner Magie aufmerksam gemacht. Ich habe diese Seite des LENORMANT'schen Buches, wie ich mir damals ausdrücklich notirt habe, zum ersten Male am 26. August 1882 gelesen. Man wird mir hoffentlich gütigst verzeihn, wenn ich in solchen Sachen jetzt vielleicht etwas zu pedantisch bin.

- 86, 10. Statt ist zu lesen, ebenso
- 86, 13 statt ► III mit II R. besser ► III.
- 88, 27 ist statt wahrscheinlich zu lesen: ba-an-gu(l)-lu-da, ban-gulu-da.
- 89, 25. Zu erisu là isînu vgl. AL<sup>3</sup> 95, 9 (nisînu sârsu tâbu); 105, 151 (isînû irisa duga, var. sârisa tâba¹). Praetorius stellt dieses isînu "er roch" richtig mit dem äthiopischen % oluit, odorem exhalavit, halo olfecit, odoratus est, & c. odor zusammen.
- 89, 30 habe ich in meiner Copie richtig ar-da-at Li-li-i, das eine ist erst beim Autographiren aus Versehn ausgelassen worden. Ebenso bietet in Zeile
- 89, 46 am Ende meine Copie richtig [1]  $\rightarrow$  [1], und nicht [1]  $\rightarrow$  [2], wie ich dann autographirt habe; so auch 91, 50. Vgl. auch IV R 26, 48 b. Die zwischen gât und ellitim stehenden Zeichen könnte man versucht sein, zu [1] ak-lu, entsprechend dem [1] in der akkadischen Columne, zu ergänzen; es ist aber nicht Raum genug für diese beiden Zeichen.
- 92, 21 habe ich nach IV R. 62, 19 a ergänzt. Es ist wohl aber besser mit dem Duplicate R<sup>M</sup> 612 ETT ja auch bei der Ergänzung der assyrischen Columne unberücksichtigt gelassen.
  - 93, 14 ist natürlich a-me-lu su-a-tu ku-sur EETY IV ETV

<sup>1)</sup> Das in Delitzsch's Copie beruht auf einer Verwechslung mit . Spuren von V sind noch zu sehn.

<sup>2)</sup> Die Form ist ib-bab-la zu lesen, präs. Niphal von babalu, synkopirt aus ibbabala=\*yanbabala.

zu lesen. Vgl. IV R. 16, 27 a 1; 27, 61 b; 62, 18 a (te-sir!); 63, 27 b etc. Das dem assyrischen esêru entsprechende akkad. Esteht im Original auf dem senkrechten Theilstrich. Die Linie geht zwischen und Lurch. [Vgl. auch Sm. 331: šameniĝar = esirma].

- 94, 66 ist statt besser zu besser zu lesen. Das Fragezeichen hinter kann gestrichen werden.
- 98, 47. Das vor 2 ist wohl nur ein Versehn des Tafelschreibers; vgl. Assurb. Sm. 140; II R. 31, 39 c; IV R. 2, 23 b; 15, 47 c. An letzterer Stelle (vgl. ASKT. 176) bietet das Original:

EI etc.

19

<sup>1)</sup> Der rechte senkrechte Keil von ist auf dem Original noch vor von zu sehn. Statt ist auf dem Original noch in Z. 28 sowohl wie in Z. 30

<sup>2)</sup> Statt Wim Assyrischen bietet das Duplicat zu IV R. 2, 24 b: D. T. 7 + K. 2528; vgl. ASKT. 175, letzte Zeile von Nr. 7.

<sup>3)</sup> Das du-um-mu-qu-um-ma ist wohl nur ein Versehn SMITH's (in Folge von Retranscription) für du-um-mu-ku ku-um-mu.

auch meine Copie sa-sa. Ich habe deshalb einen Fehler des Tafelschreibers angenommen.

- 100 ff. Das einsprachige Duplicat der Beschwörungsformeln hat ebenfalls Mr. Evans auf meine Anregung collationirt und dabei zwei Versehn in meiner Ausgabe entdeckt, nämlich
- 103, 30 zu Anfang der Zeile vor Kyrk das Determinativ Machzutragen. Beide Fehler sind erst beim Autographiren entstanden; meine Copie hat an beiden Stellen das Richtige.<sup>2</sup>

Ebenso fehlerlos ist meine Copie der folgenden Nr. 12 meiner Texte. Diese einsprachige Beschwörungsformel ist von Messrs. Pinches und Evans und mir selbst collationirt worden, ohne dass uns ein Versehn aufgestossen wäre. Ich will jedoch noch der Genauigkeit halber bemerken, dass

I) Zu der bei dieser Gelegenheit von mir citirten Stelle IV R. 29, 252 möge man noch II R. 42, 12 f. (me-a-ta za-a-ţe = dnukka,,wo bist du?") sowie IV R. 3, 25 b und 22, 29 b vergleichen, endlich auch IV R. 29, 22, wo das Original = III ist gemäss Sb 234 ge zu lesen. Zu zâge = zâţe vgl. die Bemerkungen in meiner Akkadischen Sprache, S. 29 unten.

<sup>2)</sup> Es ist keine Kleinigkeit, dieses Fragment RM 612 ohne Fehler zu copiren. Die Keilschriftzeichen sind so winzig klein und die Zeilen so eng zusammengerückt, wie ich es auf keiner andern Thontasel gesehn habe. Man wird sich einen ungesähren Begriff davon machen können, wenn ich bemerke, dass die vierte nahezu vierzig Zeilen lange Columne auf dem Original kaum länger ist als der Rand der ersten dreizehn Zeilen der dritten Columne auf S. 102 meiner Ausgabe. Die Breite der Columnen ist nur wenig grösser als zum Beispiel bei meiner Ausgabe des dreisprachigen Vocabulars, Seite 107. Und auf diesen schmalen Raum sind dann z. B. Zeilen zusammengedrängt wie 103, 22.

- 104, 11 das Zeichen , zu dem ich am Rande "Lies 🏋!" bemerkt habe, natürlich wirklich auf dem Original steht. Ferner sind
- 104, 17 die Ideogramme für *Utuk* und *Gikim* auf dem Original etwas abweichend gestaltet; dies lässt sich mit Typen indess nicht gut zur Darstellung bringen.
- 104, 18 stehen die Zeichen a-ba-da-an-ur-ri-es in gleichmässiger Vertheilung auf dem Original, vor allem ist kein Zwischenraum zwischen da und an. Meine Copie ist genau.
- 105, 85 hat das Original , wie ich auch in den Text gesetzt habe.
  - 105, 40 ist das dritte Zeichen wirklich ka.
- 106, 29 ist nicht sa-me-ni- , sondern sa-me-ni-
- 110. Zu dem letzten Stück der dritten Columne haben wir ein kleines Duplicat R<sup>M</sup> 2. II. 415, das AL³ 130 nicht berücksichtigt ist. Dasselbe enthält nach meiner 1882 flüchtig angefertigten Copie folgende Zeichen:



<sup>1)</sup> Derartige kleine Ungenauigkeiten kommen beim Autographiren sehr

113, 32 scheint statt als letztes Zeichen der Zeile in der That mit V R. und AL<sup>3</sup> 127, 34 zu lesen zu sein. Ich habe beim Autographiren übersehn, dass ich das all durchgestrichen und am Rande durch ein vorm schraffirtes sersetzt habe.

113, 88 ist das erste Zeichen statt \( \psi\) wohl besser \( \) zu lesen. \( \psi\) und \( \psi\) können an solcher Stelle sehr leicht miteinander verwechselt werden. \( \text{Delitzsch}, \text{AL}^3 127. \)
A. 4 scheint \( \text{übersehn zu haben}, \text{dass } 111, 38 \) auch bei \( \text{mir } \) \( \psi\) \( \psi\) \( \psi\) \( \psi\) \( \psi\) \( \text{J} \) \( \psi\) \( \psi\) \( \text{J} \) \( \psi\) \( \psi\) \( \text{J} \) \( \psi\) \( \text{J} \) \( \psi\) \( \text{J} \) \( \psi\) \( \text{J} \) \( \psi\) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J} \) \( \text{J

115, 8 u. 4 habe ich schon CV. 25 | | = assyr. | | E ergänzt, ebenso

115, 15 u. 16 nach 122, Nr. 19, Z. 18:

leicht vor, und wenn man sie auch meistens sofort bemerkt, so ist man doch meist nicht geneigt, deswegen das mühselig gezeichnete Manuscript wegzuwerfen und die ganze Seite noch einmal zu schreiben. Sehr häufig entsteht auch ein solcher unmotivirter Zwischenraum in Folge der Correctur eines Schreibfehlers. Wenn ich zum Beispiel aus Versehn a-ba-da-ur-ri geschrieben hätte und ehe ich das Schlusszeichen ((() hingesetzt, merkte, dass ich ) ausgelassen. so würde ich hinter a-ba-da-ur-ri noch an-ur-ri-es schreiben und das erste ur-ri dann mit rother Dinte bemalen, damit es beim Umdruck nicht zum Vorschein kommt. In diesem Falle würde dann eben in der autographirten Ausgabe ein Zwischenraum von zwei Zeichen entstehen.

116, oberste Zeile wird us-ta.... allerdings besser zu us-ta- Tyll zu ergänzen sein, wie Dr. ZIMMERN S. 10 seiner Inauguraldissertation thut.

Ebenda bietet auch in der vierten Zeile von unten das Original das Zeichen Ety ; nicht die dialektische Form, wie ich ausdrücklich am Rande bemerkt habe.

- 118, 10 scheint das letzte Zeichen 🔀 zu sein.
- 118, Rückseite 9 ist, wie ich bereits ASKT. 183 bemerkt habe, Li-bi-
- 122, 12 am Ende ist von ⊨ nicht bloss ⊨ sondern zu sehen;

- 123, 22 ist hinter dem zweiten kinâbise gavagigi ein Theilstrich nachzutragen.

Nachtrag zu S. 270. Teqir V R. 4, 57 ist 3. fem. impf. Qal; sa mitûtu² iplahû, napsatsun pânúsun³ teqirú-ma itti

<sup>2)</sup> Cf. Beh. 17: V R. 3, 6 etc. Mitûtu (= \*mitwütu) ist nomen actionis der Form lexis, wie mithusu "kämpfen", qitrubu "angreifen" etc. Warum das u in diesen Formen lang sein soll (AL<sup>3</sup> 142 s. v. ynd: mithūsu), vermag ich nicht einzusehn. Die Schreibung mithu-uz-zu beweist das noch lange nicht. Das impf. zu mǐtûtu, imtûtu ist = imtautu mit Synkope des Vocals zwischen dem zweiten und dritten Stammconsonanten wie in iptâthû "sie fürchteten sich", iptâhrû "sie schaarten sich" Sintfl. 107 & 152.

<sup>3)</sup> Die Casusvocale haben im Assyrischen vor Suffixen bekanntlich den Ton, z. B. qa-tu3-3u, qâtúsu "seine Hand", sîrúsu "gegen ihn", ânúsu

Šamaš-ukîn<sup>1</sup> ensunu lâ imqutû ina isâti heisst: "die sich zu sterben fürchteten, da ihr Leben in ihren Augen<sup>2</sup> theuer war<sup>3</sup>, und sich deshalb mit Saos[d]uchin, ihrem Herrn, nicht ins Feuer gestürzt hatten."<sup>4</sup> Teqir ist ge-

- 1) So ist der Name nach Dr. C. F. LEHMANN zu lesen. Die assyrische Aussprache wird Savasukkin (מַבְּכִּחָבְּהַ) gewesen sein. Dass בּרַכְּבַּח zwischen Vocalen auch im Assyrischen als Spiranten gesprochen wurden, scheint mir sehr wahrscheinlich. Vielleicht sind Formen wie sunüsi neben sunüti, käsi neben käti, äsi neben åti nur der unvollkommene graphische Ausdruck für sunüti, käti, åti, also als Wiedergabe des : 3 wurde bekanntlich im Assyrischen s gesprochen.
- 2) Pânúsun heisst eigentlich "ihr Angesicht" oder, als adverbialet Accusativ gefasst: "angesichts ihrer". Dass das Wort für "Antlitz" im Assyrischen pânü und nicht pănû (Delitzsch, Zimmern) zu schreiben ist, hat schon Bezold S. 29 seiner Inauguraldissertation hervorgehoben; vgl. auch ASKT. 195, Nr. 191. Nach Hincks ist pânu (= pâni, cf. saimânu für salmâni "Bilder", Beh. 106) der masculine Plural zu pû "Mund" und pâtu "Vorderseite" die entsprechende feminine Bildung. — — "Eingang" hat damit nichts zu thun; dies ist überhaupt nicht pûtu (AL³ 144), sondern bûtu (= bû'tu, eine Form wie nûbtu "Biene") zu lesen und von NID abzuleiten.
- 3) Vgl. Sanh. V, אָשֶׁרְ מּמְרּמְּנוֹ napṣâtusunu sowie ו Sam. 26, 21: אַשָּׁיִר בַּפְּשִׁי בְּעִינְיִךְ
- 4) Die Sage von der Selbstverbrennung Sardanapal's scheint mir auf einer Verwechselung mit seinem Stiefbruder Saos[d]uchin's zu beruhn. V R. 4,51 ist das Subject zu iddû allerdings nicht Šamas-ukin, sondern vielmehr die Z. 46—48 namhast gemachten Götter, Assur,' Sin, Samas, Ramman, Bel, Nebo, Istar von Nineve, Istar von Arbela, Adar, Nergal, Nusku "die vor mir hergezogen und meine Feinde unterjocht". Von ihnen heisst es Z 50—52 Šamas-ukin aha nakri sa igiranni ina miqid isati ariri iddūsu-ma uhalliqū napsatsu "den Saos[d]uchin, meinen Stiesbruder, der sich gegen mich empört, in einen angezündeten Scheiterhausen warsen sie ihn und vernichteten so sein Leben". Zu igiru vgl. meine Bemerkungen in HARPER's Hebraica vom Januar 1885, p. 179, n. 4. Miqid entspricht dem Hebräischen 70,0,17,0, arab. Assum mauqid, pl. Feuerstelle". Miqid isati

<sup>&</sup>quot;wo ist er", ânúka (geschr. ia-nu-uk-ka II R. 42, 12 g) "wo bist du", vgl hebr. אַרָּבְּה Gen. 3, 9. Der Ansicht Stade's (§ 355, 3) kann ich nicht vollständig beipflichten.

bildet wie tebir von געבר, wovon der Imp. ebir lautet. Ebenso finden wir Nimr. 60, 41 als Imper. zu ûrid "er stieg hinab" von ירד (ibid. Z. 45) die Form erid. Z. 42 dagegen haben wir als Imp. zu ûbil "er brachte" von כל (in Z. 46) die Form bil, gebildet wie sî (= \*אָר) "gehe heraus" von צא, geschrieben E∏ E[E] 2 II R. 26, 7 h. Dieselbe Form finden wir auch IV R. 51, 23 & 30 b in der fünften Columne der Sintfluthtafel (AL<sup>3</sup> 107, 229 & 108, 236). Dass das i dieser Formen lang sei, kann aus bi-i-li ASKT. 76, 8 nicht ohne weiteres gefolgert werden; bîlî könnte Analogiebildung nach den Stämmen "y sein.3 Ublî dagegen in ublî pânî'a ASKT. 117, 8 scheint Imperativ des Piel zu sein, synkopirt aus ubbilî, was möglicherweise auf einen ganz andern Stamm אבל (oder עפל אפל (oder שבל (עפל אפל) mit der Bedeutung "erheben" zurückgeht. Ob ibbalu ASKT. 122, Nr. 19, 5 auch damit zusammenhängt, lässt sich nicht entscheiden. Danach sind die Ausführungen Dr. ZIMMERN's auf S. 47 seiner Arbeit zu berichtigen. Anders liegt die Sache mit dem Stamme edelu "verriegeln", von dem Pognon, Bavian 121, nicht bloss medilu "Riegel" sondern auch daltu "battant de porte" et par suite "porte" qui a passé en hébreu (הַלֹּ תְּלֵח תְּלֵח מָבֹל) ab-

heisst eigentlich "Anzündungsort des Feuers". Neben miqid haben wir bekanntlich auch maqaddu (von einem Stamme קרך קרך), dessen akkadisches Äquivalent gemäss ASKT. 39, 158 giż kibir, d. i. eigentlich "Holz der Verbrennung", assyr. is qilûtı. Die Bemerkung über die Feuerbestattung (Chald. Genesis 314, 2) wird DELITZSCH wohl nicht mehr aufrecht erhalten. Arîru bezieht sich natürlich auf miqid, nicht auf ibāti; es ist das passive Participium von ארך "erleuchten, anzünden", wovon auch urru "Tageslicht, Tag" (גאול). Auch im Arabischen hat ja arra die Bedeutung von الوقال.

ו) Hebr. ייַקר Ps. 72, 14 und ייַקר Ps. 49, 9. •

<sup>2)</sup> Auf dem Original ist nur 🔀 zu sehn.

<sup>3)</sup> Dass der an Nusku gerichtete Imperativ bi-i-li eine Femininform sein muss, habe ich schon in meiner ausführlichen Besprechung von DE-LITZSCH'S Kossäer in der Andover Review vom Juli 1884, p. 93, 6 hervorgehoben.

leiten will. Hier finden wir sowohl edil (2. fem. tedilî Nimr. 65, 21, Form افتها etedil ibid. Z. 15 & 16) als auch ûdil (2. B. Sanh. V, 7). Letzteres ist aber Piel (= yu'addil) und heisst mit gesteigerter Bedeutung "fest verschliessen, verrammeln, verbarrikadiren". Ich komme auf diese Fragen an einem andern Orte ausführlicher zurück.

Göttingen, den 18. Juli.

PAUL HAUPT.

# Assyriologische Notizen zum Alten Testament.

Von Friedrich Delitzsch.

#### III. 1)

#### Die drei Nachtwachen.

Auch die Babylonier-Assyrer unterschieden drei Nachtwachen<sup>2</sup>) (siehe z. B. III R 52, 57 b. IV R 56, 30 a), und zwar schrieben sie dieselben ideographisch:

<sup>1)</sup> Vgl. S. 87 ff.; 161 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. A. H. SAYCE, Babylonische Literatur, Leipzig 1878, S. 41.

<sup>3)</sup> III R 52, 57 b u. ö. Mit obigem Ideogramm sicher gleichbedeutend (siehe III R 55, 18 a. 56 Nr. 3, 29) ist (III R 55, 36. 37 a. 51 Nr. VII, 37. 60, 24. 33 u. ö.; II R 39, 58 h), auch

Wache<sup>1</sup>, — Wache<sup>2</sup> (var. E(333)) — d. i. mittlere Wache<sup>1</sup>, — d. i. mittlere Wache<sup>2</sup>, — d. i. Morgenwache.<sup>2</sup>) Die babylonisch-assyrischen Namen aber der drei Nachtwachen lehrt, ebendiese Ideogramme erklärend, das Vokabular II R 39, 11—13 e. f. Ihm zufolge hiess die erste Nachtwache ba-ra-ri-tum, die mittlere kabli-tum, die dritte oder die Morgenwache \* ...3)

Die Deutung der beiden ersten Namen ist nicht schwer. Wie kablîtum das Fem. des Adjectivs kablû (= \*kablâi-u, Bildung auf âia, â'a, âi von kablu, dem gewöhnlichen assyr. Wort für "Mitte", eig. Zusammentreffen), so ist bararîtum

(III R 59, 2b). Beide Ideogramme, und werden bekanntlich Sb 368. 371 (siehe Assyrische Lesestücke, 3. Aufl., S. 63) durch si-mê-tan erklärt, ein Wort, welches mit samû "Himmel" etymologisch wohl gewiss verwandt ist (Stamm šamū "hoch sein"), über dessen genaue Bedeutung aber ich Bestimmtes noch nicht auszusagen vermag. In der Beschwörungsformel IV R 14 Nr. 2 Obv. 26 (HAUPT, ASKT 78, Z. 27) scheint es lokale Bed. zu haben (simêtan êlâti, die hohen Himmelshöhen", opp. das Land, die Erde?), ähnlich auch IV R 22, 19 b, dagegen temporale in dem Istar-Psalm S. 954 (siehe Assyrische Lesestücke, 3. Aufl., S. 134 ff.) Obv. 38, wo die Göttin Istar sich rühmt, die Göttin der si-mê-tan und die Göttin der sêrête d. i. der Morgen, des Morgens zu sein. Ob in zeitlicher Hinsicht simetan etwa die Zeit des Anbruches und der ersten Stunden der Nacht bedeutet? Die ideographische Bezeichnung der ersten Nachtwache als maşartu simètan legt diese Deutung nahe genug, nicht minder der Doppelcharakter der Göttin Istar als Göttin des Abend- und des Morgensternes.

<sup>1)</sup> III R 52, 57 b. 55, 1. 19. 39 a. 56 Nr. 3, 31. 60, 24 u. ö.

<sup>2)</sup> III R 52, 57 b. 55, 2. 20. 40 a. 60, 33. 75 u. ö. Die Schreibung

TY bietet II R 39, 13e. Einfach

TY findet sich III R 56 Nr. 3, 32. Für

"hell sein oder werden" sieht II R 47, 58 e. f, für

\$\frac{\text{Fur}}{\text{Fur}} = nam\text{aratu} u \text{helligkeit"} \text{K. 40 Col. IV, 7 (Assyr. Lesest., 3 A., S. 82). Beachte auch masartu \$\text{sa} \frac{\text{36-\text{ê-ri}}}{\text{PINCHES, Texts}} \text{ D. 2 Nr. 4 Z. 6.}

<sup>3)</sup> So bietet das Original.

oder besser barârîtum ebensolches Beziehungsadjectiv generis feminini (zu ergänzen ist ja masartu "Wache") von barâru. Der St. שַבַר bed. im Hebr. absondern, aussondern; auswählen, auserlesen; reinigen. Im Assyr. bed. bararu hell sein, glänzen. Es ergiebt sich dies zunächst aus VR 16, 27 a. b, wo dem Ideogramm ( sonst = damâku und namâru "hell, rein, glänzend sein", ba-ra-[ri]1) entspricht; es folgen — als seine Gegensätze — êklitum und êtûtum "Finsterniss". Sodann aber erklärt das Vokabular K. 2061 (vgl. HAUPT, ASKT 202 f.) auf Z. 3 und 4 der II. Col.  $\bigstar$   $\longrightarrow$  durch  $\delta a-ru-[ru]^2$ ) und  $\delta a-ri-[ru]$ . Da nun šarūru, wie das Synonymenverzeichniss II R 35, 4 e, fff. lehrt, der terminus technicus für den Glanz der aufgehenden Gestirne ist, so erhalten wir für barîru ebendiese Bedeutung 3) - die erste Nachtwache wird also barârîtum genannt worden sein als die Wache zur Zeit des glänzenden Aufgangs der Gestirne, die Wache zur Zeit der אַת הַכּוֹבַכִים Neh. 4, 15.

Der einzige auf den ersten Blick schwierigere Name ist der Name der Morgenwache  $\begin{tabular}{l} \begin{tabular}{l} </sup> Die Ergänzung ri ist dem Fragment  $R^m$  2. III. Col. I II entnommen.

<sup>2)</sup> Zur Ergänzung siehe IV R 17, 47/48 a. 27, 21/22 a.

<sup>3)</sup> Für das von ebenderselben Wurzel bar durch Reduplication gebildete und wie saruru den glänzenden Ausgang der Gestirne bezeichnende birbirru (II R 35, 6e) siehe jetzt LHOTZKY, Die Annalen Asurnazirpals (Leipziger Doctor-Dissertation 1885), S. 21.

<sup>4)</sup> Alphabetisches Verzeichniss der assyrischen und akkadischen Wörter etc., 4. Lieferung, Nr. 5245.

<sup>5)</sup> Vgl. auch NORRIS, Dictionary p. 907.

sich bewährt. Vielmehr lehren die Vokabulare K. 4142 und R. 345 Obv. 24, wo auf ba-ra-ri-tum und kab-li-tum die Morgenwache in der Schreibung ša-ad-ur-ri folgt, dass wir šaddur-rum lesen müssen - eine Lesung übrigens, welche schon aus der Schreibung Ell A L. i. sa-dur-ri III R 55, 54 a erkannt werden konnte. Zweifelhaft bleibt nur noch der Dental: haben wir sad(d)urru oder sat(t)urru oder sat(t)urru zu lesen? Da es sich um den Namen der Morgenwache, der masartu sa sêri handelt, könnte man sich versucht fühlen. Zusammenhang mit sêru d. i. אָרוּה, Morgen" anzunehmen und in saturru, saturru eine Bildung mit t nach dem ersten Radikal zu erkennen. Allein eine solche Annahme würde sofort wieder aufzugeben sein, weil diese assyrischen Nominalstammbildungen stets den i-Vokal in der ersten Sylbe aufweisen, niemals den a-Vokal. Ich werde im Folgenden beweisen, dass šad-dur-rum zu lesen ist, dieses selbst aber die weniger gute, weil die Etymologie des Wortes verdunkelnde, Schreibung dartellt statt jenes von den Fragmenten K. 4142 und R. 345 dargebotenen sad-urri.

Schon oft habe ich darüber nachgedacht, wie es wohl komme, dass im Assyrischen der Berg (das Gebirg) und der Sonnenaufgang, der Osten gleicherweise sadû genannt werden, wesshalb denn auch zu ihrer ideographischen Wiedergabe einunddasselbe Zeichen (kur, kura) dient. Man könnte meinen, der Osten sei als Gebirgsgegend sadû genannt worden; allein vom babylonischen Standpunkt aus war die Ostgegend doch gerade keine Gebirgsgegend, mit letzterem Namen hätte weit eher der Norden benannt sein müssen!); und sodann ist und bleibt es doch das weitaus Natürlichste und Wahrscheinlichste, dass die Ostgegend auch bei den Babyloniern vom Aufgang der Sonne benannt wurde (vgl. הקונה). Ps. 75. 7). Ja die Baby-

<sup>1)</sup> Ueber den wichtigen, von PINCHES in PSBA, 1883, p. 74 mitgetheilten Keilschrifttext, die vier Himmelsgegenden bei den Babyloniern betreffend, spreche ich in einer demnächstigen "Notiz" eingehend.



lonier-Assyrer hatten selbst noch ein klares Bewusstsein davon, dass sie mit sadû den Osten als Sonnenaufgang benannten, denn wie für "Osten", so verwendeten sie das Ideogramm & auch für "Aufgang", nämlich der Sonne. Beachte für & als Ideogramm für napâhu "aufgehen (von der Sonne)" Tig. jun. Obv. 3 (\* Šamsi); IR 35 Nr. 3 (\* ha d. i. napâ-ha, var. na-pah Šamsi); IIR 59 Nr. 14, 1 (Šamas \* var. ippuha). Ich habe desshalb im kleinen Wörterbuch zu meinen Assyrischen Lesestücken, 3. Aufl., S. 146, fragend die Vermuthung aufgestellt, ob nicht sadû "Berg" und sadû "Osten" auf einen gemeinsamen Stamm sadû "hoch sein, sich erheben" zurückgehen möchten, sodass der Berg als "Höhe" bezw. als "hoher, sich erhebender", der Osten aber als "Aufsteigen, Aufgang" der Sonne benannt seien.

Was ich damals vorsichtig nur erst als Vermuthung ausgesprochen, kann ich jetzt ausreichend begründen — das assyr. sadû bedeutet in der That "hoch sein, aufsteigen, emporsteigen" und giebt sich in seinen mancherlei Anwendungen und Ableitungen als Synonym von êlû, hebr. אַלָּי. Auf das Vokabular V R 28, 82. 83 h, welches sa-du-u als Syn. von sakû "hoch sein" ausdrücklich bezeugt, habe ich bereits in meiner Schrift The Hebrew Language, p. 48, hingewiesen; dass der Berg den Namen sadû bez. saddû ) als "Höhe, Erhebung" bez. als "hoher" führte, ist schon hierdurch über allen Zweifel erhoben. Von ebendiesem Stamme sadû "hoch sein" leitet sich weiter wohl sicher jenes nur in Verbindung mit dem Pron. suff. su bis jetzt

sadû "Erhebung, Höhe", saddû (Form وَعَالَ oder وَعَالَ ygl. وَهَالِ und وَإِنْكُمْ ) "der hohe".



<sup>1)</sup> Aus Schreibungen wie 3ad-di-i "die Berge", z. B. Sanh. IV 73. 78, könnte man schliessen (wie ich auch bislang gethan), dass 3adû "Berg" als 3ddû anzusetzen sei; indess ist es aus grammatischen Gründen besser, 3adû und 3addû als zwei neben einander bestehende Formen zu betrachten:

belegte  $\dot{s}\hat{e}du$  ( $\dot{s}\hat{e}su = \dot{s}\hat{e}d$ - $\dot{s}u$ ) her, welches an sich ja freilich auch als  $s\hat{e}tu$  ( $s\hat{e}su = s\hat{e}t-su$ ) angesetzt werden könnte<sup>1</sup>), als Name der "Bergeshöhe" aber am natürlichsten von dem nämlichen sadû "hoch sein" herzuleiten ist, wovon der "Berg" eben šadû benannt ist. Die Stellen Asurn. I 49. II 41 sind zu lesen und zu übersetzen: šadû kîma zikib pațar parzilli sêsu (= sêd-su) nâdi "des Berges Höhe (Gipfel) ragte gleich der Spitze eines eisernen Dolches". nun aber der St. sadû<sup>2</sup>) auch vom Aufsteigen, Aufgehen z. B. der Sonne, Heraufziehen, Anbruch z. B. des Morgens gebraucht wurde, was ich schon im Hinblick auf šadû "Osten" (= Aufgang der Sonne) vermuthet, findet eine weitere Stütze an der Stelle Asurb. Sm. 123, 49, wo der assyrische König erzählt, dass ina 🛠 (var. 🛡 🛌, siehe ibid. p. 331) mûsi sû'atu d. h. selbiger Nacht, da er die Göttin Istar anflehte, ein Magier sich schlafen gelegt und ein Traumgesicht gehabt habe. Die Var. lehrt, dass wir phonetisch und zwar sa-ad oder sa-at zu lesen haben. Man könnte nun allerdings sich versucht fühlen, *ša-at* zu lesen und arab. عَالَيْ "Stunde" zur Vergleichung beizuziehen.

I) Angesichts der vielen und mannigfachen Verstösse gegen die assyrische Formenlehre, welche sich in Halevy's Besprechung meiner Hebrew Language (Revue des Études Juives 1885, p. 297 ff.) eingeschlichen haben (vgl. ma-a-a-lu, ma-a-a-al-tum "Bett" von "y "hoch sein", p. 301; musälum, mussulum von "y (!), p. 302) scheint es nicht überflüssig darauf hinzuweisen, dass, auch wenn man obiges sesu = setsu fassen wollte, dieses setu doch nimmer dem hebr. "Nie gleichgesetzt werden dürste.

<sup>2)</sup> Auch das bekannte [ ] (vgl. Lyon, Keilschrifttexte Sargon's, S. 80), welches V R 7, 16. 25 unzweiselhast "betreffs" (syn. êlî) bedeutet, und auch in der Wortverbindung ilâni [ ] samê irsitim sehr gut die Bed. êlt haben kann (die Götter über Himmel und Erde), ist vielleicht einsach sud (st. cstr. von sudü "Erhebung") zu lesen, wie sich denn schon bei SMITH, History of Assurbanipal p. 329, die Bemerkung sindet: [ ] würde hienach natürlich ebensalls sudsäkü d. h. "Oberossizier" zu lesen sein.

Aber, ganz abgesehen davon, dass "in einer Stunde selbiger Nacht legte sich schlafen ein Magier" einen wenig passenden Sinn giebt, hat bekanntlich das Assyrische kein solches Wort für "Stunde", ja konnte es gar nicht haben ') So bietet sich denn der Stamm šadû abermals von selbst dar: ina šad mūši šū'atu heisst: bei Anbruch selbiger Nacht 2) (legte ein Magier sich nieder). Genau nun aber, wie hier šadû vom Heraufziehen d. i. Anbrechen der Nacht gebraucht ist, wird šadû, in noch unmittelbarerer Berührung mit šadû Osten, Sonnenaufgang, vom Heraufziehen des Morgens, vom Anbruch des Tages gebraucht in dem Namen der Morgenwache: ša-ad ur-ri d. i. Anbruch des Tages, Morgen. Für urru (ûru) "Licht, Morgenlicht, Tageslicht" = hebr. אור bedarf es keiner Belege; im Uebrigen vgl. עלה vom "Anbrechen" des Morgens, הַשְּׁחַה, Gen. 19, 15. 32, 25. 27. Jos. 6, 15. Neh. 4, 15. Meine ganze bisherige Auseinandersetzung wird aber endlich von alttestamentlicher Seite in überraschender Weise bestätigt durch den israelitischen männlichen Personennamen שֵׁרֵיאוּר Nu. 1, 5. 2, 10. 7, 30. 35. 10, 18 - ein Name, der sich mit sad ûri oder šadê ûri "Anbruch des Tageslichtes" vollkommen deckt und an Namen wie אַחַרֵיִם ו Chr. 8, 8 und אַחִישֶׁקר 1 Chr. 7, 10 "Bruder des Morgens", assyr. Absêri,3) Analogieen

<sup>1)</sup> Siehe meine Schrift: Prolegomena zu einem neuen hebräischen und aramäischen Wörterbuch Alten Testamentes, § 11.

<sup>2)</sup> Ideographisch entspricht dem sad mûsi IV R 26, 19/202 ( dessen Verhältniss zu dem gleichlautenden Ideogramm II R 17, 56 a (ASKT 84, Z. 56) mir noch wenig klar ist.

<sup>3)</sup> Es heisst so der König vom Lande Mannai d. i. אָרָי oder Van, welchen Asurbanipal auf seinem 4. Feldzuge bekriegte. Siehe für Ah-si-i-ri (v. ra) V R 2, 126. 133. 3, 4. 6. Für die Gleichheit dieses Namens mit dem biblischen אַרִישָׁרוּף siehe schon Paul Haupt in Johns Hopkins University Circulars, June 1884. Für den Sinn des Namens "Bruder des Morgens" vgl. אַרַוּרָוּף d. i. "im Lebensmorgen stehen" Qoh. 11, 10.

genug hat. Es ist hiermit zunächst dem Hin- und Herrathen über die Bedeutung jenes hebräischen Eigennamens ein Ende gemacht. Zwar die Erklärung in Gesenius' Handwörterbuch (8., 9. Aufl.), wonach der Name jaculans ignem bedeutet habe (von aram. אָדֶל "werfen"), dürfte aus grammatischen wie sachlichen Gründen nur wenige befriedigt 'haben; aber auch Nöldeke's Behauptung in ZDMG XV, 809, Anm. 1: "Auch der Name, den die Masora ישראור liest, gehört gewiss zu den mit שרי zusammengesetzten (vgl. עמישבי , עמישבי)" hat das Eine schwere Bedenken gegen sich, dass man sich füglich fragt, warum die Punktatoren, trotzdem sie den an allen obigen Stellen des B. Numeri fast unmittelbar folgenden Eigennamen עורישרי richtig צורישרי (Nu. 1, 6, 2, 12, 7, 36, 41, 10, 19) vokalisirt haben, der wahrlich nahe genug liegenden Vokalisation ישרישור trotzdem aus dem Wege gegangen sind. Gerade darin, dass die Punktatoren trotz des sich aufdrängenden שָׁדֵי dennoch יִשְׁרֵי vokalisirt haben, liegt, wie in vielen andern ähnlichen Fällen, eine Warnung vor allzuschneller Emendation. Das assyrische sad oder sadê ûru dient der Vokalisation ישריאור zu glänzender Rechtfertigung. Aber noch in anderer Hinsicht ist die von mir aufgezeigte Gleichung sad ûru, יָּמֶרְיאוּר von hohem Werthe, dadurch, dass sie meine in Hebrew Language p. 48 für den Gottesnamen שולי vorgeschlagene neue Erklärung besiegelt.

Dass mit dem hebr. Stamm שַׁרֵי und dessen Bedeutungen für שׁרֵי keine befriedigende Deutung zu erzielen ist, steht fest. In der dem Hebräischen nächstverwandten babylonisch-assyrischen Sprache bed. sadû "hoch sein", dem hebr. עַלְה völlig synonym. Der Personenname שִׁרְה völlig synonym. Der Personenname שִּׁרְה עוֹלְה dass auch die Hebräer diesen Wortstamm besassen und zwar in ganz den nämlichen Anwendungen wie assyr. sadû. Bietet sich da nicht für אֵל שֵׁרֵי die grammatisch wie lexikalisch wie sachlich gleich unanfechtbare Erklä-

rung als "Gott der Allerhöchste" (אֵל עֵלְיוֹן) ganz von selbst dar? In Hunderten von Fällen ist ein in den andern semitischen Sprachen vielfach zu belegender Wortstamm innerhalb der wenig umfangreichen alttestamentlichen Literatur nur an einer einzigen Stelle oder in einem einzigen Namen erhalten — in diesem Falle bezeugen שֵׁבִי und gemeinsam den hebr. Stamm שֵׁבִי "hoch sein".")

Stamm מצר, nicht נצר, auf ebenjenen St. מצר, von welchem allein auch ma-as-sa-ru "Wächter", massaru bâbi "Thorwächter" V R 32 Nr. 3, 20, 30 kommen kann.<sup>1</sup>) Auch die beständige Schreibung masartu mit Einem y (z. B. masartu nit(t)asar "wir hielten Wache" III R 51 Nr. 3, 9. Nr. 4, 12. Nr. 5, 28. Nr. 6, 33. Nr. 9, 9; ferner V R 13, 14 b. II R 8, 61-67 d. 9, 1-4 d), ferner maşarûtu (oder besser wohl masârûtu) "Bewachung" II R 8, 68 f. c. d. (man-mu-su a-na ma-sa(sic!)-ru-ti id-din ,, was immer er besass, gab er in Bewachung"), endlich auch die Schreibung ma-sar d. i. masâr "Wache", masâr mûši, êkallim "Nacht, - Palastwache" u. s. f. (V R 13, 15-26 b) führen2) für maşartu "Wache" auf den — natürlich von نظ, נצר secundär hergeleiteten — Stamm מצר. Dagegen dürfte für assyr. massartu in der Bed. "Bewahrung, Verwahrung, Befestigung" (z. B. Neb. VI 53: ma-as-sar-ti naklis udannin ...die Befestigung machte ich kunstvoll stark"); Neb. Grot. II 1: assum ma-aş-şa-ar-ti Esagila dunnunim "um Esagila's Befestigung recht stark zu machen") bei און stehen zu bleiben sein, nicht allein wegen der Schreibung massartu mit zwei L. sondern auch wegen des Wechsels von massartu mit nisirtu; vgl. Neb. Bab. II 22: "Babylon ana ni-si-ir-tim askun setzte ich in wohlverwahrten, befestigten Zustand"; II 12: ni-si-ir-tim Êsagila u Bâbîli astê'êma "die Befestigung Esagila's und Babylons liess ich mir angelegen sein." Ob ein solcher Secundärstamm מצו masâru "achthaben, bewachen" und dann auch "bewahren, behüten, befestigen" nicht vielleicht auch für das Hebräische anzunehmen ist? Dass מָצוּר in den Bedd. "Bedrängniss" Dt. 28, 53 ff., "Belagerung" Ez. 4, 7, "Belagerungswall" Dt. 20, 20 sich von אור, drängen, belagern" herleitet, steht natürlich fest; aber wenn es Hab. 2, 1

<sup>1)</sup> Für die Gleichsetzung des Amtsnamens מֵלְיֵבֶ Dan. 1, 11. 16 mit ebendiesem massaru siehe meine Bemerkungen zu S. BAER'S Libri Danielis, Ezrae et Nehemiae, Lipsiae 1882, p. XI.

<sup>2)</sup> Trotz des syr. Air "Nachtwache", von i. . Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

heisst: "Auf meine Wacht (מְשֶׁמֵרָתִּי) will ich treten und mich stellen auf מַצוֹר und spähen (אַצֶּפֶה)" u. s. w., so scheint mir nichts natürlicher als מצור mit "Wacht" zu übersetzen, ja es scheint mir dies sogar die einzig mögliche Erklärung zu sein. Denn wenn Gesenius' Handwörterbuch, g. Aufl., אין mit "Festungswerk, Veste" übersetzt, so ist dagegen zu bemerken, dass אור von צור abgeleitet, schlechterdings nichts anderes als Belagerungswall, Mittel und Werkzeug zum Belagern, nimmermehr Befestigungs wall bedeuten kann: belagern und befestigen sind grundverschiedene Begriffe. Ebenso kann es 2 Chr. 11, 5 unmöglich heissen: "Rehabeam baute Städte in Juda zur Belagerung, sondern entweder zur Wacht d. h. als Wacht- und Beobachtungsplätze, oder zur Bewahrung, Befestigung, Landesvertheidigung. Auch עיר מצור Ps. 31, 22. 2 Chr. 8, 5 bed. wohl die Veste als Stadt der "Bewachung" oder der "Befestigung", אַרֵי מְצוּרָה 2 Chr. 14,5, ערי מצורות 2 Chr. 11, 10. 21, 3, und einfach מצורות (2 Chr. 11, 11) die Vesten, Festungen als bewachte oder wohlverwahrte, befestigte Städte, von מְצוּרָה "Wacht" (s. Nah. 2, 2? und vgl. Jes. 29, 3 מְצְרוֹת "Wachtposten"?) oder "Bewahrung, Befestigung".

<sup>1)</sup> Für assyr. sipttu "Wacht" = masartu siehe z. B. II R 9, 9 ff. c.d.

### Sprechsaal.

Aus einem Briefe des Herrn Prof. Th. Nöldeke

Strassburg i. E., am 7. Mai 1885.

..... Ich gebe Ihnen hier einige Bemerkungen über die von Herrn Hyvernat veröffentlichte Zauberschale, wie sie mir bei der Lectüre gekommen sind, ohne System und ohne weitere Untersuchung des sonstigen Materials.

Diese Schalen sind meines Erachtens ziemlich jung; namentlich gilt das von der zuletzt publicirten. Orthographie und Sprache weisen darauf hin, und kein einziger Grund spricht dagegen. עיםרין עיםרא für עםרא אַסְרָא u. s. w. und, wenn das wirklich da steht, חיכליה für היבליה sind noch deutlichere Zeichen später Zeit als die vielen Plenarschreibungen; das Alles sind direkte Uebergänge zu der im Mandäischen durchgeführten Orthographie. Das männliche עקין für אַקן wäre in alter Zeit auch kaum möglich. Ebenso ist es mit der Wiedergabe des hebräischen Qames nach der Aussprache å oder ô durch in עלם) und העלם). Wenn ראויר schon sehr befremdet, so weist in מאלך הועלום das erste Wort in Form und Orthographie schon auf arabisches عالك (cfr. Sure ו, 3) hin. Denn hebräisch müsste es מולך heissen; aramäisches מַלֶּך wäre vor dem hebräischen העולם nicht denkbar; auch passte das Participium hier nicht für den aramäischen Sprachgebrauch. So wird denn auch in ותירפעין (ו. ותירפעין) 20\*

das arabische stecken: "hebt euch". Und wenn Zâdhân-Ferruch anno 630 ein hocharistokratischer Name war (ob der Mann dieses Namens in meiner Tabarî-Uebersetzung S. 356 mit dem ib. 389 identisch ist, weiss ich nicht), so ist es kaum glaublich, dass sich schon damals oder noch weit früher ein Jude so genannt habe. Später kommt dieser Name mehr vor. Uebrigens wäre in den ersten Jahrhunderten n. Chr. nach der Lautentwicklung des Persischen noch Zâtân zu erwarten. Ebenso trägt auch die Frau, für welche die von Levy besprochene Schale (ZDMG 9, 468 ff.) gemacht ist, einen persischen Namen Bahran duch, Tochter der Nêwân duch, worin duch eine Vulgärform für ducht "Tochter" ist, die allerdings auch schon ziemlich alt sein könnte. Aber wie dem auch sei, mir scheint kein Grund vorzuliegen, unsre Schale für älter zu halten als 700 n. Chr.

Leider ist die Photographie undeutlich, wie das bei der Inschrift im Innern einer Schale auch kaum anders sein kann. Da kann leider nur eine geschickte Handzeichnung helfen. Ich muss mich daher bei der Transscription Herrn Hyvernat's beruhigen, was im Allgemeinen auch kein Bedenken hat. Ob aber z. B. ' und ' immer im Sinne des Schreibers gelesen sind, ist mir doch etwas zweifelhaft. Dieser wollte doch wohl schon das erste Mal das allein zulässige מישָׁחָרֵי) מיתבר und מִישָּׁחָרֵי) und מותבר setzen, nicht מושתרי und מותבר. Sollte in 1. 3 der Transscription nicht שירין ושיבנין gelesen werden können? ist ein Dämon, der einen Menschen "bewohnt", ihn "besessen" macht; s. Ephr. I, 200 D; Jacob Sar. in ZDMG 29, 111 v. 87; Euseb., Theoph. II, 12, 3; Barh. zu Acta 17, 23. Dies שיבנא kommt auch bei den Mandäern vor, war also in Babylonien üblich. — או ist syrisch ma'bâdhîn "Verzauberungen" Martyr. I, 54 paen; Geop. 101, 30, s. Hoffmann's BA 6310 f.; nach dieser Stelle soll es auch "Zauberer" heissen, was ich dahingestellt sein lasse. -

עיסרא heisst hier überall "Fessel, Fesselung"; Gabriel ist eine "Feuer-Fessel", Michael eine "Thora-Fessel". Im Namen des "Gärtners" (?) steckt gewiss nicht Asaph, sondern persisches [I]spend oder zur Noth Aspân; den Schluss des Namens bildet am Ende auch ייי wie in ער בר זיין ער בר זיין ער בר זיין "Êr, Sohn des Zîwâ, Sohnes des Rabbî"? Und vielleicht auch אספנד בר זיין "Glanz" bezeichnet bekanntlich im Mandäischen eine gewisse Classe von Lichtwesen und hängt sich an die Namen solcher, z B. חיביל זיין א .s. w.

## Deux tablettes bilingues inédites.

Par Jules Oppert.

Lorsque dans l'été de 1855, je fus envoyé par le Gouvernement français à Londres, pour étudier au Musée britannique les inscriptions cunéiformes, la bienveillance des administrateurs de ce grand établissement me permit de fouiller dans les caisses, de nettoyer les textes illisibles et de rapiécer les fragments épars des documents. Une grande partie du tome II de la Collection des Documents de l'Asie Occidentale fut copiée alors, et me servit grandement dans l'interprétation des textes incompris jusqu'à cette époque. Je réunis les débris du texte bilingue (R II, 12, 42) qui porte d'un côté les suffixes sumériens et de l'autre ceux de la langue sémitique, et par ce travail de

reconstitution j'acquis la certitude que le système graphique de l'idéographisme n'était pas un jeu du caprice ou du hazard, mais qu'il tirait son origine de la langue même des inventeurs de l'écriture: c'est de cette découverte que datent les premiers essais sur le sumérien, signalé dès 1854.

Plusieurs des tablettes copiées alors par moi n'ont été publiées que dans ces derniers temps: le journal même dans lequel j'ai l'honneur d'écrire, a reproduit naguères la copie d'une tablette relevant les formes des caractères archaïques, et dont j'ai pu me servir également en 1855, pour reconnaître, par la forme du ha qu'elle donne et qui ressemble à un poisson, l'origine hiéroglyphique de l'écriture cunéiforme. Tout dernièrement, il a été publié le texte kur = sanaqu que je possède dans mes papiers depuis trente ans, d'autres documents sont devenus frustes et ont été altérés. Ma copie porte ainsi pour R II, 5, 1, 43 encore A connaissant pas, à l'époque où la copie était faite, le sens du document dont la reproduction dans l'ouvrage anglais ne porte que

Parmi les textes qui, à ce que je sache du moins, n'ont pas été reproduits, se trouve aussi le fragment bilingue, qui va suivre. Il avait pour moi la portée considérable de me faire pénétrer du coup dans le sens du caillou de Michaux qui jusqu'à la traduction donnée par le Bulletin archéologique de l'Athénéum français était resté une énigme impénétrable. L'explication du groupe l'III par kallatu, fiancée, me mit sur la voie de l'interprétation. L'équivalence a été retrouvée depuis dans le texte bilingue du roi Saosduchin (R V, 62, 61).

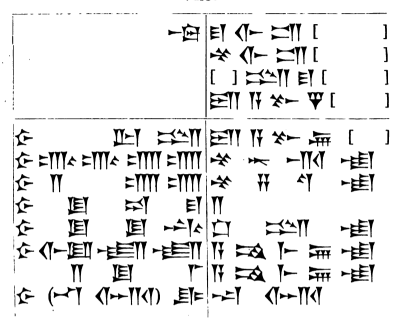
C'est à ce titre de reconnaissance que je publie le fragment. Sir H. RAWLINSON le connaissait en 1855, G. SMITH m'a dit en 1871 qu'il ne l'avait j'amais vu').

<sup>1)</sup> Huit lignes du fragment ont été publiées par P. HAUPT dans ses ASKT, p. 213 suiv. — Réd.

Fragment de syllabaire copié au Musée britannique en juillet 1855.

| <u> </u> | ;<br>;<br>.— — — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>14</b> | · 五 一 五 三 二 二 五 三 二 二 二 二 三 二 三 二 三 二 三 二 三 三 三 二 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 横        | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |                                                                                           |
|          | 4月以下 単一 まままま はいまま はいまま はいまま はいまま はいまま はいまま はいま                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | 及                                                                                         |
| 1114     | T L O L L O L L O L L O L L O L L O L L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O L O |           |                                                                                           |
| *        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (TX)      |                                                                                           |
| 分高置      | <b>一</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 通点        |                                                                                           |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |                                                                                           |

#### Verso



J'ajoute un autre fragment, où j'ai trouvé le mot de turgumannu. J'ai lu, trente après, que M. Pinches lisait dans un texte qui ne semble pas être le même, tur targumannu: je crois avoir bien copié ce texte, qui fournit la lecture de sagganakku. Malheureusement le fragment est très-mutilé, et provenant probablement d'un texte bien plus développé.

Le mot susabinu semble fournir la restitution susapinu de la première tablette: il est très-probable que le texte portait [], et que susapinu était le nom emprunté au sumérien du fonctionnaire cité dans les listes éponymiques (v. R II, 52, l. 20. 33). Le commencement des lignes à droite est fruste. — J'ai émis l'idée, dans mon Commentaire à l'Inscription de Khorsabad que sutamsak est à lire sapitu, mot trèsintéressant. Aklu pourrait être un "jurisconsulte"; mais sapiru est sûrement "astrologue": la racine TET a la signifi-

cation de "prédire" dans les rapports astrologiques et même dans le texte du déluge, comme je l'ai expliqué déjà en 1878. Le terme agil? limi est aussi très-intéressant: il doit donner le nom de l'éponyme, celui qui dénomme le limu ou l'année de l'archonte. Car limu doit être un laps de temps, et ne peut pas désigner le fonctionnaire lui-même. Dans ce cas, le mot limu devrait suivre le nom, et non pas le précéder.

Liste de fonctionnaires copiée en août 1855.

Recto EY- -= Y+Y \*\*Y') | Y **₩ Y>>X** EY- Y

<sup>1)</sup> Ou -7?

Verso

Varia.

II 1)

4. Altra volta contro il sig. Pognon (v. Zeitschrift, II, 108) ho detto che il nome reale in the first mi sembra piutosto da dividersi in in the first che non in the first mi pare di trovare un altra conferma della mia opinione nel nome di un re di Arvad che suona:

<sup>1)</sup> Cf. p. 106 segg.

- V R II, 83) dove la seconda parte del nome Secondo ogni probabilità non è che by (cf. Schrader KAT² 105 e 173). Talchè il nome Pudibal forse non significherebbe se non: \*Baal è il mio . . . « e pudî sarebbe un sost. singol. con suffisso della 1º persona singol., come tukultî, kudurrî ecc. Il sig. Pognon dice \*il me parait singulier que le mot generique i-lu entre dans la composition d'un nom propre au lieu du nom d'une divinité particulière . Dimostrato ora che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due particulare che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due parti del nome sono che le due
- 6. Gli ideogrammi \( \mathbb{Y} \), \( \mathbb{Y} \) \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{Y} \) \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{Y} \) \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \) \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \) \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \) \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \), \( \mathbb{E} \),

ne mi par probabile ammettere che \(\psi\) \(\begin{array}{c} \begin{array}{c}  la trascrizione dei due gruppi non possiamo dire la voce 🎓 \ \ \ (intorno a cui v. Strassmaier 1 c.); ma può tale variante giustificare una lettura busû? Generalmente parlando, l'uso che si fa delle varianti dei testi storici per la lessicografia assira è scorretto, perchè non si considera che allo stesso luogo di un medesimo testo scritto da due mani diverse si possono trovare due voci un significato affine a quello di \* [ ] ( "possessione, avere" non oserei tale trascrizione per il detto ideogramma. e neppure mi par provata da esempii una eguaglianza Ψ I (上) = unûtu. V. gli esempii in Strassmaier n° 2601. Norris p. 291. 292. La presenza poi delle parole GAR. ŠU: GAR.GA; unûtu, bušû ecc., le une accanto alle altre in modi diversi in uno stesso testo dimostra la loro diversità di significato, e dimostra che lo Schrader a torto, fondandosi sopra un solo parallelismo, dice essere GAR.ŠU e GAR. GA 'der Bedeutung nach identisch' (KAT<sup>2</sup> 205). Se v'ha una trascrizione un poco giustificata per \(\mathbb{Y}\) ci sembra quella di ma-ak-ku-ru (v. V R 11. 38, 39 a. b. c., dove il luogo è corretto egregiamente da Strassmaier nº 4995: e cf. anche SAYCE, Elem. Grammar, Syllab. 227: E = macaru sa macuri).

Ma anche questa trascrizione l'adopereremino con qualche dubbio, prima pel fatto che in alcuni luoghi ricorre l'ideogramma של ביווא insieme con voci derivate da una rad. סכר, e poi perchè la natura del sillabario VR וו non ci è chiara del tutto.

7. L'HALÉVY ha recentemente richiamato l'attenzione sopra passi che dimostrano avere il così detto i eratico

(o sumero-accadese) posseduto una particella ta, non come posposizione soltanto, ma proprio nel significato di 
assiro-caldeo (v. RC, 1884. T. II. p. 46). Ora nella tavola IV R 11, 6a mi sembra che 
in un testo che non ha certo l'apparenza di esser semitico sia adoperato appunto come ina. Sarebbe un altro esempio della struttura somigliantissima dell' assiro-caldeo e del ieratico. Del resto rimane anche qui insoluto il problema che ha bene accennato il sig. Zimmern ultimamente (Babylonische Busspsalmen p. 4) se il testo sia da leggere in semitico o in nonsemitico.

8. I più autorevoli studiosi della Grammatica sumeroaccadese ammettono un pronome infisso nan da inserirsi tra la preformativa e la radice verbale. Invece il Pinches ultimamente ha affermato che "the accusative is expressed by inna (a lengthened form of in) with an (for in), so that innan-lal, for instance, means 'it he weighed'" (1). Mi pare possa recar qualche luce un passo citato dall' Hommel (Zeitschrift I, 204) dove in un documento bensì assai mutilo na-an-na-ta sembra corrispondere ad e-la sa-a-su. Se questa uguaglianza proposta dall' Hommel è vera (come non mi pare da dubitare: di fatti la posposizione ta a che cosa potrebbe aderire se non a un nome o a un pronome?) ciò indica che nan (forma allungata nanna) si adoperava anche come assoluto e non soltanto come infisso. Allora nanna corrisponderebbe alla forma assoluta assira  $\hat{sasu}$ : e la antica divisione in-nan-lal = iskulsu (Delitzsch, HAUPT, HOMMEL) resterebbe la vera.

Firenze, Giugno 1885.

X.

<sup>(1)</sup> Journal of the Royal Asiatic Society, April 1884.

## Nachträge zur Erklärung der Tafel šurbu VI.

Von P. Jensen.

T.

Zu Zeitschrift I, 280. — Dass vielleicht jedes sum. (bis jetzt sogenannte) g, welches akkad m entspricht und in diesem Falle durch f, nicht durch f wiedergegeben wird (von den ältesten Zeiten an!), in Wirklichkeit nicht den Laut g, sondern den Laut ng bezw. n darstellt, werde ich später zu erweisen suchen. Dass speciell f = ngar ist, wird

1) wahrscheinlich gemacht durch folgende Erwägung: Der Gruppe (i'a-mar'), 5, 42, 47 in-gar. Mag nun ingar zusammengesetzt sein aus i + ngar (i + gar = ,Haus-machend") oder nicht,

<sup>1)</sup> wird gemeiniglich a gelesen, eine Lesung, die für die spätere Zeit, für die Zeit der künstlichen Pflege des Sumerischen unansechtbar ist (cf. 2, 24, 50c). Die ursprüngliche Lesung ist a nicht. Aus dem Umstande nämlich, dass W ("fünf") i a und E = E, welches offenbar zum Zwecke der Unterscheidung dieses Zeichens von W den Namen i-gittû (igiţtû) d. i. das "hingestreckte" L'Zeichen (cf. \* = gid = aråku) bekommen hat i (cf. HALEY'S Aperçu p. 31) gelesen wird, wie namentlich daraus, dass 5, 37, 15b W den Namen gigurū-i'dku trägt, - ergibt sich, dass "fünf" im Sumerischen ursprünglich i'a wie "sechs" ursprünglich i'as (?) (cf. W = as) = i'a + as (?; HOMMEL, ZK I, 212) hiess. Erst die Assyrobabylonier mögen aus i'a und i'as bezw. ja, jas, da sie in späterer Zeit als Wortanfang die Gruppe i'a nicht gerne, die Gruppe ja durchaus nicht duldeten, a und as gemacht haben. Da nun aber das Obwalten einer Beziehung zwischen = "Hand" und dem Ausdrucke für die Zahl "fünf" allgemein zugestanden wird, ferner 5, 38, 53ab für \ (d. i. entweder a'i oder i'a) die Aussprache E A gefordert wird, so kann nicht geleugnet werden, dass ursprünglich "Hand" im Sumerischen i'a hiess und demgemäss die sumerische, bezw. akkadische Lesung des Zeichens i a ist.

jedenfalls erhellt aus diesem Beispiele, dæss sich ingar zu i'amar wie dingir zu dimtr verhält.

- 2) bewiesen durch folgende Beobachtung: Wir finden, dass 2, 40, 53 pihâtu sumerischem ki-bi-\vec{\psi}-ra, 2, 28, 41 aber sum. ki-bi-in-gar-ra entspricht (vgl. 2, 15, 41: ki-bi-garra-bi-ku = ana puhîsu = "dafür"). Da nun die Etymologie von ki-bi- $\Psi$ -ra offenbar ist ("Stelle — seine — machend" =) "seine Stelle vertretend" von ki-bi-IN-gar-ra aber unter der Voraussetzung, dass IN ein Ideogramm ist, eine Erklärung, die in irgend einer Weise zwischen diesem und der Bedeutung von pihâtu eine Verbindung herstellen würde, nicht gefunden werden kann (IN, bez. in = "Stroh"; cfr. 2, 34, 39), so erhellt, dass ki-bi-in-W-ra ebenso zu lesen ist wie ki-bi-\psi-ra und dass "Stellvertretung" im Sumerischen kibingara hiess. Daraus ergiebt sich, dass "machen" im Sumerischen *ngar* hiess. Die Verschiedenheit der Schreibung erklärt sich durch die Annahme, dass ki-bi-in-\psi-ra geschrieben wurde zu einer Zeit, als die Babylonier noch wussten, dass pihâtu kibingara, aber nicht mehr wussten, dass  $\Psi$ , "machen" nicht gar, sondern ngar zu lesen sei. Mit der eben erörterten Tatsache hängt natürlich zusammen, dass 4, 6, 35° für zu erwartendes ša-mi-ni- W ša-mi-ni-in- W erscheint.
- Zu S. 281. Es könnte (worauf ich von anderer Seite gleichfalls aufmerksam gemacht ward) arrat limuttim auch "Fluch der Bosheit" bedeuten; dieser Annahme ist jedoch 2, 17, 32 ab: imi gul-gal = lisân limuttu wenig günstig.
- Zu S. 287. Genauer wird illaku wohl zu übersetzen sein: "wird (nicht im Stande sein) nicht geeignet sein"; cf. sûluku.
- Zu S. 294. "Beide, ein Paar von, die zwei" hiess im Assyrischen kilallân, kilallê, bez. killân, killî; fem. kilattân,

kildtân. Dies hätte man aus Neb. I, col. I, 29 (šarrâni T, "die beiden Könige", nämlich von Babylon und Elam), 3, 68, 68<sup>ab</sup> (dingir maš-tab-ba<sup>1</sup>) = ilu ki- $\sqrt{-la-an}$ ) und 4, 22, 10-11b (ina pî nârâti ,an der Mündung der zwei Ströme") trotz des störenden, dem Worte kilallî entsprechenden  $\sqrt[4]{-na^2}$  entnehmen können. Jetzt enthält 5. 37, 35 dof (min = ) den Beweis für die Richtig keit der Uebersetzung. Dass das Fem. von ki-V-lan kilatân (kilattân) ist, zeigt 1, 47, col. V, 53-4: ša ahinnâ pâna u arka inadalû kilatân kiribša u[kîn] ("stellte ich paarweise darin auf") und 1, 62, col. V, 59. So gerne man ki- - lân (und kilatân) in Beziehung setzen möchte zu hebr. בלאים und seinen südsemitischen Verwandten, so scheint dies doch sehr erschwert zu werden durch die absonderliche Form des assyrischen Wortes, wenn nicht der im Sumerischen dem Zeichen Zukommende Lautwert l (ZK I, 296-7) auch im Assyrischen demselben eignet und ki-V-ta-an, ki-V-li-i zu lesen ist ki(l)lân, ki(l)lî'3). Dann würde auch die Femininform kilatân erklärlicher sein. ki-V-lân und kilatân sind selbstverständlich alte Dualformen. Man beachte noch den Umstand, dass ein sonst zu erwartendes i fehlt. welches nach tân 4) häufig, aber selten nach einfachem ân ausfällt.

<sup>1)</sup> Vgl. Sc 1, 12: + =  $m\hat{a}$  su mit Sc 1, 15: + =  $tu\hat{a}$  mu und 4, 21, 16—18: ma s-tab-ba =  $m\hat{a}$  su.

<sup>2)</sup> Meine Vermutung hat sich bestätigt: ein Riss, der durch die Tasel geht, hat die salsche Lesung \forall -na verursacht; es steht klar und deutlich auf der Tasel \forall -na d. i min-na. Auch 4, 15, 66b ist zu lesen \forall \forall \forall -na d. i min-na, wie eine Besichtigung des Originals ergab.

<sup>3)</sup> Beachtenswert ist, dass dem ein i vorhergeht; sollte il zu lesen sein (vgl. nasû, il = nasû)?

<sup>4)</sup> Der häufige Absall der Endung nach der Sylbe -tân ist eine Erscheiunng, die noch der Erklärung harrt; cf. z. B. simitân: 4, 14, 26<sup>h</sup>; 4, 22, 19<sup>b</sup>;

Zu S. 295. — Für bârî (visa', sc. lecta') und seine Ideogramme findet sich öfters geschrieben ((()). Dass in zu lesen sei, war unzweifelhaft; es fragte sich nur, mit welchem Rechte ((()) ba gelesen werden könne. 5, 37, 43 de: ((()) = ba zeigt, dass wirklich ba-rim zu lesen ist. Ibid. zu Asur-ban-apal. — Die ältere Form des Wortes apal ist natürlich apil; das a ist unter dem Einflusse des lentstanden. apil für ein sumerisches Lehnwort zu erklären, was an und für sich lächerlich erscheinen kann, trage ich deshalb kein Bedenken, weil apil nicht den "Sohn" schlechtweg, sondern den "Erbsohn" bezeichnet, also einen juristischen Begriff ausdrückt. Ein Synonymon von aplu ist sumu (5, 23, 29)¹), welches gemäss seiner Etymologie den "Sohn" bezeichnet als den Di (in seiner

vollen Bedeutung), sc. des Vaters. Ob der bekannte Bruder des Ham gleichen Namens, der der älteste der drei Brüder war, seinen Namen diesem Umstande zu verdanken hat, ob also zwischen assyr. sumu = aplu und hebr. Dw (dem Sohne Noahs) irgend eine Beziehung besteht, ist eine Frage, die sich von selbst aufdrängt, ohne

dass ich sie zu beantworten wagte.

Zu S. 297. — Ob sich der Lautwert la des Zeichens Taus diesem lentwickelt hat oder aus dem L. lal entstanden ist, muss untersucht werden. Beachtenswert ist, dass auf Seite 4, 37 munba-al (Nr. 46) mit munba-al-l (47, 49), munba-l (48, 52) und munba-al-la (51) wechselt.

Zu S. 306. — Durch ein unveröffentlichtes Syllabar, das mir die Freundlichkeit Herrn PINCHES' zu copieren ge-

21

mâtitân: 1, 63, 26<sup>b</sup>; 5, 63, 48<sup>b</sup>; appatân: 5, 26, 22<sup>b</sup>; sirritân: 5, 26, 23<sup>b</sup>; sinnitân: 5, 26, 24<sup>b</sup>; ZK II, 4—5, wo batû (bez. ) patân = "ohne zu kosten". Zusammenhängen mag hiemit die Schreibung lišân limuttu: 2, 17, 32<sup>ab</sup>.

<sup>1)</sup> Wenn nicht unter Vergleichung von 5, 44, 20<sup>cd</sup> ( = ass. dumu) ŠU.MU vielmehr dumu zu lesen ist. Cf. 2, 40, 4 <sup>cd</sup> und (worauf mich Herr PINCHES aufmerksam machte) 2, 37, 54 <sup>ef</sup>. Durch 2, 40, 4 <sup>cd</sup> erklärt sich endlich das a in 1927, worüber später mehr.

Ibid. — Da dem Worte sipratum auf Seite II, 20 sowohl sukus KA. KA (l. 19) als auch sukus TUR. DI. TUR. DI (l. 21) entspricht, andererseits 4, 1, 15 col. I isapuru (= KA. BAL. BAL) im Parallelismus mit isagumu (= KA. DÍ. DÍ) steht, so ist erstens ersichtlich, dass sapāru irgend eine Lautäusserung bezeichnet, und zweitens, dass das Wort einen leisen, zarten Laut ausdrückt (TUR. DI). Aus 1, 21, 75 (madatu sa (kur) si-Y-mi-na, ša kîma (r. 144 sap-ru-ni²)) geht hervor, dass sapāru bedeutet: "mit Fistelstimme, im Diskant reden". Darum bedeutet sukus-dugdug (= sukus KA. KA) eigentlich: "weibisch (weiblich) — reden — reden". Selbstverständlich ist sapāru mit new und seinen Verwandten zu vergleichen.

Ibid. — Auch die erweiterte Form istaritu ist uns in aramäischem Gewande überliefert. Denn dass die in den bekannten aramäischen Zauberformeln (vgl. oben, S. 113 ff.) so oft vorkommende איסררתא (איסררתא, איסררתא), welche ist, mit der assyr.-bab. istaritu identisch ist, braucht wohl nicht erst näher begründet zu werden. Ob aber mit wohl nicht erst näher begründet zu werden. Ob aber mit ist, muss erst untersucht werden istaritu  $= k \hat{a} distu$  gemeint ist, muss erst untersucht werden in Von Bedeutung für diese Frage ist, dass auch in den assyr-babyl Zauberformeln (wie in den aram.) die istaritu beschworen wird, und zwar hier in der Bedeutung von  $k \hat{a} distu$  (cf. 2, 17, 12b). Diese Wiedergabe des babyl. istaritu durch איסררתא wiedes babyl. istar durch איסררא ist um so auffallender, als

<sup>1)</sup> Oder: nur, d. h. im Originalsumerischen. Sollte nin ein Assyrismus für nan sein, dadurch hervorgerusen, dass der Name Biltu (= nin) der assyr.-babyl. Istar zukam?

<sup>2)</sup> Ob mit dieser Stelle der t. t. imi-sal zu vergl. ist?

<sup>3)</sup> Vgl. HALÉYY, Rev. d. ét. juives 1884 No 18, p. 183. — Red.

dadurch gezeigt wird, dass die von EB. Schrader wiederholentlich nachgewiesene Regel, dass babyl.  $\Psi = \delta a$  u. s. w., nicht ohne Ausnahme ist.

### Nachträge zur Herstellung des Textes.

Zu Col. III, 1. Das Fragment K. 2953 bietet: — unta-ma-siptu: sir upuntama at-[ta-di?].

Zu Col. III, 8. Es ist deutlich ki-ma zu lesen; der Irrtum ki-ku ist durch einen Riss verursacht worden.

Zu Col. IV, 21. Nach ki sind drei kleine schräge Keile zu sehen, d. i. der Rest von sir.

Zu Col. IV, 25. Die Spuren eines Zeichens hinter der Lücke deuten kaum auf V, durchaus nicht auf V, eher auf sa. Also zu lesen [pu-ru-us-s]a-a?

### Der Name Bin-Dara-gala und sein Verhältniss zu dem Namen Bin-Addu oder Ben-Hadad.

Von Theo, G. Pinches.

Es ist vielleicht nicht wertlos, hier aufs neue die Frage des Namens Ben-Hadad zu berühren, damit die Fachgenossen in Stand gesetzt werden, für sich selbst zu beurteilen, ob die Erklärung dieses Namens, die ich in den Proccedings der Society of Biblical Archaeology gegeben habe, die richtige ist oder nicht.

Kaum nötig ist es, meine Erklärung des Namens Ben-Hadad hier zu wiederholen, da Prof. FRIEDR. DELITZSCH dieselbe in seinem diesbezüglichen Aufsatz wiedergegeben hat (siehe diese Zeitschrift, Ss. 167—171) 1) Ich versuche

<sup>1)</sup> Ich möchte hier bemerken, duss, wie ich glaube, Herr Prof. Friedr. Detitzsch (Zeitschrift, S. 169, Anm. 1) mich gänzlich missverstanden hat. Ich bin niemals der Meinung gewesen, dass der Name Bin-Addu-natān "vorn babylonisch und hinten samaritanisch" sei. Wie man leicht ersehen kann (PSBA 1883, S. 72), wollte ich nur beweisen, dass die Babylonier die Ideogramme

jetzt nur, einen anderen ganz analogen Namen zu bestätigen.

Im März oder April des Jahres 1883 hatte Herr Prof. D. G. Lyon in Cambridge, Mass., die Güte, mich auf die Tatsache aufmerksam zu machen, dass das Wort bin "Sohn" im Assyrischen, und zwar in einem Gottesnamen, wirklich vorkommt. Die Textstelle lautet wie folgt:

Dass das Gottes-Präfix vor Dara-gala und nach, anstatt vor dem Worte bin steht, macht gar nichts aus. Bin-Dara-gala ist der Name eines Gottes und bedeutet "Sohn Dara-galas" oder "Sohn Eas" — das heisst "Sohn des Wassergottes" — warum sollte es nicht auch einen "Sohn des Luftgottes" geben?

Nun sagt aber Prof. Delitzsch (a. a. O. S. 170): "So wenig ein solcher babylonisirter "Samaritaner" es wagen konnte, in einem babylonischen Document sein "ngeben" ideographisch, also "V, zu schreiben, weil jeder babylonische Leser dieses ohne Weiteres nadanu gelesen haben würde, so wenig konnte er sein bin "Sohn" ideographisch schreiben — es blieb ihm nichts anderes übrig als die rein phonetische Schreibung." Dies wäre ja möglich, wenn es ganz sicher wäre, dass V oder zum Ausdruck von bin nicht gebraucht werden konnte.

Schwierigkeit anwenden konnten. Ich sage: "both Bin-Addu-natan and Bin-Addu-amara are foreign names" — das heisst ganz, nicht teilweise fremde Namen.

<sup>1)</sup> Siehe Lyon's Keilschrifttexte Sargons, Ss. 9 und 37.

In der mythologischen Königsliste, W. A. I. V, pl. 44, Z. 11<sup>ab</sup>, kommt der folgende akkadische Name vor:

### Y Y Y \$ \$ = Y Y EY

A - a -  $\times$  - kalam - ma

Dieser Name ist mit einer assyrischen Uebersetzung versehen, die folgendermassen lautet:

 $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$   $\hat{L}$ 

Das keine Täfelchen mit den zwei Dynastienverzeichnissen babylonischer Könige von ca. 2232 vor Chr. bis ca. 1579 vor Chr. hat den Namen: —

# I I E E N E I A - Dara - kalam-ma,

und der babylonische Kanon hat die Variante: -

## I II II E国际 A-a-Dara

(ohne den letzten Bestandteil kalama!).

<sup>1)</sup> Dass (babylon.) und MEM (assyr.) identisch sind, lehrt z. B. das kleine Täselchen mit den Listen der zwei Dynastien PSBA 1880, S. 22), wo wir auch (Z. 7) den Namen des Vaters des A-Darakalama lesen, welcher (EV) (EV) (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch (assyrisch

Ich sehe kein "schier unglaubliches Zusammentreffen" darin, dass der Name Ben-Hadad-'idri mit Weglassung ganzer Namensbestandteile von den Hebräern in Ben-Hadad und, unabhängig davon, von den Assyrern in Addu (= Hadad)-'idri verkürzt worden ist. Auch der babylonische König Nabû-nadin-ziri heisst ja auch einfach Nadinu (mit Weglassung des ersten und des letzten Bestandteiles), woher der griechische Name Nadiog stammt. Man vergleiche auch den oben erwähnten Å-Dara, verkürzt aus Å-Dara-kalama; u. a. m.

Zum Schluss möchte ich noch bemerken, dass der Name Bin-Addu nach den Lautgesetzen der assyrischen Sprache ganz genau dem Hebräischen בּוְדַבּוּדָ entspricht; ich glaube, dass diese meine Erklärung des Namens — an

<sup>1)</sup> Siehe WAI. IV, pl. 25, Z. 40-41.

<sup>2)</sup> Es ist jedoch nicht unwahrscheinlich, dass die Form Bin-Addu etwas veraltet war.

sich äusserst einfach und deshalb wohl "bestechend" —, welche der hebräischen Namensform gar keine Gewalt antut, die allein richtige sein wird.

Berichtigung. Bd. II dieser Zeitschrift, S. 153, Z. 9 v. u. lese man an Stelle von turāķu: dilanu. — Pinches.

### Hebr. קבל = assyr. nabâlu.

Von Paul Haupt.

Der bekannte hebräische poëtische Ausdruck für "Erde. Land" (הַ סוֹּאִכֵּיל) אָרבּג (מַאבֵיל) der als (מַאבֵיל) auch in das Assyrische übergegangen ist, wird gewöhnlich von dem Stamme יבל abgeleitet; soll für tiwbil stehen (so MÜHLAU & VOLCK in Gesen. s. v.) oder nach Stade (Hebr. קבל Gramm., p. 166 unten) für ta-ybil. Ich vermuthe, dass mit dem bekannten assyrischen Worte nabâlu "Land" zusammenhängt, ebenso wie הַהוֹם dem assyr. ti'âmtu oder tâmtu (plur. tâmâti) "Meer" entspricht. Ina tâmti u nabâli i. e. arab. بحرا وبرّا ist eine der häufigsten Redensarten in den assyr. historischen Texten. Der Stamm von nabalu ist nicht 521, wie Delitzsch in dem Glossar zu AL3 anzunehmen scheint, sondern bâlu; das 1 ist Nominalbildungspräfix wie in narâmu "Liebling" von râmu (حمر) "lieben". Siehe über diese Bildungen GGN. 1883, S. 96, 3. Das n in אבל scheint Femininzeichen zu sein.

### Nachtrag.

Zu der Bemerkung Mr. PINCHES' über die Variante pi-ik für II auf Seite 190 dieses Bandes möchte ich auf IV R. 49, 22 b; HAUPT, Nimrodepos 35, 22 und 49, Anm. 13; DELITZSCH, AL<sup>3</sup> 37, Anm. 4 verweisen.

Göttingen, 4/VII. 85.

Haupt.



### Eine eigentümliche Statusconstructus-Erscheinung.

Von C. Bezold.

Die Assyriologen haben schon seit längerer Zeit Statusconstructus - Verbindungen bemerkt wie arrat limutti(m), harrân isirtu (isertu?; عراط مستقيم ? AL³ 121, 120 var. etc.), lisân limuttu (K. 246, I, 32), subat i(l)lîtum oder subat i(l)lîti (II R 30, 218h f.), rihiş limu(t)ti (IV R 45, 38—9). sîmat damiqtim (Asurb. R™ III, 88), sipir limuttim (V R 61, VI, 42), timîn lâbiri (V R 65, I, 19. 34. 36. 38. 40); kibrât irbîti(m), ûm dârûtim etc. (z. B. Neb. II, 63¹)), imûqân sîrâ[ti] (III R 27, 11² = Asurb. Sm. 11, 11), rîmân(?) naţrûti (Asurb. R™ VI, 60 = Sm. 230, 96 = III R 22b). Hier tritt an Stelle der gewöhnlichen semitischen Apposition wie in والمحالة والكريم resp. المحالة والكريم eine Verbindung: رجالكريم

Eine Erklärung dieser Erscheinung haben Flemming (Steinpl. Neb. 32 f.), Jensen (ZK I, 297; vgl. II, 307; 308, Anm. 4) und Latrille (ZK II, 238) zu geben versucht; sie befürworten, ohne näheren Nachweis, die Auffassung, man habe es hier lediglich mit Worten "mit abgeworfenem Endvocal") zu tun. So sehr man nun auch geneigt sein könnte, dem beizupflichten (eine Anzahl der von Flemming angeführten Beispiele aus neubabylonischen Texten legt dies nahe), so möchte ich bis auf weiteres für die oben aufgezählten Fälle und ähnliche doch lieber an äth. PCO: hf. 1.012: h.c. u. s. f. (Dillmann, Gramm. § 184) erinnern, wobei die Frage, ob wir es hier mit einer altertümlich en Ausdrucksweise zu tun haben, offen bleibt.

<sup>1)</sup> So auch ([a-]na ù-um da-ru-ù-tim) auf einem unveröffentlichten, unnummerirten, neubabylonischen, von mir am 5. Juli 1882 eingesehenen Cylinder der neuen Rassam-Sammlung.

<sup>2)</sup> Vgl. dagegen M. HALÉVY'S jüngst geäusserte Ansicht (Rev. crit. 1885, N° 30, p. 61).

### Bibliographie.

- Bezold, C. Kritik über Frdr. Delitzsch's "assyrische Lesestücke", dritte Auflage: Lit. Ctrlbl. 1885, Nr. 29, Sp. 974—6.
- Recent Work in Assyriology: The Academy 1885, No 691, p. 75-6.
   Brown, Francis Assyriology; its use and abuse in Old Testament Study.
   New-York (Scribner's) 1885. 96 p. in 8 o.
- Assyriological Notes: Hebraica 1885, Jan., p. 182-3.
- Kritik über Wright's "the Empire of the Hittites": Amer. Journal .
   of Archaeology, Vol. I, I (Baltimore 1885), p. 57—60.
- La cronologia biblico-assira: Civiltà catt., Ser. 12, Vol. 10, Quad. 836 p. 150-63; Quad. 838, p. 419-36; Quad. 840, p. 664; Vol. 11, Quad. 842, p. 162-79.
- Delitzsch, Frdr. Assyrische Lesestücke nach den Originalen theils revidirt theils zum ersten Male herausgegeben nebst Paradigmen, Schrifttasel, Textanalyse und kleinem Wörterbuch zum Selbstunterricht wie zum akademischen Gebrauch. Dritte, durchaus neu bearbeitete Auslage. Leipzig (Hinrichs) 1885. XVI, 148 S. in kl.-Fol.
- de Dillon, E. J. Kritik über Sayce's "fresh light" etc.: Le Muséon, t. IV, N° 3, juin 1885, p. 398—9.
- Engel, Moritz Die Lösung der Paradiesfrage. Leipzig (O. Schulze) 1885. XII, 195 S. in 8°.
- Geikie, C. Hours with the Bible; or, The Scriptures in the Light of Modern Discovery and Knowledge, 6 vols., London 1880-84; New-York. 1881-84
- de Goeje, M. J. Zur historischen Geographie Babyloniens: Zeitschrift d. d. morgenl. Ges. XXXIX, S. 1—16.
- Halévy, J. Recherches bibliques III. L'origine du 3 dans les noms propres composés: Revue des études juives, janvier-juin 1885, p. 27—35.
- Ausführliche Kritik über Frdr. Delitzsch's "the Hebrew language": ebend. p. 48-56.
- Ausführliche Kritik über Hommel's, "die sumerisch-akkadische Sprache" etc., Jensen's "de incantamentorum tabula" etc. und Zimmern's "babylonische Busspsalmen": Revue critique 1885, N° 29, p. 45—9; N° 30, p. 61—70.

- Haupt, Paul Assyrian phonology, with special reference to Hebrew: Hebraica 1885, Jan., p. 175—81.
- Hommel, Fr. Geschichte Babyloniens und Assyriens. Mit Abbildungen und Karten: W. Oncken's Allgemeine Geschichte in Einzeldarstellungen. Erste Hauptabtheilung. Zweiter Theil. Berlin (G. Grote) 1885. 160 S. in gr.-8°.
- Horn, P. Die Nominalstexion im Avesta und den altpersischen Keilinschriften, I. T. Die Stämme auf Spiranten. (Inaug.-Diss.) Halle 1885. 65 S. in 8°.
- Kosters, W. H. Die Bijbelsche zontvloedvertalen met de Babylonische vergeleken. I.: Theol. Tijdschr. 1885, Maart, Bladz. 161-79.
- Lhotzky, Heinr. Die Annalen Asurnazirpals (884-860 v. Chr.) nach der Ausgabe des Londoner Inschriftenwerkes umschrieben, übersetzt u. erklärt. Leipziger Inaug.-Diss. München (F. Straub) 1885. 33 S. in 8°.
- Lyon, D. G. Assyrian Study; its bearing on the Old Testament: The Christian Register 1885, numb. 15 & 16, p. 228—9; 244—5.
- Monant, J. Catalogue méthodique et raisonné de la collection de M. de Clercq. Premier fascicule: Les cylindres assyriens. Paris (Leroux) 1885.
- Oppert, J. Le poème chaldéen du déluge. Paris 1885. 13 p. in 8°.
   Die astronomischen Angaben der assyrischen Keilinschriften: Sitzberder kais. Akad. der Wissensch. zu Wien. Bd. XCI, 1885, S. 894—906.
- Peters, Dr. J. Miscellaneous Notes: Hebraica 1885, Jan., p. 184-6.
- Pinches, Theo. G. An Antiquity discovered at Hamadan: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1885, p. 132—3.
- Darius's Barge: ebend. p. 148-52.
- Rawlinson, G. Biblical topography. I. The site of Paradise: The Monthly Interpreter 1885, Apr., p. 401—10.
- The Religion of the Kassites (aus Friedr. Delitzsch's "die Sprache der Kossäer", S. 51 ff.): Hebraica 1885, Jan., p. 189-91.
- Rylands, W. H. An inscribed Stone Bowl: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1885, p. 154—5.
- Sayce, A. H. An Inscription of Assur-bani-pal from Tartûs: ebend. p. 141-3.

   The Inscription of Tarkondémos: ebend. p. 143-7.
- Schultze, M. Ist Esra 4, 13 DDDN oder DDDN zu lesen: Zeitschr. d. d. morg. Ges. XXXIX, S. 47—51.
- Soerensen, Asm. Juda und die assyrische Weltmacht. Eine Quellenuntersuchung. Progr. der techn. Staatslehranst. zu Chemnitz. Ostern 1885. 25 S. in 4°.

Abgeschlossen am 31. Juli 1885.

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München,

Soeben erschien:

Die

### LÖSUNG DER PARADIESFRAGE

MORITZ ENGEL.

Mit einer Karte.

4 Mark.

### Vier Apokryphische Bücher

AUS DER ZEIT UND SCHULE R. AKIBA'S

Assumptio Mosis Das vierte Buch Esra Die Apokalypse Baruch Das Buch Tobi

DR. F. ROSENTHAL.

3 Mark.

#### Leben und Werke

des

### Abulwalid Merwan Ibn Ganah

und die Quellen seiner Schrifterklärung

Prof. W. BACHER.

4 Mark.

### Das Dhammapada.

Eine Vers-Sammlang, welche zu den kanonischen Büchern der Buddisten gehört.

Aus der englischen Uebersetzung Max Müller's metrisch ins Deutsche übertragen.

2 M. 50 Pf.

Unter der Presse befindet sich:

### KURZGEFASSTER ÜBERBLICK

über die

### BABYLONISCH-ASSYRISCHE LITERATUR

nebst einem chronologischen Excurs, zwei Registern

und einem

Index zu 1400 Thontafeln des British-Museum's

herausgegeben von

CARL BEZOLD.

### ZEITSCHRIFT

FÜB

## KEILSCHRIFTFORSCHUNG

### UND VERWANDTE GEBIETE

MITBEGRÜNDET VON F. HOMMEL

UND

#### UNTER MITWIRKUNG DER HERREN

A. Amiaud und E. Babelon in Paris, G. Lyon in Cambridge-Mass, und Theo. G. Pinches in London

HERAUSGEGEBEN VON

#### CARL BEZOLD.

| II. Band.         | November 1885.                                                               | 4.          | Heft. |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------|
|                   | INHALT:                                                                      | •           | Seite |
| P. Jensen, II Rav | wl. 51, b, 1—31                                                              |             | . 319 |
|                   | s, Two Texts from Sippara of the Sun                                         |             |       |
|                   | Additions and Corrections to the Fift<br>in Inscriptions of Western Asia V . |             | . 328 |
| Joh. Latrille, D  | er Nabonidcylinder V Rawl. 64 umschi                                         | rieben, übe | r-    |
|                   | lärt II                                                                      |             |       |
| C. F. Lehmann,    | Der babylonische Königsname Saosduch                                         | hin         | . 360 |
| Eb. Schrader, D   | ie Namen Hadad, Hadadezer, Benhada                                           | ad und. ih  | re    |
|                   | chen Aequivalente                                                            |             |       |
| Friedr. Delitusel | h, Assyriologische Notizen zum Alten T                                       | estament I  | V.    |
|                   | ied Ezech. 21, 13-22                                                         |             |       |
| Sprechsaal: Mitt  | teilungen der Herren Sayce, Halévy,                                          | Delitzsc    | h,    |
| Pinches, Ic       | ensen, Lehmann etc                                                           |             | . 399 |
| Recensionen .     |                                                                              |             | . 428 |
| Dibliographia     | • • • • • • •                                                                |             | . 423 |





LEIPZIG OTTO SCHULZE

21 QUER-STRASSE 21.

Soeben erschien:

### Historisch-kritische Einleitung

in die

# BÜCHER DES ALTEN TESTAMENTS

## binsichtlich ibrer Entstehung and Sammlung

VOE

### Dr. A. Kuenen

Professor su Leiden.

### AUTORISIERTE DEUTSCHE AUSGABE

vnt

Prof. Dr. Th. Weber.

I. Theil:

### DER HEXATEUCH.

Lieferung I.

2 Mark 50 Pfg.

Der Hexateuch erscheint in 2 Heften von ungleichem Umfange, welche zusammen gegen 8 Mark kosten werden.



### II Rawl. 51, b, 1—31.

Von P. A. Jensen.

Die Wichtigkeit, von der IIR 51, b, 1—31¹) für die Erklärung der sechsten Šurbutafel ist, bewog mich zu einer mehrmaligen Prüfung des Originals bei Gelegenheit meines Aufenthalts in London. Herr PINCHES hat mir dabei wiederholentlich in liebenswürdigster Weise hilfreiche Hand geleistet. Zu gleicher Zeit hat Herr Rev. Strassmaier mir die Resultate seiner Collation freundlichst mitgeteilt.

Manche Zeichen liessen sich nicht mit Sicherheit bestimmen. Ich habe solche in meiner umstehend folgenden Copie unterstrichen. In den allermeisten Fällen bürgt der Zusammenhang für die Richtigkeit der Lesungen. Dem Texte Transscription und Uebersetzung hinzufügen hiesse Zeit und Papier vergeuden. Ich begnüge mich daher mit einigen nachfolgenden Bemerkungen.

<sup>1)</sup> D. i. K. 4415, rev.; vgl. DELITZSCH, Paradies 101 ff., 188. - Red.

320 日子 會₩₩ M THIM THE 1 片 四四 1 Ш 

Digitized by Google

|                                         |                                         |              | 11  | 1/2/      | w1. 5     | ι, υ,         | 1-3              | 1.             |                            |          | 321  |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------|-----|-----------|-----------|---------------|------------------|----------------|----------------------------|----------|------|
| ₩¥.<br>***                              | XX :                                    |              |     |           | <u> </u>  | 1             | ¥ [三][           |                | П                          | 从上       |      |
| ATT ATT ATT ATT ATT ATT ATT ATT ATT ATT |                                         | 11<br>100    | W-W | <u>,</u>  | ,<br>YY   | ***           | 江州ト中区            | \$ 1 L         |                            | <b>→</b> |      |
| ±+<br>+++<br>•+++                       |                                         |              |     | ·<br>林    | <b>11</b> | 同に上門          | 1 THE            | Å              | *                          | 雄        |      |
| <br>  <br>                              |                                         |              |     | 씨<br>  ## |           | •             | 山松               | EIIII          | ·                          | <b>☆</b> |      |
| ↑ 四 ↑ M M M M M M M M M M M M M M M M M |                                         |              | 1   | 11        | TI.       | 1             | <b>1</b>         | l <sub>4</sub> |                            | ₩<br>₩   |      |
| ♥烘                                      | ₩ W W W W W W W W W W W W W W W W W W W |              |     |           | III III   |               | I                | XI *           | Ш                          | 田田田      |      |
| \_\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\   |                                         | は、一様、        | ĭ,  |           | けり        | 挺)            | 大学               |                | 三二三                        | KLTH A   |      |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\  | _ A                                     |              |     |           | <b>₩₩</b> |               | \<br>}<br>}<br>} |                |                            | *        |      |
|                                         |                                         | # #          |     |           | <b>建筑</b> | *\ \\ \\ \\ \ |                  | ↓              | H                          | * * .    |      |
|                                         | 图 四                                     |              |     |           | <b>★</b>  |               | [2-3(?)Zeichen]  | <b>₩</b>       | X<br>F                     |          |      |
| 17 81                                   | <b>)</b> 61                             | 50 I<br>70 I | 22  | 23        | 24<br>₩   | 25 1          | 26 [2-           | 27 72          | 6<br>7<br>22<br>Digitizado | To Go    | oole |
|                                         |                                         |              |     |           |           |               |                  |                | Digitized                  | . 5, 0   | 9,0  |

### Bemerkungen zum Texte.

Zu Zeile. 5. Nach  $\longrightarrow$  [ $\longrightarrow$   $\uparrow$ ] Raum für nur 2 Zeichen (?), weshalb kaum z[u-um-ri] zu ergänzen. Pinches liest statt  $\bigvee$   $\bigvee$   $\bigvee$ .

Zu Z. 9. A Goder A PINCHES zieht Ersteres vor. Meine Kopie bietet: "kaum A H."

Zu Z. 14. Hinter Kein Kein

Zu Z. 17. Das erste Zeichen wohl

Zu Z. 21. Im Originale von Zu zu lesen. — Das d. Z. Ziiii entsprechende Zeichen hat, wie es scheint, vorne drei Keile (deshalb Ziii oder Ziii zu lesen?), aber hinten zwei über einander gestellte senkrechte. In der Lücke scheint (, kaum zu stehen. Doch ist wohl noch eher eine Rasur anzunehmen.

Zu Z. 23. Hinter dem senkrechten Keile von Escheinen drei schräge Keilchen zu stehen.

Bemerkungen zur Transscription und Uebersetzung.

Zu Z. 4. Zu lesen: kîma kutri li-til-li = "steige empor wie Rauch".

Zu Z. 6. Musâti wird wohl mit misû zusammenhängen und "Waschwasser, Schmutzwasser" bedeuten.

Zu Z. 7. Ana saplusa litbal = "möge zu seiner Tiefe, seinem Boden entführen."

Zu Z. 9. In A Könnte man das Ideogramm für didu sehen, in einem möglicher Weise zu lesenden Einen Verwandten des hebr. IN. — Zu diparu (= "Fackel") vgl. ZK II, 53. — Dass napähu nicht "anfachen" sondern "anzünden" heisst, steht mir jetzt fest.

Zu Z. 12. - Zu lesen: balatsu.

Zu Z. 13. Z z. l.: lizizu (cf. Z. 11). — lislimu = "mögen gesunden, genesen."

Zu Z. 14. ETTA als (Variante von ETTA MET (?) und als) Ideogramm für nasû ist mehrfach bezeugt (cf. Strassmaler, AV 212). 2, 26, 44 cd ETTA MET = ga-a = nasû) zeigt, dass es im Sumerischen ga gelesen ward.

Zu Z. 15. Zu lesen: al-ta-rap = \*astarap.

Zu Z. 17. Z. l.:  $als\hat{u} = a\bar{s}s\hat{u}$  (mala  $als\hat{u} = ...$ so viele ich anrufe"). —  $p\tilde{i}'ntu$  dürfte mit DDD zusammenhängen (=  $p\tilde{i}'mtu$ ).

Zu Z. 26.  $\rightarrow$  IIIA tum = tapširtum = "(Er-)Lösung"; cf. 5 R. 32, 40 l.

Zu Z. 29. (((  $\square$  =  $b\hat{a}r\hat{i}m$ ; cf. ZK I, 295; II, 309.

### Two Texts from Sippara of the Sungod.

By Theo. G. Pinches.

ı.

Tablet referring to blacksmith's-work, apparently presented to one of the great temples at Sippara of the Sungod by the workmen named.

- 5. Y FIN FIN TY TY
  D. P. Su ka a a
- 7. The standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standard of the standar

### 9. 竹田 注 医筛 丛 经册 但 Nabû-na'id, sar Tin - tir D.S.

#### Translation.

"3 mana of wrought (?) iron, the weight of 6 swords, 2 door-handles (and) 2 bolts
Sukâa and Rêmut, the blacksmiths, have given. Month Tammuz, day 9th, year 13th,
Nabonidus, king of Babylon."

### Remarks upon the words.

שני, gurru (for the form, compare bukru), probably a different root from garāru, "to rush", connected with Heb. ברר, with the meaning of "to drag" (cf. the Arab. جُدّ), "to saw". Here, perhaps (by extension), "to rasp", "to file".

classification in late times. The ûnku was probably therefore a ring, used as a handle to pull the door to, and fastened to a part of the bolt or latch.

Ψ ► KA ► E E E E iggallātum (îkkallātum). This reading is preferable to sagallātum, as the word seems to

ittan, which is sometimes found, implies the root natānu (נחן) rather than nadānu (aor. iddin). The Babylonians seem never to represent natānu by the ideogram

2.

Tablet referring to a gift of purple cloth and a certain kind of stone, given to the temple of the goddess Aa at Sippara.

Obv. 1. F F Y L EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EIII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C EII C E

- 3. E FY FE W F W W A-a
- 4. If I Nabû na şir abli
- 6. iddi-na

<sup>1)</sup> For the formation, compare the Assyrian with thing", from the Sumerian will also describ "what is evil", composed of destant and gib, Akk. We nig or ig (neg or èg), "that which, what", and gib, Akk. gig "evil".

- - Arah Nisanni, ûmu hamšu, šattu (arba'-ešrit)
  - (flu) Nabû-na'id, šar Bâbîli

### Translation.

"Half-a-mana") of purple cloth for the tunic (?) of the dress of Aa, to Nabû-naşir-abli and Bakûa his servant he has given.

Two-thirds of a shekel of gabû-stone, from Egypt, to Bakûa he has given.

Month Nisan, 5<sup>th</sup> day, 14<sup>th</sup> year, Nabonidus, king of Babylon".

Remarks upon the words.

tug = subatu. Cf. W.A.I. V., pl. 14, l. 33 cd. Probably a homophone used as a determinative prefix.

<sup>1)</sup> Apparently equivalent to "Half-a-mana's-worth",

W.A.I.V., 14, l. 37 cd. Compare the Hebrew Pip, Deut. XXII., 12.

the chief servant (foreman or overseer) of an establishment.')

ious stone of large size.

( Misir. Evidently the name of the country of Egypt, written once in the inscription of Nebuchadnezzar II. (T. S. B. A. Vol. VII., p. 220, Rev. l. 1), as here, without the determinative prefix .

I have preferred in every case to transcribe the numerals according to analogy, instead of writing the conventional "XIII. KAM", &c. The restored forms may be incorrect, but the *probably incorrect* is undoubtedly better than the *certainly wrong*.

The foregoing texts will give some idea of the contents of a large class of the tablets obtained by Mr. HORMUZD RASSAM from Sippara of the Sungod, and now in the British Museum.

Additions and Corrections to the Fifth Volume of the Cuneiform Inscriptions of Western Asia.

By Theo. G. Pinches.

V 2).

### Plate 28, No. 1.

This important Semitic list, numbered K. 169, is also published on plate 25 of the 2<sup>nd</sup> Vol. of the W. A. I., and is given again in the 5<sup>th</sup> volume partly on account of the important additional fragments, and partly to enable other

<sup>1)</sup> See the "additional note" in Sprechsaal.

<sup>2)</sup> Compare vol. I, p. 342 ff.; vol. II, pp. 72 ff., 157 ff. and 263 ff.

fragments, wholly or partly duplicates, to appear on the same plate, thus to facilitate comparison. All the additional fragments not published in W. A. I. II. were joined to the original by Mr. Geo. Smith, except the two now forming the beginning of the second, and the end of the third column, which were joined by me to the principal pieces in 1878. The total length is 10 inches and a half (= 266 millimeters), and the width 5 inches and 3/8ths (= 136 millimeters). The general colour of the tablet is black, reddish at the upper part, with patches of slate-colour along the lower edge. 1)

#### Obverse, Column I.

- L. 67. The character is written, as here, with a small upright wedge crossing the second lower one. It is probably an unintentional mark made by the scribe's writing-stick.
- 1. 71. The first character is intended for \( \bigcup \bigcup \). (Example of the working-up of an erased wedge 2).
- 1. 75. The character is doubtful (compare W. A. I. II., pl. 25, 1. 47°).
- 1. 84. The second character is, perhaps, E (see W. A. I. II., pl. 25, l. 56°).
- 1. 92. For ► | | ★ , read ► | ★ (as in W. A. I. II., pl. 25, l. 64°).

### Obverse, Column II.

11. 2-5. The original has here space for six lines, but it was found needful to reduce it to bring the column within limits.

I) These descriptions of the colour of the tablets refer to the obverse, with which the reverse generally agrees. For the reverse, it is needful to interchange the words "upper" and "lower".

<sup>2)</sup> See Vol. I, p. 344.

- L. 17. The character printed as a doubtful  $\longrightarrow$  may be simply  $\checkmark$ .
- l. 24. An upright wedge, perhaps part of \( \sum \), is to be seen here. The words apparently are lamma-hušša (cf. 1. 4ab).
- 1. 54. The remains of a character here must be part of \( \big| \) (cf. 1. 5\( \big).
- 1. 57. For **→**, read **→**.
- 11. 61 and 62. The remains of characters in these lines are apparently parts of ►▼▼▼►
- l. 64. The first character has traces of other wedges in the original, and is therefore probably \*\*\*[].
- 1. 82. The second character should be (as in W. A. I. II., pl. 25, 54<sup>g i</sup>).
- Il. 90 and 91. The character 

  in these lines is written
  as if the scribe had tried to correct it into 

  the but without any great success.²)

### Reverse, Column III. (right-hand column).

- L. 1. The word, to be restored here is, apparently, (see the last line of col. II.).
- 1. 49. The character should be smaller. The Babylonian original was, seemingly, mutilated here, and the scribe could not be sure, whether he was to read tasabsu or itsabsu. In either case, however, it seems to have been a word with which he was not well acquainted, and whose form was strange to him.

<sup>1)</sup> Compare also page 332, additional fragment, l. 2.

<sup>2)</sup> Compare page 333. The Babylonian original from which the Assyrian scribe made this copy must have been very defective from line 83 to line 91, as well as at the beginning of the next column, judging from the additional fragment.

- 1. 59. Read Balātu.
- 11. 63 and 64. These lines also show that the scribe was in doubt about the reading.
- 1. 78. For ► (ûbanu).
- 1. 80. The first character should be

### Reverse, Column IV.

- l. 10. ( is doubtful.
- 1. 12. For >= , read == .
- 1. 33-36. The end of an additional horizontal wedge, part of the second character, is to be seen in each of these lines. The character before ► in 1. 36 is therefore probably

#### Plate 28, No. 2.

The fragment here published is part of a tablet, duplicate, to a great extent, of N° 1. It was found by Mr. George Smith during his excavations at Nineveh in 1873-4, and is numbered D. T. 58. This fragment is the lower part of a large tablet, and gives the columns I. and II., and the beginning of columns III. and IV.; but on account of want of space, the fragment of the second and third columns could not be given. The total width of the fragment is 3 inches and  $\frac{7}{8}$ ths (= 98 millimeters), and the height 2 inches and  $\frac{7}{8}$ ths (= 73 millimeters). The colour is bright yellow-ochre. The blank spaces are filled with holes, probably for the insertion of small pegs, and there is a row of holes, about half an inch apart, along each edge, also, most likely, for pegs to enable the tablet to be fixed in a frame whilst being inscribed.

#### Obverse.

L. 1. The two characters before the division-line are probably \( \bigcup \bigcup \left( \bigcup \left( \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot \cdo

- 332 Theo. G. Pinches, Additious and Corrections to the Fifth Volume
- L. 4. The first character here is probably \( \subseteq \bigvert \), as in the two foregoing lines.
- 1. 14. The scribe seems not to have been able to tell here, whether the character in his copy were *in* or *lub*, characters which, when defaced, are hard to distinguish in Babylonian.

#### Reverse.

l. 30. As the blank space here has three peg-holes, leaving hardly any room for a character at the beginning,
, ( is probably the only character in the first division of the line.

### The additional fragment.

Column II., end.

| ı.  | <b>□ ★ 〒 ★ ☆</b> |
|-----|------------------|
| 2.  | TY ETT           |
| 3.  | 《图》              |
| 4.  | 以 之一 口面          |
| 5.  | -Y &             |
| 6.  |                  |
| 7.  |                  |
| 8.  | (I- # X-         |
| 9.  | <b>⟨►!\</b> ≠ +  |
|     | 多口个三三三           |
| II. | EN EN EN         |
|     | 1                |

Column III., beginning.

| ı. | <b></b> Y  | FAH          | *-                  |
|----|------------|--------------|---------------------|
| 2. | #          | 0            | <b>├</b>   <b> </b> |
|    | #          | o            | AM.                 |
| 4. | *-         | *-14         |                     |
| 5. | <b>→</b> Y | #\ #         | ₩ ₩                 |
| 6. | <b>→</b>   | <b>₹</b> ₩ ° |                     |
| 7. | <b>→</b> ▼ |              | =YYY=               |
| 8. | 77         | <b>Ш</b> •   | =111=               |
|    | 1          |              | 1                   |

#### Remarks.

- Col. II., l. 3. Compare l. 83cd of the plate, where the scribe seems to have copied uk instead of hus on account of the likeness between these two characters in the Babylonian style.
  - 1. 4. Line 84cd gives al-is-pu-tum. One can easily understand how al and il, and pu and pi could be confused in the Babylonian style, but it is difficult to see how is and te could be confounded. The word is probably altepitum or iltepitum.
- 11. 5 and 6. Here the scribe of the large tablet seems to have confused two lines, writing nalapu and nasihtum instead of nahlapu and nasistum. D. T. 58 is probably the more correct.
  - Here the large tablet, line 88cd, is probably more correct in giving êdutum instead of êduk.
- Col. III., ll. 2 and 3. In these lines the large tablet gives a badly-written instead of (compare p. 330).
- After 1. 8, judging from the traces of wedges which remain of 1. 9, the text again differed from that of the large tablet.

### Plate 28, Nos. 3 and 4.

It was not until quite recently that I found that these two fragments belong to the same tablet, so that no. 3 is the obverse of no. 4, and gives the first four lines of the tablet, being duplicate of no. 1 from the division-line (l. 59gh). Both these fragments are unnumbered, the number K. 5422

belonging to a very mutilated duplicate-fragment, from which ll. 79-83<sup>ef</sup> and the variants have been taken. duplicate-fragment gives also the remains of four lines preceeding 70ef, but as they do not contain any complete words, they are hardly worth reproducing. The total length of the fragments is 3 inches and 5/16ths (= 84 millimeters), and the width 2 inches and  $3/16^{ths}$  (= 55 millimeters). The colour is reddish black. The duplicate-fragment is 3 inches by 2 inches and 7/8<sup>ths</sup>. Colour the same. end of the reverse, gotten by joining the fragments 3 and 4, shows that there was no proper colophon to this copy, so that we have no clear indication as to the series to which these texts belong. There are, however, the remains of the usual two lines, cut in after the tablet was baked:

"Country [of Assur-banî-apli], king of the universe, king [of Assyria]."

Reverse (= No. 4).

L. 80. For the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read the read t

1. 83. The second character is, perhaps,  $\rightarrow \blacksquare$ , and not  $\blacksquare$ .

## Der Nabonidcylinder V Rawl. 64, umschrieben, übersetzt und erklärt.

Von Johannes Latrille.

#### II.1)

#### Fortsetzung des Kommentars.

Col. I, 8—II, 46 (Bau des Mondtempels Échulchul in Charran).

Seit langer Zeit hatte der Mondgott Sin, dazu seine Gemalin Ningal und sein Götterbote Nuzku, in Charran den Tempel Echulchul, das "Haus der Freuden", bewohnt, als er Nabonid berief, sein zerstörtes Haus neu zu erbauen. Noch Asurbanipal hatte an dem Tempel bauen lassen und bei dieser Gelegenheit die Tafel Salmanassar's, des Sohnes Asurnazirpal's, gefunden. Aber schon bald darnach waren Kriegsstürme über Charran hingebraust, und als das assyrische Reich selbst zusammengebrochen war, hatten die Meder (die Ummân-Manda Nabonid's, siehe zu I, 12) von dieser wichtigen Stadt Besitz ergriffen und dabei den Tempel des Mondgottes von Grund aus zerstört.

Im ersten Jahre der Regierung Nabonid's war Charran so fest im Besitz Mediens, dass der babylonische König sich scheute, gegen dasselbe vorzugehen. Im dritten Jahre der Regierung Nabonid's — ein für die Geschichtsforschung hochbedeutsames Datum — unterwarf Cyrus, damals noch

Vgl. S. 231 ff.
 Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

ein geringer Knecht Merodach's und Sin's und über wenig Truppen gebietend, das Mederreich und führte den Astyages gebunden nach Persien weg. Die Lage der Dinge benutzend, bemächtigte sich nun Nabonid der grossen Handelsstadt Charran und restaurirte dort zum Denkmal seiner Herrschaft und aus Dankbarkeit gegen Sin den Mondtempel aufs Prächtigste.

- Col. I, 8.  $\hat{E}$ -hul-hul bed. "Haus der Freuden", ass. bit hidâti; hul = hidûtu S<sup>b</sup> 47.
- 10. subat tûb libbi: Neb. Grot. II, 25 ist seltsamer Weise subat tu(mit I)-ub libbi geschrieben; analog sind die Schreibungen as-tu-ur, as-tu-ru für as-tu-ur, as-tu-ru V R 34. 47. 50b; na-tu-ma Nimr. 69, 35, wofür sonst na-tu-ma ibid. 67, 18. 19; vgl. sonst noch i-ti-nam anstatt i-di-nam Neb. Grot. I, 10; âbam a-li-tu statt âbam âlidu V R 34, 26. 37 a während umgekehrt V R 65, 12 b tanâdâtu (Pl.) "Hoheit" in einem Exemplar des Textes da-na-a-da-tu geschrieben.
- 11. êzuz, von êzêzu (tty) "stark, heftig sein", dann "zürnen", bekannt als Syn. von agâgu (vgl. êzêzu in Parallelismus mit agâgu IV R 38, 10/12. 16 b.; êzzis Adv. wechselnd mit aggis Tig. VIII 75 und V R 62 Nr. 1. 29; oft nebeneinander aggis êzzis, z. B. V R 51, 70 a; uzzatu "Zorn" V R 56, 51, ebenso wie uggatu, u. s. f.).

Nicht zu verwechseln mit êzuz (Form wie êpuš, êrub, êzib) sind izûz von zâzu, dessen ganz genaue Bedeutung ("verteilen?") trotz den mancherlei Stellen wie Assurb. I, 126. IX, 42. IV R 5, 62 a, noch nicht ausgemacht ist, und izzis (bez. îziz) "er stellte sich" von nazâzu, z. B. Asurb. X, 1—3: Âmu itti Abiiâtê ahêsu îzizu "Amu, welcher sich auf Seiten des Abijate, seines Bruders, gestellt hatte". Eigentümlich, aber durch den assyrischen Gebrauch des Suff. für. Acc. und Dat. gerechtfertigt, ist die Wortverbindung Sanh. VI, 72: Asûr nakris li-zi-is-su "Asur möge ihm als Feind hintreten, feindlich wider ihn auftreten". Dass so zu übersetzen ist und nicht: "er möge ihm feindlich zürnen", was an sich möglich wäre, da von êzêzu neben êsuz auch

êziz gebildet wird (beachte têzizi IV R 66, 40 a), lehrt IV R 5, 51 a: lim-niš iz-za-zu-ma (Praes. von nazâzu).

- 12. amêlu Y-man-da (ebenso, nur ohne Determ., III R 61 Nr. 2, 216, sowie Asarh. II, 7, wo eine Var. - man-du bietet) ist gemäss V R 35, 13 Um-man-man-da zu lesen. Wer sind diese Ummân-Manda? Da nach unserer Inschrift ihr König Is-tu-mê-(wê-)gu heisst, dies aber sicher Astvages ist, dessen Besiegung durch Cyrus auch in den Annalen erzählt wird, so sind hier zweifellos die Meder gemeint oder doch mitgemeint. Asarh. II, 7 hat Teuspâ mâtu Gimir-ra-à den Zusatz Ummân-man-da: Die Gimiräer gehören also auch zu den Ummân-Manda. Gimir ist aber Kappadocien oder ein Teil davon 1); wenn letzteres, der Südostteil —; ausserdem ist ebendort zu Ummân-Manda noch ša asaršu rûķu "dessen Ort fern ist" gefügt, eine Bezeichnung, die sonst mit Vorliebe dem Lande Medien gegeben wird (s. FRDR. DELITZSCH, Paradies, S. 247). VR 35, 13 erzählt Cyrus von sich selbst: matu Ku-ti-i gi-mir Um-manman-da ukanniša ana šêpisu. Im Hinblick auf die eben angeführte Asarhaddonstelle kann man zweifeln, ob gimir hier als "Gesammtheit" oder aber als Nom. propr. zu fassen ist. Jedenfalls lässt schon die Zusammennennung von Ummân-Manda und dem Volke Kutû²) ersteres als einen Gesamtnamen für die Völker Mediens und angrenzende Stämme erscheinen. An unserer Stelle bezeichnet der Name das grosse Mederreich, welches Astyages beherrschte, und welches sich nach unserer Inschrift auch über Charran erstreckte.
- 13. ušâlikšu karmûtu: ebenso mit doppeltem Acc. Salm. Mo. Obv. 38 f. Rev. 52: âlânišu namûta ušâlik "seine Städte gab ich dem Verfall anheim"; Sanh. Bell. 29 u. ö.
  - 15. islimû irsû târi: Zu salâmu siehe jetzt Heinrich

<sup>1)</sup> Siehe die Kommentare zu Genesis, dessgleichen FRIEDR. DETITZSCH, Paradics, S. 245 f.

<sup>2)</sup> Für das Land Kutu s. Paradies, S. 234.

ZIMMERN, Babylonische Busspsalmen, S. 57. — târu; es giebt zwei Wörter dieser Schreibung ta-a-a-aru (ta'âru, târu); das eine ist Adjektiv und bedeutet "vergebungsreich, barmherzig", z. B. IV R 66, 42 a: ênî ta-â-ru rêmênû "o mein Herr! Barmherziger, Gnädiger!", auch ta-ia-a-ru geschrieben, I R 35, Nr. 2, 7; das andere ist Substantiv und bedeutet "Vergebung"; s. z. B. V R 35, 11: irtašî ta-â-ra "er fasste Erbarmen", so auch an unserer Stelle. Ersteres ist die Form fă'âlu'), letzteres die Form fā'âlu (substantivierter Infinitiv).

16. ušabrů inni sutti: "sie liessen mich schauen einen Traum", nicht "sie liessen mir entstehen einen Traum" (Haupt bei Schrader, KAT<sup>2</sup> 78); denn IR 69, col. II, 48 lesen wir in der Form I i bîrê abrê-ma "ich sah Gesichter". Ob tabrît mûsi "Nachtgesicht" (von barû "sehen)" oder "Nachtgebilde" (von barû "schaffen, bilden", so Haupt a.a.O.) heisst, ist nicht ganz auszumachen. Doch ist im Hinblick auf bîru und šabrû, die sich von barû "sehen" herleiten, ersteres wahrscheinlich. <sup>2</sup>)

suttu (= suntu) bed. "Traum"; sunâta Haupt, Nimr. S. 31 ist nicht Sing. (Haupt Beiträge zur assyrischen Lautlehre, S. 102), sondern Pl. (wie sanâtê von sattu), wozu das pluralische מֵלְמֵי des B. Daniel zu vergleichen ist.

<sup>1)</sup> Vgl. HEINRICH LHOTZKY, Die Annalen Asurnasirpals, München 1885, S. 25.

<sup>1)</sup> tabrîtu vereinigt die Bed. "Gesicht" (= das Gesehene) und "Sehen, Staunen", letzteres im Pl. tabrâti. Diesen Pl. lesen wir auch V R 65, 9 b a-no tab-rat-a-ti nišêm lalâ usmallâ (Variante bietet die apokopierte Form us-mal!). Tab-rat ist als Ideogr. betrachtet und a-ti dazu phonetisches Komplement. Solche graphische Künsteleien finden sich mehrfach, z. B. Asurn. II, 43

Für batûlê "Jünglinge"; Sanh. VI, 65 ri-ê-um-ut mâti u nisê für rê ût mâti u nisê (ebenso Sanh. Lay. 63), u. a. m. — II R 24, 53 ab scheint ba-ru-û "sich sättigen" zu bedeuten; wenigstens ist es äusserst verlockend, die drei Verba, welche dort das Ideogramm Terklären, li-ê-mu (= DD) "essen", ba-ru-û "satt werden", sê-bu-û "satt werden" zu lesen und zu deuten.

- 21. isî libnâtê: in dieser Verbindung findet sich auch zabâlu, das Synonym von nasû, s. Asurb. X, 88: nisê mâtiia ina libbi i-zab-bi-lu libnâtê, die Leute meines Landes bringen darauf (nämlich auf elamitischen Karren) die Backsteine".

   êpuš Imp. I 1 von êpêsu.
- Namen Marduk die Titel häufig voranstehen; z. B. bêlu rabû Marduk V R 60, col. III, 7; ašarêd ilâni Marduk I R 52 Nr. 6, 6; eine besonders lange Titulatur s. Neb. II, 2. 3. Sonst ist die Voranstellung des Titels bei Götternamen in der Prosa verhältnismässig selten (vgl. bei dem Namen £a Sanh. Konst. 77: bêl nimêki £a; bei Asûr Asurb. III, 32; bei Šamas Asurb. III, 113), dagegen häufig in der Poesie (z. B. Sm. 954, 26. 28 Obv. 12. 14 Rev.). Ganz selten steht der Königstitel dem Namen voran, so bei dem Namen Agum's V R 33, col. VI, 42, bei dem Nebobaladan's V R 61, col. VI, 35. 36.
- 25. puggulu: die Bedeutung des Stammes, nämlich "mächtig, stark sein" erhellt schon aus II R 31, Nr. 3, 67 (Delitzsch bei Lotz, Tigl. 89, 29), wo paglu als Synonym von êšku aufgeführt ist, dessgleichen aus dem Zusammenhang einer Reihe von Stellen. Der Stamm selbst ist aber nicht als Da anzusehen, sondern, wie mir Herr Prof. Friedr. Delitzsch mitteilt, als Da, da das unveröffentlichte Synonymenverzeichnis S. 2052 die Schreibung pu-uk-ku-lum, Syn. du-nn-nu-nu "festigen, stärken", darbietet.
- 27. šarrâni âlik idisu oder âlik idâsu, wörtlich: "an seiner Seite gehend" zwecks Unterstützung, also "seine Helfer". Andere Beispiele für die Eigentümlichkeit des Assyrischen, Pluralen Appositionen im Singular anzufügen, sind aus unsrer Inschrift: II, 16: sinâ Lahmu êsmarû sâpin âbiia; II, 40: Šamas u Istar sêt libbisu namra. Vgl. sonst noch VR 33, col. VII, 39—41: Êa u Damkina âsib apsê rabê; VR 35, 32: ilâni âsib libbisunu, u. a. St. m.
- 28. šalulti: gewöhnlich šalalti, z.B. VR 37, 51 f. Die Kardinalzahl steht hier in der Zeitangabe für die Ordinalzahl.

- 29. Kûraš: Cyrus, meist wie hier Ku-ra-aš geschrieben (Schrader, KAT² 615) dagegen VR 39, 55 Kur-aš, heisst šar mātu Anzan. Im Cyruscylinder nennt er sich und seine Väter durchweg šar ālu An-ša-an (VR 35, 12. 21 f.). Zu Anšan s. Delitzsch, Paradies S. 321 und Keiper's Programm "Die neuentdeckten Inschriften des Cyrus"; zu Anzan Paradies S. 326.
- 30. îşûtu: Pl. von îşu "klein, gering, wenig", s zur Bed.¹) V R 11, 49. 50 abc (AL<sup>3</sup> 127, 48), zur Etymologie die Bemerkungen Frdr. Delitzsch's in S. Baer's Liber Ezechiclis, p. XI f. In gleicher Verbindung Beh. 38: şâbê îşûtu.
- 35. innênû, Impf. IV 1 von ênû "sich beugen". Anderwärts steht statt des Nifal das Qal ênû, z. B. Asurn. I 4. 7; beide Formen wechseln mit einander V R 65, 30 a, falls in dem einen Exemplar das nên nicht bloss durch ein Versehen ausgelassen ist. Gleichbedeutend mit kibîtu sa lâ innênû sind die Redeweisen sa lâ uttakari, (II 2 von nakâru) "der nicht geändert wird, unabänderlich ist"; sa lâ ustêpilu "der nicht erniedrigt wird" (vgl. für beides V R 65, 30 b, für ersteres noch IV R 20, Nr. 3, 18: kibîtka kîma samê ul uttakkar) oder auch sa lâ ustamsaku (III 2 von masâku²) "der nicht abgeschafft wird" V R 66, 11 b; das letztere Beispiel lehrt, dass auch die Form III 2 passivisch gebraucht werden kann.
- 36. palâhu, mit Acc. (z. B. Neb. II 11: pitluhâk bêlûtsu), oder ana wie hier, oder lapân (Asurb. X 77: lapân êsrêti ilâni rabûti bêlêia apluh) konstruirt.

nâkuttu: vgl. für dieses Wort sonst noch VR 7, 30 f.: alâk allakiia ismêma ik-ku-ut libbasu irsâ na-kut-tu, parallel Asurb. Sm. 283 a e: m Nadnu iplahma irsâ ua-kut-tu; weiter II 52. 53 unserer Inschrift sowie VR 65, 23 a: ma'dis aplah-

<sup>1)</sup> Bekanntlich der Schlüssel zur richtigen Deutung des pers. The schlüssel zur richtigen Deutung des pers. The schlüssel zur richtigen Deutung des pers. The schlüssel zur richtigen Deutung des pers. The schlüssel zur richtigen Deutung des pers. The schlüssel zur richtigen Deutung des pers.

<sup>2)</sup> Für das Schafel von masâku s. Tig. II 92. I R 27 Nr. 2, 58. IV R 45, 16.

ma ni-kit-ti arsê. Der Stamm ist makâtu "stürzen, fallen". Die Formen ikkut, akkut sind aus imkut, amkut entstanden durch Uebergang des m in n (vgl.  $\hat{e}nku = \hat{e}mku$ ), welches sich dann dem k assimilierte.  $N\hat{a}kuttu$  und  $n\hat{i}kittu$  stehen für nakkutu, nikkittu. Die Bed. ist "Hinstürzen", übertragen: "Bestürzung". Anderer Ansicht ist Prof. Friedr. Delitzsch; s. dessen Zusatzbemerkungen am Schlusse des Kommentars.

dulluhû pânûa: der St. dalâhu "verstören, beunruhigen", wovon dilhu "Störung, Beunruhigung" (II R 48, 46 d), dulhânu "Verstörtheit, Betrübtheit" (II R 47, 12 d), ist allbekannt und bedarf keiner Erklärung.

Pânû ist wie Dựp meist Plural, z. B. V R 61 col. IV, 9: pânûsu irtêsu "sein Antlitz frohlockte".

- 38. lâ êgî lâ asêt ahî lâ addâ. Zu êgî ist vielleicht Sanh. I 5: âlik tappût a-ki-i zu vergleichen; êgî wäre dann babylonische Schreibung für êkî "ich wurde schwach", während âkû "schwach" bedeuten würde Oder ist an jenes ganz neuerdings von Zimmern') eingehender besprochene êgû, genauer êkû "Sünde" zu erinnern, welches auf die GB. "drehen, wenden" zurückgeht? An unserer Stelle würde für lâ êkî eine Bed. "ich wandte mich nicht ab" sehr gut passen. Zu asêt vgl. das häufige isêtûni "sie entwichen" (St. nu z. 20. B. Asurb. IV 60 âhî lâ addâ, auch Tigl. VIII, 20.
- 41. abartu heisst "das Land jenseits", präpositionell "jenseits"; z. B. abarti Purâti "jenseits des Euphrat" Neb. V, 8 (Flemming: "längs des Euphrat"). Gleichbedeutend sind nibirtu, z. B. Asurb. II, 95: nagû ša nibirti tâmtim "ein Bezirk jenseits des Meeres", und êbirtu VR 60 col. III, 22: ina êbirti Purâti "im Gebiet jenseits des Euphrat". Stammwort ist êbêru "überschreiten".²)

<sup>1)</sup> Babylonische Busspsalmen, S. 45.

<sup>2)</sup> Von diesem Verbum findet sich HAUPT, Nimr. S. 71, 27 eine doppelte t-Form (I 4) êtêtêbira. Auch II 4 ist belegt durch uk-ta-ta-sar, von kasaru "sest zusammenfügen", Asurb. V, 76; ebenso III 4 durch us-tê-tê-sir Nerigl. I, 19, II, 5.

- 43. rubê: So lese ich den Pl. von rubû gemäss V R 35, 18: ru-bi-ê ŭ šak-kan-nak-ka "Fürsten und Machthaber".
- 47. Asur-ba-an-pal; die gleiche phonetische Schreibung des mittleren Namensbestandteils (ba-an) bietet die Unterschrift der Tafel Sm. 954 (AL<sup>3</sup> 136).
- 50. ina ûmi nâdi ist unserer Stelle ganz eigentümlich, sonst pflegt ûmu mâgiru oder mitgaru "günstiger Tag" gesetzt zu sein, so auch II, 61. Vielleicht ist mit ûmu nâdu "erhabener, hoher Tag" ein "Festtag" gemeint.
- 51. u'addûni, Plur. des Sing. u'addî, welcher auf dem Fragment K. 3567 des Schöpfungsberichtes zweimal (Z. 3 und 13) in der durchaus gesicherten Bed. "er setzte fest, er bestellte" vorkommt, einer Bedeutung, welche auch an unserer Stelle sowie II, 61 besser passt als "er lässt erkennen". Schrader (KAT² 15) leitet jenes u'addî ab von יער aber so gut die Bed. passt, so unmöglich ist die Etymologie in grammatischer Hinsicht. Die Form u'addi kann nur von einem Verbum tertiae infirmae herkommen: entweder von ורה ורע (wie mu'allidat von ולד) oder von ארה ארע wie mu'abbit von ארה ארע). Ich selbst verzichte auf Festsetzung des Stammes und bemerke nur, dass ein St. ארה "festsetzen" das passendste Stammwort zu dem bekannten adê "die Satzungen" abgeben würde. Scharf zu trennen von diesem u'addî ist uddû "bekannt, erkannt, erkennbar" (Nimr. 66, 39: ša mûti ul uddû ûmêšu "des Todes Tage sind unbekannt"; Neb.-Senk. I 16: lâ uddâ usûrâti ..nicht waren erkennbar die Wände", welches natürlich von ידע "kennen, erkennen" herkommt (vgl die Form II 2 IVR 15, 8, 32, 44 a. V R 35, 16).
- 52. ka-azaga-gal ist, wie ich nachträglich aus VR 51, 45 b ersehe, Ideogramm für âsipu "Beschwörer"; es ist hiernach ina âsipûtu "unter Priesterbeistand" zu lesen und zu übersetzen.
- 53. Für den Backsteingott, dessen Lesung noch nicht bekannt ist, vgl. Lyon, Sargontexte, S. 73.

- Col. II, 1. aban (sic!) nisikti sûkurûtu: dass aban nicht blosses Determinativ sein kann (HAUPT, Beiträge S. 105; FLEMMING S. 32 f.) bezeugen schon Schreibungen wie abnê (Plur.!): nisiktim Neb. Grot. II. 21. Die Konstruktionen aban ni-sikti sûkurûtu, nisik abnê sûkurûti, nisiktim abnê sûkurûtim (Neb. Bab. I, 24) erklären sich leicht aus dem collektivischen Begriff von aban nisiktim als "Edelgestein" und beweisen gleichzeitig von neuem, dass aban nicht blosses Determinativ sein kann. Aber auch die Bed. "Perle" (HAUPT, FLEM-MING) ist unzutreffend. Die von Haupt geltend gemachte Stelle Tigl. jun. Obv. 28 besagt nur, dass die von Merodachbaladan als Tribut dargebrachten Edelsteine (nisikti abnê) ein Erzeugniss des Meeres (birût tâmtim), also Perlen waren. Es bleibt für nasâku bei der schon von Friedrich Delitzsch (s. Hebrew Language, p. 56) erkannten und hervorgehobenen Bed. "edel sein"; nasâku ist ein Synonym von akâru "edel, kostbar, wertvoll sein". Vgl. hierfür V R 33 col. II 42. 55, 2 und 22 (wo sich Nebukadnezar I nasku d. i. "edel" nennt); ferner aus dem neuveröffentlichten Inschriftenmaterial VR62 Nr. 2, 51, 52; parsesunu sukurûtu, billudûsunu nussukûtu "ihre kostbaren Gebote, ihre wertvollen Satzungen." Aban nisikti bedeutet also wörtlich: "Stein der Pracht", nisikti abnê ,Pracht oder Edles an Steinen" = Edelgestein. Das Subst. nisku (beachte V R 55, 20: nisku ša rabūti sîsê "die Pracht der grossen Rosse") ist auch enthalten in dem Namen des Pferdes mûrnisku, "das junge, prächtige, edle Tier". In der speciellen Bedeutung "Edelstein, Edelgestein" liegt nisiktu vielleicht vor Sanh. III, 34.
- 2. ina hidâti u rêsâti: rêsâti "Jauchzen, Jubel", von rêsu = vy (VR 65, 17 b: lirêsûku (od. ka) "sie mögen dir zujauchzen"; VR 61 col. IV, 9. 10: pânûsu irtêsu itêliş kabtassu "sein Antlitz frohlockte, es jauchzte sein Gemüt"). Asurbanipal schreibt in der Regel ohne Kopula ina hidâti rêsâti, z. B Asurb. X, 55. 96. 107, wofür VR 35, 23 ina ulşi u rêsâti.

Namens Salmanassar's, sowie zu der nächstverwandten Šul-ma-nu- (Asurn. Stand. 15. I R 27 Nr. 2, 1) siehe Schrader, Der assyrische Königsname Salmanassar, in ZK. II 197 ff. Vgl. auch Delitzsch, AL<sup>3</sup> Schrifttafel Nr. 47. 260.

- 5. ad-di; so ist natürlich statt ad-ki V R 64 zu lesen; FRIEDRICH DELITZSCH'S Kopie bietet in der That ad-di. Das Verbum adkê (? atkê), z. B. V R 63, 29 a. Nerigl. II, 23, wäre hier nicht am Platz.
- 6. sallaru ist in der Bed. "Wand" gesichert. Der Plural mit Suff. der 3. Pers. findet sich in der Schreibung sallares Neb. Bors. I, 18: Êkua papâha bêlûtisu hurâşi namri sallares astakan "Ekua, das Heiligtum seiner Herrschaft—seine Wände stellte ich her aus glänzendem Gold", ebenso Neb. Grot. I, 29 f.; vgl. ausserdem VR 32, 21 ab und 42, 27 gh.

<sup>1)</sup> Mehrdeutigen Zeichen wird ein phonetisches Komplement meist nachgestellt, z. B. ak- ud Sanh. I, 36: ki- 25 VR 70, 16; verglauch sa-nin-in VR 69, 6 (noch mehr Beispiele s. bei ZIMMERN, Babylonische Busspsalmen, S. 68); seltener vorausgestellt, wie an unserer Stelle; vgl. noch VR 65, 4 a mu-sak-li-lil. Vielleicht liegen in den letzteren Fällen wie auch sonst bisweilen nur Versehen des Schreibers vor.

<sup>2)</sup> Für die aus *lû* und Permansiv gebildeten Prekativformen, auf welche meines Wissens zuerst ZIMMERN gebührend aufmerksam gemacht hat, siehe dessen *Babylonische Busspsalmen*, S. 98.

der eine bedeutet "zerschlagen", der andere, als Syn. von balalu, "übergiessen, triefen machen". Beide haben im Impf. a. Beide מחט finden sich auch im Hebräischen. letzteres allerdings nur an der einzigen Psalmstelle Ps. 68, 24. MUHLAU-VOLK régistrieren einfach eine Bedeutung ...herumschütteln" in die übrigen Bedeutungen von หาตุ "zerschlagen" ein. Frz. Delitzsch (Psalmen4, S. 490. 91) ist unsicher, ob er ממחץ "du zerschlägst" übersetzen und als Nominalsatz fassen, oder ob er eine Bed. "heftig bewegen, rühren" dem Arabischen entlehnen soll. Ersteres ist etwas hart, letzteres ein Notbehelf, der keinen recht passenden Sinn giebt. Andere ändern deshalb den Text in מְחַמֶּץ "du rötest". Das Assyrische wehrt dieser Textkorrektur: es bietet eine dem Zusammenhang sich auss Beste einfügende Bed. dar durch sein mahasu "übergiessen, triefen machen".

8. unakkilu: Endung u beim Sing. ausserhalb des Relativsatzes findet sich auch sonst, z. B. Neb. Senk. I, 19 (irtasû). Neb. I, 38 (arâmu), viele Male hintereinander V R 33 col. II und III (II, 31 addinu, 35 ulabbisu, 45 addinu, 49 uza inu III, 3 askunu etc.). Auch im Prekativ I R 67 col. II, 34: bîta îpusu lalâsu lusbû "das Haus, welches ich gebaut, mit seiner Pracht möge ich mich sättigen". — nakâlu hat doppelten Sinn: "klug sein", II 1 "sinnvoll, kunstvoll bereiten" (so hier), davon naklu "kunstreich", z. B. îpsêtûa naklâti Neb. I, 31; und "listig, verschlagen sein", so dass ina sipir nikilti ipâsitu V R 62 Nr. 1, 26 geradezu mit ina mimma sipir limuttim uhalliku V R 61 col. VI, 42 wechseln kann.

9. tahlubisu: Man kann zweifelhaft sein, ob der dritte Radikal ein b oder p ist (HAUPT, Beiträge, S. 103); doch scheint für b die überwiegende Zahl der Stellen zu sprechen; vgl. auch Lyon, Sargontexte, S. 60.

usaklil: suklulu wie שַׁבְּלֵל im Buch Esra bedeutet "vollenden", kalû dagegen heisst im Assyr. nur "zu Ende sein, aufhören", während בלה im Hebr. die Bedd. "zu Ende sein" und "vollendet sein" — לל ist selten — vereinigt.

10. gusûrê: anderwärts auch ga-šu-ri Salm. Mo. Rev. 9. 25.

12. ša êrêsina tâbi: Dass êrêsu "Duft, Geruch" bedeutet, wie zuerst Guyard gezeigt hat und nach ihm Haupt und ZIMMERN angenommen haben, steht auch mir fest; vor allem nach des Letztgenannten Auseinandersetzung 1) scheint mir weitere Discussion unnötig. Nur zwei Stellen aus dem Nabonid-Cylinder V R 65 mögen hier Platz finden: col. II, 13 f.: sippu šigârê mêdilu u dalâtê šamna gul(l)â udahhid-2)ma ana nêribi ilûtisunu şîrti si-kur (? si-mat?) bîti umalla i-ri-su ţabi3) "Schwelle, Schlösser, Riegel und Thürflügel übergoss ich mit massenhaftem Oel, zum Einzug ihrer erhabenen Gottheit füllte ich des Tempels Verschluss (oder des Tempels Glorie?) mit süssem Dufte"; und ibid. Z. 5: kîma kîsti hasûr(u) i-ri-is-su (Var. su) ustîbsu "gleich einem Chaschur-Walde machte ich wohlriechend seinen Duft". Als Parallelstellen zu der unseren sind zu vergleichen Asarh. V, 38; Asurb. X, 99; IR 69, col. II, 14 (ša i-ri-is-(sic!)-si-na ta-a(sic!)-bi). Gemäss II R 17, 25 c. dessen Text durch ASKT 88, 25 bestätigt wird, entspricht dem êrêsu im Nichtsemitischen 577, es wird daher V R 51, 14 b nicht xx, sondern xxx zu lesen sein (semit.: i-ri-iš êrinz).4)

<sup>1)</sup> H. ZIMMERN, Babylonische Busspsalmen, S. 98.

<sup>2)</sup> Beachte die ganz ähnliche Stelle IV R 61, 44 f.a: samna sigårèka kima mê lisarmêk, samnu zâzâku lidahhida sippêka.

<sup>3)</sup> Ob wohl die V R 65 zu den beiden letzten Wörtern angegebene Variante verlässig ist?

<sup>4)</sup> Ebenso urteilt ZIMMERN, a. a. O.

- 13. šaššâniš: s. Flemming, S. 35 und Delitzsch, AL3 XVI.
- 14. munaggip: vgl. Asurb. IX, 78: "Beltis u-na-gip nakrêia ina karnâtêsa gasrâtê stiess nieder meine Feinde mit ihren gewaltigen Hörnern".
- 15. ušziz: III i von nazâzu. Dieselbe Elision, welche sich sprachlich allerdings sehr schwer begreift, da sie gerade die Tonsylbe betrifft, liegt viell. vor in utnên "ich flehte", II 2 von ênênu, wie Flemming annimmt. Eine andere Ansicht über die letztere Form s. bei Zimmern, u. a. O. S. 77¹).
- 16. Lahmu: Der Gottheiten Lahmu und Lahamu geschieht bekanntlich auch in dem Schöpfungsbericht (I, 10) Erwähnung. Zu *esmarû* vgl. Asurb. VI, 11; Neb. III, 56, sowie Frd. Delitzsch in Baer-Delitzsch's Liber Ezechielis, p. XII.
- 17. imnu u šumêlu; ebenso Asarh. V, 46; ohne Kopula III R 35, 59 (wo statt ên natürlich kab zu lesen ist). Noch vgl. V R 65, 31 a imnu u šumêlu, pâni u arku "rechts und links, vorn und hinten".
- 22. tasrihtu; wie hier auch Asurb. X, 106: nikê tasrihti akka. Ein Wort ta-as-ri-ih-tum "riesige Menge" lesen wir Neb. VIII, 16; der Stamm ist sarâhu "gewaltig, riesig sein". nikê tasrihti sind "Opferlämmer grosser Kraft" = "kräftige Opferlämmer"), vielleicht noch besser "Opferlämmer in riesiger Menge". Vgl. IV R 20, 27: zi-i-bu sur-ru-hu. Das Vokabular II R 48, 46 ef möchte ich nicht so unbedingt beiziehen wie Flemming thut; denn tas-ri-ih-tum (Z. 46) könnte auch ur-ri-ih-tum (von arâhu) gelesen werden, und mus-tar-ri-hu (Z. 47) könnte ebensogut III 2 von arâhu als II 2 von sarâhu sein.
- 23. rêstûm: nach Schrader (KAT<sup>2</sup> S. 584. 607) heisst rêstû nicht "erster", sondern "erlaucht, erhaben". Er folgert dies aus dem Wechsel von rêstû und asarêdu in gleich-

<sup>1)</sup> Vgl. auch P. HAUPT S. 272 dieses Bandes. - Red.

<sup>2)</sup> Das "Opfertiere" (S. 19) ist in Opferlämmer zu corrigieren.

bedeutenden Phrasen; ferner sei die zeitliche Bed. "erster" im Schöpfungsbericht nicht passend (apsûma rêštû zârûšun); endlich fordere rêštû, weil in Parallelismus mit rabû stehend, die Bed. "erhaben". Allein die zeitliche und die räumliche Bed. schliessen sich in rêstû keineswegs aus. Wenn rêsu, wie auch KAT<sup>2</sup> 584 zugiebt, die zeitliche Bed. "Anfang" mit der räumlichen "Haupt, Spitze" vereinigt, warum soll dann rêstû nicht ebenso gut bald das zeitlich, bald das räumlich Erste bezeichnen? Im Einzelnen aber ist gegen Schrader das Folgende einzuwenden. Auch abgesehen von III R 35 Nr. 4 Obv. 5, wo der Nisan arhu rêstû "der Anfangsmonat" genannt wird — eine Stelle, welche obenan zu berücksichtigen ist - wird die zeitliche Bed. an vielen Stellen gefordert, z. B. I R 67 col. I, 20: parşû ri-êš-tu-tu .die uranfänglichen, von Anbeginn an geltenden Gesetze"; 32: kîma sîmâtisu ri-ês-ta-a-ti "gemäss seinen ersten, früheren Ausschmückungen". Besonders lehrreich ist Neb. Grot. II, 50. 51: sê-ma-a-ti ri-ês-ta-a-ti bil-lu-di-ê 1) ku-ud-muu-tim "die von Anfang an üblichen Ausschmückungen, die früheren (oder uralten) Satzungen". Auch an den von Schrader geltend gemachten Stellen passt die zeitliche Bedeutung besser als die räumliche. Apsûma rêstû zârûsun lässt sich sehr gut übersetzen: "der Ocean, der (ur)anfängliche, war ihr Erzeuger", oder, wenn man rêstû besser zum Prädikat zieht<sup>2</sup>): "der Ocean war ihr uranfänglicher Erzeuger". Dem rêstû zârûsun wird damit selbstverständlich kein sânû, sâlšu entgegengesetzt, schon desshalb nicht, weil der Babylonier in diesem Falle mahrû, nicht rêstû, gesagt haben würde. Aplu rêstû aber heisst trotz Schrader, dem auch Hommel 3) zustimmt, "der erstgeborene Sohn",

<sup>1)</sup> Zu billudû, "Gebot, Satzung" s. Sb 214.15. V R 60 col. III 3 f. 62, 51
— an allen diesen Stellen steht das Wort in Verbindung mit parşu, "Gebot".

<sup>2)</sup> Die Vorausstellung des Adjektivs, welche Schrader gegen die Verbindung von rêstû mit zârûsun geltend macht, ist im Assyrischen, wie bekannt, ausserordentlich häufig.

<sup>1)</sup> Vorsemitische Kulturen 457, Note 99.

nicht der "erlauchte Sohn"; der Ausdruck aplu asarêdu, welcher an manchen Stellen damit wechselt, z. B. V R 66, col. I, 4, kann sehr wohl gleichfalls den Erstgeborenen bezeichnen - er bezeichnet diesen eben als den dem Range nach ersten Sohn. Die Könige wollen mit dieser Bezeichnung sagen, dass sie die berechtigten Nachfolger ihrer Väter sind, also deren Erstgeborene. Die Verbindung mâru (aplu) rêstû asarêdu, welche sich z. B. Asurb. IV, 111 findet, beweist, dass aplu rêstû und aplu ašarêdu zwar synonyme, aber doch nicht völlig gleichbedeutende Ausdrücke sind: aplu rêstû asarêdu ist der Sohn, welcher der Zeit nach der erstgeborene (rêstû) und damit dem Range nach der oberste (ašarêdu) ist. Endlich an den Stellen IR 48 Nr. 5, 8. III R 16 Nr. 2, 40 und IR 68 col. II, 25. 26 steht rabû garnicht in Parallelismus mit rêstû: an den beiden ersten Stellen heisst Asurbanipal (wie oft in seinen Inschriften) mâršarru<sup>2</sup>) rabû sa bît-rêdûti "der grosse Prinz von Bît-rêdûti" (d. i. des Harems), worauf dann erst die Nennung des Vaters folgt; I R 68 aber nennt Nabonid seinen Sohn Belsazar mâru rêstû, şît libbiia. möchte ich nicht ohne Weiteres läugnen, dass es auch Stellen gibt, welche die Bed. "erster" = "oberster" oder "bester" für rêstû fordern; so z. B. V R 66, 5 b, wo Nebo bukur Marduk rêštû "Erstgeborener Marduk's, Erlauchter" angeredet wird, obwohl schliesslich auch an dieser Stelle "Ewiger" übersetzt werden könnte.

25. kîma şît arhi unammir sarûrusu "gleich dem Aufgang, Anfang des Monats"; şît (şêt) arhu, bekannt aus

<sup>2)</sup> mâršarru; so als Ein Wort ist zu lesen gemäss Asurb. I 26:
mâršarrûtu "Prinzenschaft" (sic!)

S<sup>b</sup> 87, deckt sich hier der Bed. nach völlig mit unserm "Neumond" (שֹׁבֶּיֹם).

Neben unammir findet sich das Schaphel vom Pa"al ušnammir I R 7 D, 6, eine Form wie ušparrir V R 50, 43 b. unammir šarūrušu "ich machte glänzen seinen Glanz" ist die im Assyr. sehr beliebte Konstruktion mit attributivem Akkusativ; vgl. unter anderm ušāpā šarūrāšu Neb. Bab. 1, 29; dabāb šurrātē ittia idbub Asurb. VIII, 68; pitiktu aptuk Asurb. X, 77 1).

- 27. innamdû: hier wie in inambû III, 43 dient m nicht zur Kompensierung eigentlicher Verdopplung, sondern zur Kompensierung der Schärfung. In Formen dagegen wie namba'ê "Quellen", imbî "er that kund" kann m entweder als Ersatz der durch Assimilation entstandenen Verdopplung (nanba'ê, nabba'ê, namba'ê. inbî, ibbî, imbî) gefasst werden, oder noch besser als schriftliche Wiedergabe des vor b in der Aussprache wie m lautenden radikalen n.
- 28. lalû: Zu lalû oder lulû "strotzende Fülle" siehe FLEMMING, S. 44. Wie kuzbu Euphemismus ist für die Blösse des Mannes und des Weibes (vgl. für letzteres z. B. HAUPT, Nimr. 10, 42), so auch lalû, z. B. Nimr. 11, 22. lalê balâti lisbî "mit Lebensfülle sättige er sich" ist eine häufige Wortverbindung in den neubabylonischen Gebeten, z. B. I R 68, col. II, 31²). Noch eine kurze Bemerkung zu

<sup>1)</sup> I R 68 col. I, 27 ba-ta-ak-su as-bat-ma übersetzt HOMMEL, Vorsem. Kulturen, S. 457, Note 99: "seinen Schaden (Riss) schlug ich zu" (!); aber batäksu ist doch nur babylonische Schreibung für patäksu und patäksu asbat heisst "herzustellen unternahm ich", vgl. Neb. III, 5: iptiku bi-ti-lk-su ähnlich VIII, 53.

<sup>2)</sup> HOMMEL bemerkt Vorsem. Kult. 457, Note 99: "lies jedoch statt kur vielmehr tin", aber tin steht ja richtig im Texte. — Ueber die Fehler der Schrader'schen Uebersetzung dieser Stelle (KAT<sup>2</sup> 434) s. schon Mein-Hold, Komposition des Buches Daniel, Greifswald 1884, S. 15, wo jedoch das Zeichen (gam, neubab. lis) falsch wiedergegeben ist. Beiläufig bemerkt, verrät die Schreibung von lisht mit der neubabyl. Form III R 16 Nr. 5, 50, dass dieser Text die Kopie eines babyl. ist (s. auch zu III, 37).

zwei Synonymen von lalû aus der grossen Nebukadnezarinschrift, zu hisbu Neb. II, 35 und iptu Neb. II, 36, möge hier Platz finden. Flemming las noch hisbi auf Grund von hi-sab Grot. III, 22; dass aber der 2. Radikal s ist, beweist jetzt VR 63, 47 b hi-si-ib. Was aber ibtu betrifft, das Flemming "Gabe" übersetzt (St. ATT), so ist beides, Lesung wie Uebersetzung, zum mindesten sehr zweifelhaft; denn VR 63, 46 b bietet die Schreibung i-pa-at, und die Bed. dieses Worts scheint hier "Fülle, Reichtum" zu sein: ipat kibrât irbittim nuhus tâmâtê hisib sâdê u mâtitân "Ueberfluss (St. 1991?) der vier Weltgegenden, Fülle der Meere, Reichtum der Berge und Länder":).

29. damiktim âli u bîti sâsû lissakin saptûka: zur Konstruktion s. V R 66 col. II, 29 f: damiktisunu lissakin ina pîka "Gnade für sie möge liegen in Deinem Munde"²). damiktim ist Subjekt und saptûka Acc. loci³). Schwierig ist I R 68 Nr. 1 col. II, 9—12: damkâti Êsagila... lissakin saptûka; ebenso I R 69 col. I, 20. Hommel, Vorsem. Kult., S. 208 nimmt hier saptûka als Subj.: "so möge zu Segnungen über bît-Sagil⁴)... sich öffnen (wörtlich sich machen) deine Lippe". Aber das ist nicht richtig. Obgleich damkâti Plur. und lissakin Sing., ist dennoch damkâti Subj. und saptûka auch hier Acc. loci. Den Parallel-

<sup>1)</sup> Zu dem Gebrauch des adverbialen mâtitân als abhängigen Genetivs vgl. V R 65, 41 b: sillât nâkirêia lu-ku(so, nicht su, ist zu lesen)-ul, bu-sê-ê ma(so, nicht su ist zu lesen)-ti-tan lûsêribi ana ķirib mâtiia, die Nach-kommenschast meiner Feinde will ich vertilgen (wörtlich: fressen), den Besitz der Länder ringsum will ich hineinbringen in mein Land".

<sup>2)</sup> Vgl. auch Neb. Senk. II, 18-21 balåt ûmê rûkûti, kunnu kussê labår pall'a lissakin saptûka "Leben ferner Tage, Festigkeit des Thrones, Altern meiner Regierung möge liegen auf deiner Lippe"; VR 34, 45 c: lissakin i-na (fehlt im Text) pîki.

<sup>3)</sup> Meinhold, a. a. O. S. 15, übers. *listakin saptūka* falsch: "dein Wort möge gelegt werden".

<sup>4)</sup> Dass nicht bît-, sondern É-sag-ila zu lesen ist, dafür macht Flem-MING mit Recht die phonetische Schreibung Neb. Bors. I, 23 geltend; das Gleiche lehrt auch Neb. III, 8: bît(u) Ésagila.

stellen nach hat hier eine Enallage numeri statt: Neb. Bab. II, 26 lautet: damgâtûa li-iš-sa-ak-na saptûka; hier ist, wie lissaknâ zeigt, damkâtûa Subj., ebenso V R 66, 16 b: ina pîka êlli lissakanû dunkêia "in deinem reinen Munde mögen liegen (erfunden werden) Gnadenerweise für mich".

34. lîppalsanni: naplusu bed. "sehen"; s. Zimmern, Babyl. Bussps., S. 17. In prägnanter Bed., ähnlich wie hebr. הְּאָד, findet sich das Verbum gebraucht z. B. V R 62 Nr. 2, 41: ana puhhur nisê saphâti sa Akkadî ilâni rabûti hadis ippalsûinni "zu sammeln (festigen) die aufgelösten Bewohner von Akkad ersahen mich mit Freuden die grossen Götter"; vgl. auch Sanh. Konst. 4.

rêba: hier und III, 18 ist unserer Inschrift eigentümlich. Sonst heisst der Sonnenuntergang stets êrêb sams. Der Wegfall des ersten Radikals eines Verbums primae ist auffallend. Vielleicht ist die Verkürzung der Form unter dem Einfluss des oft mit êrêb verbundenen sit (von NYI)) entstanden und gehört mehr der Umgangssprache an.

- 35. ittâtûa: über das von mir unübersetzt gelassene Wort ittâtu "die Zeichen, Vorzeichen" s. FRIEDRICH DELITZSCH's "Zusatzbemerkungen".
- 36. lišandil: Flemming (S. 27) leitet šundulam (Neb. VIII, 35) von dod ab aber aus welchem Grunde? Das Assyr. besitzt einen Stamm šadālu "weit sein", vgl. Sanh. II, 56: šidē šad-lu-ti "weitgedehnte Gebiete"; andere Stellen führt Flemming selbst an (S. 53). Es scheint mir, dass bei diesem Stamm an unserer wie an ähnlichen Stellen stehen zu bleiben ist: šum-du-la Sanh. Konst. 58, šundula, z. B. Neb. Bab. I, 26, ist Permansiv II i bez. pi'elartiges Adjektiv mit aufgelöster Verdopplung, und ebenso ist lišandil = lišaddil. Vgl. noch I R 52 Nr. 4, 11 b (ušandil tālakti), Sanh. Lay. 56 (ušandila ši-kit-taš), Sanh. Lay. 62 (rēbātišu ušandil). Uebrigens zeigt šadālu dieselbe Be-

<sup>1)</sup> Vgl. oben, S. 69, Anm. 3. — Bezold.

deutungsentwicklung wie hebr. אדיר "weit sein" in אדיר, "herrlich"; s. hiefür die schon citierte Stelle Neb. Bab. I, 26: mimma šumšu sūkuru šundulam "mit allem möglichen Kostbaren, Prächtigen" (füllte ich Esagila).

- 39. bânîti "Glänzendes", von banû "hell sein"; s. für diesen Stamm jetzt auch ZIMMERN, a. a. O., S. 37, Anm. 2 und vgl. noch V R 34, 2b: kîma šiţirti šamâmi ubannim. Dieses banû liegt auch vor an den von Flemming missverstandenen Stellen Neb. VI, 30 und IX, 38 Die erste lautet: assûm âbê lâ bânê pânêm itê Bâbîli lâ sanâka "damit der Feind, welcher nicht freundlich blickt (= der grimmig blickende Feind), die Umfassung Babels nicht bedränge"; Flemming: "um niederzuwerfen (labâni) das Antlitz des Feindes, dass er die Umfassung Babels nicht bedränge". Noch unmöglicher aber, sprachlich wie logisch, ist Flemming's Fassung von IX, 38: ša limnu labani panêm itâti dûr Bâbîli kan tahâzisu usassî ..um niederzuwerfen das Antlitz des Feindes, schob ich weit hinaus die Umwallungen der Mauer von Babel und (somit) einen Angriff gegen sie". Man lese lâ bânê und übersetze: "des grimmig blickenden Feindes Schlachtrohr (gemeint ist der Speer, Wurfspiess) liess ich fernhalten die Ringmauer Babels".
- 43. Zu *lisbat abbuttu* s. ZIMMERN, a. a. O. S. 59 f. Darnach ist meine Uebersetzung zu korrigieren in "er möge mich vertreten".

mûsarû, Asarh. VI, 64 mûsarû, bed. "Namens-Schrift" und giebt sich als Lehnwort; wie oft, folgt ihm sogleich die assyr. Uebersetzung sitir sumi Der mûsarû eines Königs ist die Inschrift oder der Text, welcher mit seinem Namen beginnt, die Tafel oder das Thonprisma, welches mit einer solchen Inschrift versehen ist. Die eigentümliche Verbindung sitir sum sa Asûrbûnpal sei mir der Anlass zu einigen Bemerkungen über den sprachlichen Ausdruck des Genetivverhältnisses im Assyrischen. Es wird dieses im Assyr.-Babyl. teils durch stat. constr.-Verbindung, teils durch Umschreibung mittels des Relativpronomens

ša ausgedrückt. Im ersteren Falle hat die Sprache für das regierende Nomen eine besondere Verbindungsform geprägt: doch wird diese bei weitem nicht in allen Fällen angewendet, vielmehr hat das Nomen regens in unzähligen Fällen eine der drei Endungen u, i, a, vgl. z. B. admant bêlûti Neb. VIII. 23; kirbî mâtitân Neb. VIII. 26; kâla mahâzêka Neb. IX, 65. Auch Mimation findet sich beim Nomen regens, z. B. kâtim Sin in unserem Texte II, 18; Nimîttim-Bêl Neb. Bab. II, 3; zunnim nuhši Neb. IV, 58. Das regirte Nomen hat häufig die Genetivendung i, besonders regelmässig bei Tiglathpileser I, doch finden sich auch u und a nicht selten, z. B. titûr palga I R 52 Nr. 4, 9b. Die gleichen Regeln gelten für die Verbindung des Nomens mit Suffixen. Auch hier steht das Nomen bald in der Verbindungsform (z. B. zâninka III, 15, talîmia V R 62 Nr. 1, 26), oder aber, was das Gewöhnlichere, es hat die Endung i, seltener u und a. Und auch vor Suffixen kann Mimation eintreten, z. B. napistim-su III R 17, 56 a. -Findet die Umschreibung mit ša statt, so bleibt das Nomen regens unverändert. Nur ganz selten steht die Verbindungsform, z. B. têm ša Aribi IV R 54, 10a, und an unserer Stelle: sitir sum sa Asûr-bân-pal. Erstere Stelle lehrt beiläufig, dass sa auch den objectiven Genetiv umschreibt ("Nachricht über die Araber"). - Wie im Hebr.") können im Assyr. mehrere Genetive von einem Nom. reg. abhängen, z B. šar šamê u irşitim Neb. Bors. II. 26: damiktim âli u bîti sâsû II, 20; kâtim Sin, Nîrgal, Nuzku u darnuna III, 17. Während aber im Hebr. Nom. reg. und Nom. rect. nicht getrennt werden dürfen, kommt es im Assyrischen vor, dass ein Adjektiv zwischen beiden steht; z. B. dânu rabû ilâni V R 62 Nr. 1, 19. bêlu rabû Êbabbara

<sup>1)</sup> GESENIUS-KAUTZSCH (§ 114, 1) behauptet, die hebr. Sprache vermeide es gern, einem Nom reg. mehrere durch "und" verbundene Genetive folgen zu lassen, aber solche Fälle sind sehr zahlreich; s. nur Jes. 1, 28. Jer. 2, 6. 16. Esra 2, 25. 26. 28. 34; für den analogen Fall, dass zwei Substantive von Einer Präposition abhängen, vgl. Jes. 1, 1. 2, 1.

in unserem Texte II, 58.1) Sonst steht das Adjektiv entweder nach dem Gen. oder auch vor dem Nom. reg., letzteres z. B. Asarh. II, 21: kabtu nîr bêlûtiia; VR 69, 20: rapsâtê mâtâtê Nairi. — Bei Umschreibung des Genetivs durch sa kann letzterer übrigens auch voranstehen, wofür unser Text Beispiele genug bietet. Gewöhnlich, aber nicht immer wird er dann durch ein Suffix wieder aufgenommen.

- 44. âmur: amâru "sehen" hat oft geradezu die Bed. "finden", so z. B. auch Sanh. Konst 74: "weisse Quadersteine, welche in der Stadt Baladai in-nam-ru gefunden wurden".
- 45. samni: wie hier, sind die Zeichen Auch II, 5 getrennt geschrieben, wo (zwischen karânu und dispu) samnu "Oel" erwartet wird. Die getrennte Schreibweise findet sich auch noch und zwar ebenfalls in Verbindung mit pasâsu "einreiben, salben" in dem neubabyl. Text V R 62 Nr. 1, 25²); dagegen schreibt man im Neuassyrischen³) mit Einem Zeichen [ME], so Asarh. VI, 68; III R 16 col. VI, 20; Asurb. X, 112. Solche Zusammenschmelzung zweier Zeichen (hier von [ME], Fett" und [ME], Baum") finden sich auch sonst; vgl. statt [ME], d. i. aplu "Sohn" die Ligatur V R 39 Nr. 3, 68 c. d, und beachte das Zeichen für ina IV R 45, 2. Zu dieser Auffassung stimmt es, dass wir Tigl. VIII, 48 u. 57 [ME]

<sup>2)</sup> Vgl. oben, S. 71. — Red.

<sup>3)</sup> Sanh. Lay. 64 bietet das Original nicht , sondern ; ebenso ist II R 48, 42 b wenn auch ganz schwach, so doch noch sichtbar verbunden (Mitteilung FRIEDRICH DELITZSCH's). — Vgl. auch Lay. 40, 18 = III R 13, IV, 20 (BEZOLD).

wiedergegeben werden. Lotz (zu Tigl. VIII, 48) fasst gemäss II R 48, 42 a. b als Ideogr. für rukkû "Platte"; aber an dieser letzteren Stelle ist nicht rukkû ša kisalli zu lesen, sondern rukkû ša šamni; rukkû heisst dort nicht "Platte", sondern ist Inf. II I von dem dem Hebr. geläufigen St. קקו "würzen, salben"; rukkû ša šamni heisst "Salben, vom Oel gebraucht".

Col. II, 47 — III, 21 (Bau des Sonnentempels Ébabbara in Sippar des Samas).

Nebukadnezar rühmt von sich, dass Babylon seine Lieblingsstadt und seine einzige Residenz sei, und bekennt sich zu Merodach und Nebo als den Gottheiten, denen er sein Leben, sein Reich und alle Güter verdanke, denen er dafür auch alle Verehrung, Liebe und Gehorsam als Dankeszoll darzubringen tagtäglich bemüht sei.

Anders Nabonid. Seine Lieblingsstadt ist nicht Babylon, sondern Sippar. In Babel fand er nur wenig zu thun, um so mehr in Sippar, der uralten Doppelstadt. Hier bot sich seinem Interesse für die Vorzeit reiche Nahrung, hier harrten zwei altberühmte Tempel seiner Fürsorge. Merodach und Nebo treten bei ihm zurück, statt dessen sind es Sin, Samas und Istar-Anunit¹), die drei grossen Gestirngottheiten, deren Verehrungsstätten zu erneuern er berufen war. Von dem Bau des Mondtempels in Ur berichten andere seiner Inschriften; von dem Mondtempel in Charran hat er in dem eben besprochenen Abschnitt erzählt; der übrige Teil dieser Inschrift ist den Tempelbauten in Sippar-Akkad gewidmet²).

<sup>1)</sup> Vgl. 1, 44: Sin, Šamaš u Istar bêlêa.

<sup>2)</sup> Aus I R 69 col. I ersahren wir, dass Nabonid auch den Sonnentempel Ebabbara in Larsam restauriert hat. Dass dort von diesem Tempel die Rede ist, lässt schon Zeile 43 schliessen und wird weiter bewiesen durch die Nachricht, dass er den Grundstein des Burnaburias gesunden

In der Stadthälfte, welche Samas zum Schutzgott hatte, lag der Tempel Ébabbara. Hier wohnte Samas, "der Herr dessen das droben und drunten" (bêl êlâti u šaplâti V R 62 Nr. 1, 28. V R 65, 10a), das Licht des fernen Himmelsgewölbes, das Panier der weiten Erde, bei dessen Anblick sich die Menschen freuen, wenn er des Morgens aus dem Fundament des Himmels emporsteigt, Schloss und Thürflügel des glänzenden Himmels öffnet uud sein Haupt zur Erde wendet, Himmelsglanz über alle Lande breitend (IV R 20 Nr. 2). Bei Samas wohnt seine Gemahlin Istar-Anunit, genannt "seine geliebte Braut" oder "die grosse Braut"]. Sie hat das Ê-ki-na inne, wohl eine besondere Kapelle im Tempel Ébabbara: und wie ihr Heiligtum "Haus der Ruhe, der Erholung" heisst, so ist es ihre Aufgabe, das Antlitz ihres Gemahles fort und fort in Freuden strahlen zu machen (V R 65, 20 b). Samas' Bote ist Bu-nê-nê, der den Sonnenwagen lenkt, auch die starken Farren, deren Kniee nimmer ermatten, anspannt (VR 65, 33 f. b). Jedes Winkes des Sonnengottes aber gewärtig stehen vor ihm die Gottheiten "Recht", "Geradheit" und "Richter" (V R 65, 20 b)2).

Dieser Tempel Ébabbara hat eine grosse Geschichte. Sein Fundament hatte Narâm-Sin gelegt, 3200 Jahre vor Nabonid, also um 3750 v. Chr.! Narâm-Sin, "der vorzeitige König" (sarru ullû VR 65, 38a), ist der Sohn Sargon's, "Königs von Akkad und Königs von Babylon"<sup>3</sup>), eine vollauf historische Persönlichkeit: Nabonid fand den von ihm gelegten Grundstein; eine In-

habe; denn Burnaburias hat nach I R 4 Nr. 13 eben an diesem Tempel gebaut.

<sup>1)</sup> kallât narâmtišu I R 69 col. I, 60; kallâtu rabîti V R 65, 19 b; blos kallâtu V R 62, Nr. 2, 61. Vgl. auch II R 57, 11 ff. ab (und s. ZIMMERN, S. 61).

<sup>2)</sup> Die Gottheiten Šamas, Å, Bunênê finden sich innigst zusammengenannt V R 61, col. V, 5 u. 6. 40 u. 41; col. VI, 7 u. 8.

<sup>3)</sup> So nennt ihn Nabonid I R 69 col. II, 30.

schrift von ihm ist veröffentlicht IR 3 Nr. 7. Dass dem von Nabonid angegebenen Jahre 3750 resp. der Zahl 3200 Vertrauen entgegengebracht werden darf, ja muss, lehren die mancherlei historischen Angaben Nabonid's, welche er sämmtlich aus Originalurkunden schöpft, und vor allem die von Jahr zu Jahr deutlicher hervortretende Thatsache, dass man in Babylon über die alten Zeiten des Landes sehr wohl Bescheid wusste. Die Aeltesten und Nabonid selbst sind sehr erstaunt und hoch erfreut über den Fund der Inschrift des Narâm-Sin — sie wussten also, welch wichtiges Dokument sie entdeckt hatten. Keinen anderen seiner Funde erzählt Nabonid so genau als ebendiesen<sup>1</sup>).

Die erste uns berichtete Erneuerung erfuhr Ebabbara durch Zabum (I R 60 col. III, 20). Saggasaltias fand Zabum's Inschrift; Saggasaltias selbst restaurierte den Tempel gleichfalls (s. MÜRDTER, Geschichte Babyloniens und Assyriens, S. 76). Dieser Sohn Kudûr-Bêl's regierte nach dem vorliegenden Texte nicht 500 Jahre vor Nabonid, wie Delitzsch<sup>2</sup>) nach Pinches mitteilt, sondern 800 Jahre vot Nabonid, also nicht um 1050, sondern um 1350. Konsequenzen aus diesem Datum zu ziehen, ist hier nicht der Ort. Später wurde Sippar schwer heimgesucht durch das Räubervolk der Sutäer. Der Tempel wurde dem Erdboden gleich gemacht. An seiner Herstellung arbeiteten Simmassihu3) und Eulbar-saraki-izkur (so liest HOMMEL), bis endlich Nabû-bal-iddina ihn in altem Glanze strahlen machte. Er fand auch das alte Bild des Samas jenseits des Euphrat wieder und erneute es mit der Weisheit Ea's kunstvoll und prächtig (V R 60 col. III, 61. col. IV). Asurbanipal fand den Tempel in Trümmern und errichtete ihn in der ersten Hälfte seiner Re-

HOMMEL hat seine Einwände zurückgenommen; vgl. Z. f. K. I.
 37 f.

<sup>2)</sup> Die Sprache der Kossäer, S. 14 Anm. 2.

So ist bekanntlich zu lesen gemäss V R 60, col. 1, 13: Si-imma3-si-hu.

gierung in grosser Pracht (V R 62 Nr. 1). Aber er selbst hat ihn wohl wieder zerstören müssen, wenigstens ist Sippar von ihm belagert, erobert und schwer gestraft worden (Asurb. III, 130 ff.). Ébabbara in Sippar gehört auch zu der grossen Zahl von Tempeln, denen Nebukadnezar Fürsorge angedeihen liess. Aber trotzdem war es nach 45 Jahren bereits wieder ganz verfallen, als Nabonid sein Wiederherstellungswerk begann — auch ein Hinweis darauf, dass in jenen Jahrzehnten nicht immer Friede und Ruhe im Innern des Reiches zelteten.

Dies in wenigen Strichen die Geschichte des Sonnentempels Ebabbara in Sippar, wie sie die Inschriften erzählen.

Nach der Erklärung von Nabonid's in unserem Texte gegebenen Bericht über seine Arbeiten an Ébabbara werde ich, in Anbetracht der hohen geschichtlichen Bedeutung der Jahreszahl 3800, das Stück eines zweiten Berichtes in Umschrift und Uebersetzung, nebst etlichen Erläuterungen, geben, welches über die Auffindung der Urkunde Narâm-Sin's nähere, hochinteressante Mitteilung macht. Aus letzterem Stücke wird sich auch die Antwort auf die Frage ergeben, warum vor Nabonid niemand jene alte Urkunde gefunden.

## Der babylonische Königsname Saosduchin.

Von Carl F. Lehmann.

Auf p. 282 Z. 1 und Anm. 1 dieses Bandes wird meines Wissens im Druck zum ersten Mal - von Herrn Professor Haupt für den babylonischen Königsnamen, den uns die Griechen als Σαοςδούχινος überliefert haben, die Lesung Šamaš-ukîn angewandt. Die Möglichkeit derselben soll in folgendem kurz begründet werden; eine ausführliche Besprechung dieses gewöhnlich | -+ | -- | FIA FI geschriebenen Namens behalte ich mir für meine Arbeit über "Saosduchin und den babylonischen Krieg Assurbanapal's" vor. Dieselbe wird neben den schon publicirten auf diese Gegenstände bezüglichen Inschriften (einschliessl. der Bilinguis VR 62 Nr. 2) auch die wichtigsten der sehr zahlreichen unveröffentlichten Documente behandeln. Eines dieser letzteren 1), die nicht mit der üblichen Signatur versehene und als "Terra-Cotta Cylinder referring to the completion of E-sagila, at Babylon by Assurbanî-apli king of Assyria. Babylon" bezeichnete Inschrift des brittischen Museums, im wesentlichen ein Duplicat zn III R 16, Nr. 5, zeigt in der elften ihrer 24 Zeilen deutlich die Zeichen I - In Zeile 19 ist an der Stelle, wo der Name wiederum vorkommt, der Thon brüchig, doch



<sup>1)</sup> Dieselben liegen mir vor in Abschriften, die Herr H. WINCKLER gütigst in London für mich genommen hat. Fast gleichzeitig mit deren Uebersendung machte er mich in einem Briese aus Berlin Ansangs Juni 1885 zuerst auf die oben besprochene Erscheinung in der von ihm am 13/4. 85 copierten Inschrift ausmerksam.

sind die obern Teile der Zeichen kenntlich; von sist keine Spur zu sehen, und der geringe Zwischenraum zwischen und ließ schliesst die Annahme aus, als hätte etwa ein dagestanden. Bei dem jetzigen Stand unserer Kenntnisse würde jeder Assyriologe, der in einer Inschrift den Namen der lesen (für findet, denselben Samas-ukin lesen (für findet, Sächs. G. d. W. 1880, S. 2, Anm. 3<sup>1</sup>), und es kann nicht zweifelhaft sein, dass diese Lesung auch dem Namen des babylonischen Königs eignet.<sup>2</sup>)

Die Versuchung liegt nahe, diese Lesung für den in Frage stehenden Namen immer anzuwenden. Man könnte das in der gewöhnlichen Schreibung des Namens erscheinende mu (\*) für das sumerische pron. pers. 3 pers. (wie in IV R 22, 51 a; HAUPT, ASKT p. 142 § 14 Nr. 15; HOMMEL, ZK I, p. 215) halten, doch spricht dagegen schon das seltene Vorkommen dieses Praeformativs.

Schon Schrader, ABK p. 127 berührte die Möglichkeit, den zweiten Teil des Namens: 

mukîn zu lesen. Denselben Gedanken sprach mir gegenüber Jensen aus unter Hinweis auf Eigennamen, in denen 
mukin zu lesen. Denselben Gedanken sprach mir gegenüber Jensen aus unter Hinweis auf Eigennamen, in denen 
mukin mudammik gelesen werde (z. B. Nabû-mudammik; cf. Strassmaier, AV Nr. 5818). Aber Jensen selbst fand bei Strassmaier, Nr. 5879 den phonetisch geschriebenen Namen Nabû-su-um-u-ki-in, wodurch das Piel von kânu mit sumu als Object in der Bedeutung "den Namen verleihen" ausser Zweifel gesetzt wird.

In Šamašukîn wäre als nächstliegendes Object jedenfalls šar(ra) zu ergänzen: "Šamas hat den König einge-

Vgl. jetzt auch V R 44, 50<sup>d</sup> (Mitteilung Herrn Strassmaier's vom 15. Nov. 1884). — Red.

<sup>2)</sup> Diesen Schluss hat (nach einer Mitteilung von Ende Mai 1885) der damals in London anwesende Dr. P. JENSEN zuerst gezogen.

setzt" (cf. ABK p. 163). Dieser Name passt sehr gut für den König, weniger aber für den Prinzen, der wahrscheinlich erst durch spätere Entschliessung seines Vaters Assarhaddon zum babylonischen König bestimmt wurde. — Es liegt hier also einer der Fälle vor, wo eine verkürzte Namensform neben der volleren im Gebrauch war (siehe darüber zuletzt Pinches p. 313 und 314 dieses Bandes).

Die Lesung Šamas-ukîn stimmt nun in der Silbenzahl mit dem griech.  $\Sigma aogðoi\chi v(og)$  auf's beste überein. Allein es fragt sich doch noch, ob die neu gefundene Namensform dieser griechischen Fassung zu Grunde liegt. Vielleicht könnte gerade das  $\delta$ , das Haupt a. a. O. in richtiger Consequenz der Lesung Šamasukîn als unberechtigten Eindringling in [ ] schliesst, uns das Gegenteil wahrscheinlich erscheinen lassen.

Dass im Babylonischen m = v gesprochen wurde, ist bekannt; also Šavaššuvukîn. Die babyl.-assyr. Vokale werden sich ebensowenig wie die Vokale anderer und speciell semitischer Sprachen im Laufe der Jahrhunderte rein erhalten haben und man wird besonders kaum fehlgehen in der Annahme, dass das ŭ besonders vor vû einen Schwaähnlichen Klang erhielt: Šavašševukîn (oder mit der doch wohl von den Griechen gehörten assyrischen Aussprache der Zischlaute: Savassevukîn). In schnellerer Aussprache und späterer Zeit konnte sich die Doppelheit des s leicht verwischen, wird auch den Griechen, die von der etymologischen Zusammensetzung des Namens keine Ahnung hatten, gar nicht zum Bewusstsein gekommen sein. Nun ist wohl möglich, dass sich zwischen dem dentalen s und dem labialen v an Stelle des Schwa ein euphonisches d einschob (ähnlich wie in ander für aners), so dass die Griechen wirklich Savasdvukin hörten oder zu hören glaubten (die Grenze ist schwer zu ziehen), was sie kaum anders als durch Σαοςδούχινος wiedergeben konnten.<sup>1</sup>) Diese Er-

Vielleicht sind in ähnlicher Weise die Abweichungen des griech.
 Σαρδανάπαλος vom assyr. Asur-ban-apal zu erklären. Diese letztere Form



wägung spricht dafür, dass der von Ptolemaeos überlieferten Namensform das vollere Šamaš-sum-ukîn zu Grunde liegt. — Dagegen finden wir vielleicht die Form Šamašukîn

wird man als die in Assyrien gebräuchlichere anzunehmen haben: 1) Wenp wir den zweiten Teil des Namens phonetisch geschrieben finden, ist ba-an häufiger als ba-ni (Delitzsch bei Lotz TP p. 74 Anm. 1. VR 64, 47 u. ö.). Am ungezwungensten spricht man dies: ban und fasst es auf als stat. constr. des part. I, I von banû, wie uns solche Formen von Verbis tertiae infirmae auch sonst überliefert sind (cf. nås patri "Dolchträger"). 2) Ausserdem erscheint es mir (gegen Lotz TP p. 2) doch noch fraglich, ob wirklich in solchen Namen eine verkürzte Form pal (bal) angewendet worden ist. HALÉVY hat zwar in seinen Recherches bibliques III (citirt auf Seite 317 dieses Bandes) die Aphaeresis des Anfangs-N in biblischen Namen, deren erster Teil ursprünglich an oder an war, sehr wahrscheinlich gemacht: mit der Annahme analoger Erscheinungen wird man jedoch sehr vorsichtig sein müssen. Erklärlicher wäre der Wegfall des Nominalpräfixes (i oder a) in einem ursprünglich sum.-akkadischen Worte. Ob aber aplu (ablu) wirklich ein solches Lehnwort ist, erscheint doch (trotz HAUPT, SFG p. 8 Anm. 4; Lotz, TP p. 2, Anm; SCHRADER, KAT2 p. 45 und neuerdings wieder HAUPT, Watch-Ben-Hazael, "Hebraica" Vol. I, Nr 4, April 1885 p. 224 Note 7 und JENSEN, ZK II p. 309) noch nicht ganz unzweiselhaft. Keinesfalls haben wir bis jetzt einen irgendwie stringenten Beweis für die Existenz eines unabhängigen stat, constr. bil (pal, bal [vgl. auch meine Bab.-assvr. Literatur, S. 59, Anm. - Bezold]), und solange dieser nicht erbracht ist, entbehrt auch HAUPT's (a a. O. p. 8) ingeniöse Ableitung des aram. bar (Sohn) aus bil, \*bir (cf. SCHRADER, KAT2 200. 206 und s. auch dagegen DELITZSCH, S. 167. 176 dieses Bandes) der sicheren Grundlage, abgesehen dayon, dass es doch ein recht arges testimonium paupertatis für die Aramäer wäre, wenn sie ihr gewöhnliches Wort für "Sohn" via Assyrien von den Sumero-Akkadiern hätten beziehen müssen. - Dasselbe Bedenken spricht gegen Delitzsch's Annahme, die Assyrer hätten in dem Namen Bildad das bil durch voder y, Sohn" wiedergeben können. Eher wäre wohl anzunehmen, dass in Eigennamen ein dem apal vorhergehender Vokal mit dessen Anfangs-a eine Sandhi-Verbindung eingieng, wobei natürlich das a möglicherweise verschlungen werden konnte (cf. OPPERT, gr. Ass. II. ed. p. 117; ABK p. 131). So Nabûpaluşur oder Nabôpaluşur aus Nabû-apaluşur, so in unserm Falle aus Asur-banî-apal Asur-banîpal, oder wahrscheinlicher \*Asur-bany-apal, \*Asur-ban'-apal, Asurbanapal, so dass man zur Not auch die Schreibung mit ba-an als graphischen Ausdruck dieser so entstandenen Aussprache ansehen könnte. Gegen eine Lesung Asurbanpal anderseits spricht, dass hieraus durch die Mittelstuse Asurbanpal im Assyrischen wohl bald Asurbappal geworden wäre. Dass wir aber nicht so lesen dürsen,

in dem bei Alexander Polyhistor nach Berosus (s. Schrader, KG 540 f.) überlieferten Sammuges wieder. Man wird für dessen wesentliche Silben von der allerdings auch nicht mehr reinen, aber immerhin durch Eigentümlichkeiten des späteren Bab.-Ass. wie Griechischen erklärbaren Form SAMA-ΣΟΥΓΗΝ auszugehen haben. Vertauschung zweier Consonanten, besonders in unbekannten Namen, ist eins der häufigsten Schreiberversehen: geschah dies mit  $\Sigma$  und N, so erhielt man  $\Sigma AMANOY\Gamma H\Sigma$ . Aus A+N konnte bei undeutlicher Schrift leicht M werden, also \(\Sigma AMMOYFH\Sigma.^1\) Die vermutlich ursprünglich angefügte Endsilbe og ward nun überflüssig. Wir geben dies nur als eine mögliche Annahme, bewiesen wird es nie werden können. Corruptel aber ist jedenfalls anzunehmen und es fragt sich, ob nicht die obige erklärlicher ist als Entstehung von  $\Sigma \alpha \mu \mu o \nu \gamma \eta \varsigma$  aus  $\Sigma \alpha \mu [\alpha \sigma(\sigma) o \nu] \mu o \nu \gamma \eta \nu (o \varsigma)$  oder eine Verstümmelung aus einer halb phonetischen halb ideographischen Lesung Šam[as]-mu-gin[a], die bei Berosus vielleicht nicht ganz ausgeschlossen wäre.

zeigt Σαψδανάπαλος, das mit seinem ν und π und dem deutlichen α zwischen beiden mit Asurbanapal auf's beste stimmt. Cf. Oppert's stets sestgehaltene Lesung Assurbanhabal, die im Wesentlichen übereinstimmt (z. B. in le poème chaldéen du déluge, Paris 1885, p. 4. 6); auch Jensen, ZK I, 295.

Wenn nun das Anfangs-a in Asurbanapal zu "ganz kurzem" (NÖLDEKE, Syr. Gramm. § 20) e oder i herabsank, so war es, besonders für das fremdländische Ohr, von dem in den verschiedensten Sprachen, gerade vor s so häufigen, auch im Semitischen als κ prostheticum erscheinenden Vorschlagsvokal kaum zu unterscheiden. Getrübtes u klingt besonders vor γ leicht nach a hin. Dass b auch im Silbenanlaut sehr weich, dem v ähnlich gesprochen wird, ist eine sprachlich sehr häufige Erscheinung, für das nichtsemit. Babylonisch bezeugt und für das spätere Babyl.-Assyrische mit seinen vielfachen Erweichungen mindestens nicht unwahrscheinlich. Aus Esarvanapal könnte aber durch Eintreten eines euphonischen δ sehr leicht Esard vanapal werden. Hörten die Griechen den Namen so gesprochen, so ist Σαρδανάπαλος die möglich genaueste Wiedergabe (anders Schrader, ABK p. 121). — Ausführlicheres andernorts.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu Lenormant's Conjectur, der statt ΩΤΙΑΡΤΗΣ ΩΠΑΡΤΗΣ = Ubaratutu zu lesen vorschlägt, wie ich von Herrn Prof. Haupt weiss.

# Die Namen Hadad, Hadadezer, Benhadad und ihre keilinschriftlichen Aequivalente.

Von Eberh. Schrader.

#### 1. Der Gottesname Hadad.

Bereits an einem andern Orte (s. die Zeitschrift Hebraica, Chicago 18851) ist von mir darauf hingewiesen, dass der aramäische Gottesname Hadad קַרַב in der Aussprache Adad ADAD (griech.) bezw. in der Schreibung הדר (aram.) auf einer aramäisch-griechischen Bilinguis auf Backsteinen von Tellô in Südbabylonien als integrirender Theil eines gnesiobabylonischen Eigennamens, nämlich als erster des Namens הדרנדנאח = Aδαδναδιναχης d. i. babylon. Adadnâdin-ah "Adad schenkt einen Bruder", erscheine. Es ward dort aus diesem Auftreten des Namens in einem seinem Wesen nach gnesiobabylonischen Eigennamen gefolgert, dass jedenfalls z. Z. der Aufsetzung der Inschrift - vielleicht 3. Jahrh. v. Chr. nach Euting, 2. oder 1. Jahrh. nach DE Vogüé — bezw. zur Zeit der Bildung dieses Eigennamens der Cultus des aramäischen Gottes Hadad in Babylonien bekannt nicht bloss, sondern bereits auch heimisch geworden war. Für die Annahme des Vorhandenseins dieses Cultus in Babylonien in einer -- erheblich - früheren Zeit bot das Vorkommen des Namens in diesem Eigennamen der Bilinguis keinen Anhalt.

Ich muss so unbestimmt citiren, da ich zwar die Correctur des betr.
 Aufsatzes gelesen, das fertige Hest des Jahrgangs aber noch nicht zu Gesicht bekommen habe.

#### 2. Die Personennamen Bir-Dadda und Dad-'idri.

Wo sonst der in Rede stehende Gottesname auftritt, erscheint er, abgesehen von den erläuternden Syllabaren (Pinches), in von den Assyrern in ihren Inschriften aufgeführten Fremdnamen d. h. in Eigennamen von ausländischen Persönlichkeiten: so zunächst in den beiden in der Ueberschrift angezogenen Personennamen, nämlich i) dem Namen des Vaters eines nordarabischen Fürsten Uaiti vom Stamme Qēdâr (Kidrai) z. Z. des assyrischen Königs Asur-bânî-abal (668—(?)626 v. Chr.), und sodann 2) demjenigen eines damascenischen Königs, Vorgängers eines Königs Haza'ilu = Hazael von Damaskus, beides Zeitgenossen des assyrischen Königs Salmanassar II (860—825).

Der erstere der beiden Namen ist der Name | A Var. | A E E | E | d. i. Bir-Daad-da (V. Rawl. o col. IX, 2). Da hier Dadda als Aequivalent von - erscheint, kann darüber, dass Dadda ein Gottesname, und sodann, dass der Träger dieses Namens eine von den Assyrern dem Gotte Rammân = gleichgesetzte Gottheit war, ein Zweifel nicht sein Jeder Unbefangene dazu, der erwägt, dass der Name als derienige des Fürsten eines nordarabischen Stammes erscheint, welcher als Verehrer der aramäischen Gottheit Atarsamain "Athar des Himmels" ausdrücklich bezeichnet wird (Asurb. Sm. 283 Cyl. B. 92) und in dessen eigenster Familie der rein aramäische Name Hazailu d. i. חואל auftritt (ebend. 87 und Parall.), wird sich des bekannten aramäischen Namens Baradatus-Bar-Hadad ברההד erinnern. der, von der leise variirenden vokalischen Aussprache abgesehen, sich mit dem in Rede stehenden keilschriftlich überlieferten Namen einfach deckt.1) Natürlich ist der Name Bir-Hadad, wie Bar-Hadad, und wie anderseits der



<sup>1)</sup> Vgl. KGF 539 einerseits, ebend, 378 anderseits.

des andern nordarabischen Hazael (s. vorhin) ein solcher rein aramäischen Ursprungs, und es ist uns unerfindlich, wie Frdr. Delitzsch (in dieser Zeitschrift oben S. 167) meinen mag, dass man, um den Namen zu erklären, zur Annahme eines "nordarabischen bar, ja sogar bir "Sohn" fortschreiten müsse: es ist hierzu, so meinen wir unserseits, ebensowenig Anlass vorhanden, wie, um der Eigennamen Haza'ilu und Atar-samain willen, eine Nöthigung vorhanden ist, zu der Annahme eines "nordarabischen" Verbums Ata "sehen" oder eines "nordarabischen" Substantivs Plur. der Form samain "Himmel" seine Zuflucht zu nehmen.

Der Name des damascenischen Königs, Vorgängers Hazael's, erscheint in der Schreibung Monolith Salmanassar's) bezw. (Obelisk und sonst.), überall jedoch mit dem Gottesideogramm ► AH, d. i. aber, setzen wir – wie dieses nach der Analogie von Bir- AH = Bir-Dadda das Nächstliegendste — für 🕶 🛕 🎞 als Aequival. Dadda = Hadad an und ein, der Name Hadad-'-idri, aram. הרר ערר hebr. הרדעזר (KGF. 539). Da als Vorgänger Hazael's in der Bibel (2 Kön. 8, 7 ff.) nicht ein Hadadezer, sondern ein König des Namens Benhadad erscheint, ein anderer Hazael als der Nachfolger dieses Benhadad aus chronologischen Gründen auf den Inschriften nicht gemeint sein kann, muss auch der | A -- id-ri genannte Herrscher mit Benhadad (II) der Bibel der Person nach identisch sein, und muss weiter entweder der Name | --הררעזר = in den Inschriften fälschlich für den andern: Benhadad, den die Bibel bietet, gesetzt sein, oder aber die Bibel bietet da irrthümlich den Namen Benhadad, wo, gemäss den Inschriften, der Name Hadad'idri = Hadadeser hätte stehen sollen. Für die letztere und gegen die erstere Annahme fällt ausschlaggebend ins Gewicht: 1) dass der biblische Erzähler, dem der betr. Irrthum d. i.

Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

die anzunehmende Verwechslung der Namen zweier Herrscher, begegnet sein würde, erheblich nach den betreff. Ereignissen lebte, während der keilinschriftliche Bericht von einem Zeitgenossen herrührt, und sodann 2) dass die Verwechslung dem biblischen Erzähler um so leichter begegnen konnte, als der postulirte Name Hadadezer zwischen zwei gleichlautenden und dazu mit demselben Gottesnamen (Hadad) zusammengesetzten Königsnamen, scil. Ben-Hadad, eingefügt erscheint, was eine Verwechslung sehr leicht möglich erscheinen lässt, hat doch in analoger Weise, nur noch weiter gehend, ein noch späterer Schriftsteller, Nicolaus von Damaskus, alle Damascenerkönige zu "Adad's" d. h. aber zu "Benhadad's" gemacht (KGF. 370 ff.)! Endlich 3) wird, führte gemäss unserer Transscription des Namens der Vorgänger Hazael's d. i. aber zugleich (s. u.) der Sohn Benhadad's I. den Namen Hadadezer und nicht wiederum den Namen des Vaters d. h. abermals Benhadad, der Unzuträglichkeit ausgewichen, die andernfalls zu statuiren wäre, dass nämlich Vater und Sohn und zwar als Regenten denselben Namen geführt hätten, was (EWALD) gegen die Uebung des Alterthums (KGF. 539); die Reihenfolge nämlich der betr. damascenischen Könige würde nunmehr sein: Benhadad I; Hadadezer, [sein Sohn]; - Hazael; Benhadad II, sein Sohn.

Gegen diese Instanzen macht nun FRIEDR. DELITZSCH oben S. 162 f. geltend:

I) dass "die Annahme eines Irrthums doch füglich überall der letzte Ausweg bleiben müsse". Wir fragen: involvirt denn die von Delitzsch behauptete Umwandlung eines ursprünglichen Bur-'-idri in ein "mundgerecht" gemachtes d. h. aber, wie auch der Genannte sich schliesslich nicht verschweigen wird, mit Rücksicht auf den Gottesnamen Hadad am Ende zurechtgemachtes Ben-Hadad keinen Irrthum? Oder meint Delitzsch wirklich, dass die Aussprache eines Namens Benhadar den Hebräern auch nur die geringste Schwierigkeit gemacht hätte? — Aber vielleicht

- 2) ist der von uns angenommene "Irrthum" ein weit bedenklicherer, ein ganz exorbitanter: "zeigen sich doch sonst die biblischen Schriftsteller mit der Geschichte von Damaskus sehr wohl vertraut, wie sie denn ausser den drei Königen des Namens Benhadad ""in beglaubigtster Weise"" noch einen Rezon, Tab-Rimmon, Haza'el und Resîn als Könige von Damaskus erwähnen" (S. 162-163). Wir haben zur Zeit nicht den geringsten Grund, die letzteren Angaben irgend zu bezweifeln. Dass aber die biblischen Schriftsteller, bei aller ihrer Vertrautheit mit der Geschichte von Damaskus, gerade für die hier in Betracht kommende Partie derselben, welche notorisch so wie sie in der Bibel überliefert ist, bereits stark durch die hebräische Volkstradition hindurchgegangen ist, vor Irrthum sollten gefeit gewesen sein und gar vor einem so naheliegenden, vermag ich nicht einzusehen. Aber:
- 3) "es darf auch nicht vergessen werden, dass Hadadezer doch immer nur als der Name eines Königs von Zoba, nicht eines Königs von Damaskus wirklich sicher bezeugt ist". Wir antworten: gesetzt den Fall, dass eine gleiche Controverse wie über Benhadad-Hadadezer, über X-Hazael vorläge oder entstände, würde es ein Grund gegen die Statuirung des aramäischen Namens eines Herrschers von Damaskus sein können, wenn man geltend machen wollte, dass derselbe zwar als Herrscher eines unter aramäischem Einflusse stehenden nord arabischen Reichs (s. o.), nicht aber als ein solcher des Reiches von Damaskus selber bezeugt wäre? Dass aber der Name als Name eines Königs von Zôbâ¹) zugleich der

<sup>1)</sup> Ueber die Lage von Zôbâ siehe die Ausführungen von TH. NÖLDEKE in Schenkel's Bibellexikon I, 231 flg. (Art. Aram), F. Delitzsch, Wo lag das Paradies? (1881) S. 279 flg., endlich unsere Bemerkungen in KAT<sup>2</sup> 182 flg., und vgl. die geographischen Listen KGF. 121 flg. Aus den biblischen Angaben erhellt, dass Zôbâ jedenfalls irgendwie in der Gegend zwischen Hamath und Damaskus zu suchen ist. Die keilinschriftlichen Angaben widersprechen dem nicht.

Name eines Aramäers und sicher nur die Hebraisirung des originalaramäischen Namens הרדערר war, wird schwerlich Jemand in Abrede stellen, der nicht, wie allerdings dieses bei Delitzsch der Fall, von vornherein an dem Aramäismus der Angehörigen des Reiches von Aram-Zôbâ zur Zeit des Salmanassar zu zweifeln geneigt ist.') Wenn die sonstigen im A. T. uns überlieferten aramäischen Eigennamen analoge consonantische Veränderungen<sup>2</sup>) nicht aufweisen, so hat das einfach darin seinen Grund, dass diesem — ich denke ausser an רצין und יטברמון, טבררמון und רצין z. B. auch an לבן הבחואל – zu solchen Umformungen keinen Anlass gaben, während ein solcher in dem vorliegenden Falle nicht blos überhaupt gegeben war, sofern einem aramäischen ערר in der That im Hebr. ein עור regelrecht entsprach, sondern dazu mit yir analoger Weise zusammengesetzte Eigennamen dem Hebräer sehr geläufig waren.

<sup>1)</sup> S. hierzu meine Bemerkungen in KAT 2110 Anm.\*—Ich darf übrigens vielleicht hier anfügen, dass es mir scheint, als ob Delitzsch sich gerade auch, was den in Rede stehenden Namen betrifft, mit seiner eigenen Theorie in Widerspruch setzt. Denn ist der Name Bur-idri derjenige eines kanaanäischen Damasceners, so muss derselbe nach dem Hebräischen erklärt werden. Im Hebr. lautet aber das Wort für "Ehre" הַרָּר, bezw. הַרָּר, bezw. הַרָּר, was beides kein Assyrer durch Bur-idri hätte wiedergeben können. Bur-idri liesse sich, sehe ich recht, seinem zweiten Theile nach nur aus einem aramäischen הַרָּר, בּיִר, (mit (?) oder ohne Suffix) erklären (Dan. 11, 20 wird mir nicht entgegengehalten werden). — Wegen der nordarabischen, aber in Wirklichkeit aramäischen Namen Haza ilu und Atarsamain s. o.

<sup>2)</sup> Ich sage: "consonantische Veränderungen", zu deren Vornahme aber kein Anlass war. Wie die Hebräer in späterer Zeit sonst d. b. durch vokalische Umänderung derartige Namen sich mundgerecht zu machen bestrebt waren, beweisen evident die Namen אַבְּרָבֶּוֹן (Gottesname), וְשִׁבְּיִבְּעִוֹ (Königsname) der Masorethen anstatt שִּבְּרָבֶּוֹן und עַבְּרָבֶּוֹן, wāhrend noch die LXX dafür das traditionelle und richtige 'Ρεμμάν, bezw. Ταβερεμά bieten. Offenbar brachte man den unverstandenen Gottesnamen mit dem hebr. Namen für die "Granate" bezw. den "Granatbaum" in Verbindung und punktirte darnach.

### 3. Der Eigenname Ben-Hadad.

Der Name Benhadad, geschr. בְּרְבִּבֶּד, erscheint im A. T. als der Name dreier damascenischer Könige: Benhadad's I, Benhadad's II, Sohnes des Vorigen'), und Benhadad's III, Sohnes des Hazael. In meiner Ausführung über "Benhadad von Damask" KGF. 371 ff. habe ich nachgewiesen:

- 2) dass von den möglichen Aussprachen des den ersten Theil des Namens bildenden Gottesnamens die beiden: Ramman und Barku (für Barku) in Wegfall kommen müssen, da die dann für den hebr. Erzähler anzunehmende Verwechslung verschiedener Namen wenigstens eine gewisse Aehnlichkeit der betr. Namen voraussetze, eine Aehnlichkeit, die wir zwischen den betreffenden Namen einerseits und dem Namen Benhadad anderseits schlechterdings nicht zu erkennen vermöchten (S. 375-377).

Die mit Rücksicht hierauf von mir vertheidigte Annahme einer besonderen aramäischen Gottheit Bin oder Ban hat sich, nachdem von mir das Ideogramm A als Ideogramm auch des bekannten aramäischen Gottes Hadad, assyr. Daddu (s o.) erkannt war, was zudem seither seine weitere Bestätigung gefunden hat, als eine unnöthige erwiesen, indem der durch Substituirung des Gottesnamens anstatt des Ideogramms in dem betr. Königsnamen gewonnene Name Hadad'idri allen den Anforderungen Genüge leistet, die wir an einen solchen zu stellen hatten. Derselbe ist (vgl. KGF. 538 f.) 1) aus dem Wesen anderer aramäischer Namen in keiner Weise heraustretend; 2) derselbe deckt sich sogar völlig mit dem Namen eines anderen aramäischen Herrschers, trägt man den Lautwandelgesetzen Rechnung; 3) er ist ein solcher, der eine Verwechslung

I) Wie aus 2 Kön. 20, 34 zu schliessen steht. S. hiezu EWALD, Geschichte des Volkes Israel, 2. A., III, 495 Anm. I.

mit dem jedenfalls mit dem Gottesnamen Hadad zusammengesetzten Namen Benhadad leicht möglich erscheinen lässt; endlich 4) seine Substitution anstatt des Namens Benhadad beseitigt zugleich den Anstoss, dass andernfalls zwei Herrscher gleichen Namens — und zwar Vater und Sohn (siehe vorhin) — unmittelbar hintereinander auf dem damascenischen Throne gesessen hätten (Ewald; — vergl. hiezu Anm. 1 auf S. 371).

Die Gründe, aus welchen Fror, Delitzsch dieser Annahme seine Zustimmung glaubt versagen zu müssen, sind von uns oben namhaft gemacht und gewürdigt. Seine eigene Ansicht geht dahin, dass durch das Gottesideogramm des Namens X-'-idri in der That ein bislang unbekannter Gottesname ausgedrückt sei, der Name nämlich zwar nicht eines Gottes Bin oder Ban, wohl aber der eines Gottes Bur bezw. Bir, und dass der zu postulirende Königsname ursprünglich Bur(Bir)-'idrî gelautet habe, was "(Gott) Bur ist meine Zier" (R. הדר, bedeute. Das auslautende (יְהַדְרָּ sei noch in dem viòs אַלּבּבָּע der LXX und dem Adores des Justin erhalten (s. darüber KGF, 387 --304), und demgemäss in der Bibel überall zu restauriren; das בְּל des ursprünglichen Namens aber sei im Hebräischen theils in Folge von Dissimilation, theils unter Einwirkung des nachfolgenden Dentallautes in n "übergegangen" (Dela.a.O. 178). Treten wir in die Prüfung dieser Ansicht ein.

A. Das Fundament der Hypothese und den Ausgangspunkt für seine Aufstellung bietet Delitzsch das babylonische Syllabar V. Rawl. 36. 37, Avers und Revers je zwei Columnen, die aber wieder eine jede dreifach getheilt sind.') Dasselbe ist der Erläuterung des Zeichens (= gigurû gewidmet. Es beginnt col. I, 1 ff. mit der Angabe der Sinnwerthe des Zeichens in der Aussprache Lille d. i. u und zwar so, dass als solche Sinnwerthe zuvörderst aufgeführt werden:

<sup>1)</sup> Das betr. Syllabar ist von mir bei meiner jüngsten Anwesenheit

Z. 1 isî'rit "zehn"; Z. 2 ubânu "Daumen", "Spitze"; Z. 3-10 folgen als Aequivalente des Zeichens die acht Götternamen: Anuv, -tuv, Bî'l-kit, Bî'lu, Šamas, Rammân ( A), Istar und Istar kakkabî; daran schliessen sich Z. 11--33 die Appellative kissatuv "Menge": uznu "Ohr" u. a. m.; weiter iluv, šarruv, bi luv, bi ltuv, alsdann die Verbalbegriffe banû, sakû, manû u. s. m., eine Aufzählung. die schliesslich Z. 34. 35 mit einem sa giguru gigurû kakasiga abschliesst. Es folgen Gruppen von Erklärungen des Zeichens  $\langle = gigur\hat{u}$ , falls ihm die Lautwerthe a,  $h\hat{u}$ ,  $h\hat{a}$  u.  $g\hat{i}$ , auch sus und umun eignen (col. I, 36-61; II, 1-22). Hieran schliessen sich II, 23-Rev. I, 12 Sinnwerthe, welche dem Zeichen in der Aussprache bur zukommen, anhebend Z. 23 -28 mit den Wörtern palâsu und pilsu, sowie Derivaten der Wurzel šapālu: supluv, šupāluv, šapāluv. suppūlu (De-LITZSCH ob. 174), dem weiteren huptu "Busen" (? — R. בכה), woran sich dann der Sinnwerth buruv (= bûruv R. באל, באל, "graben, aushöhlen", — "Loch"? —) reiht, wovon (vgl. bur Z. 57) das Zeichen ( eben den Lautwerth bur (s. o.) erhalten hat. Es folgen nun eine Reihe von Verbalnomina und Substantiven, welche, wie schon die beiden letzteren, über-. wiegend auf den Begriff des "Gekrümmt-, resp. Hohlseins", des "Aushöhlens", "Oeffnens" zurückgehen. Dahin gehören: Z. 31 kippatuv (كفع, قفع؟ R. ما); Z. 32 hurhurmatuv (R. חרר: ); Z. 33 uznu "Ohr" (wohl — so auch Pinches -als die "Höhlung" hieher gezogen), vgl. (uznu) rapaštuv der folgenden Zeile; 37. nakâbu R. נקב; 38. sî rû (vielleicht R. שער in der Bed. "öffnen", "spalten"?). Es folgen nach einer mit hibû "unleserlich" bezeichneten Zeile (39) und

in London (Sept./Oct. 1885) collationirt. Es ist eine untadelhaft erhaltene Thontasel von bräunlicher Farbe von 15½ cm Höhe und nicht ganz 9 cm Breite und proportionaler Dicke. Der Revers ist stark gewölbt. Die theilweise sehr minutiöse Schrist ist ausserordentlich sorgfältig eingedrückt und das Ganze als ein Muster babylonischer Kalligraphie zu bezeichnen.

nach dem Substantive *kidatuv* (40), sowie nach Ableitungen der Wurzeln *nahâlu* und *nahâsu* (Z. 41 f.; 43 f.) die Substantive *samû* "Himmel" und *irşituv* "Erde" (Z. 45 46), an welche sich wieder Substantive der Wurzeln *bûru* (s. 0.) und *pitû* "öffnen" (R. NDD = DDD) anschliessen (47-50) u. s. w.

Es erhellt - um mit der zweiten Hälfte der angeführten Werthe zu beginnen -, dass sich die Werthe der Zeilen Avers Col. II, 23-27; 28 ff. überwiegend um die Begriffe "niedrig sein" einerseits, "hohl sein" anderseits gruppiren. Wie ferner der Begriff "Himmel" samû hieher gezogen sein mag, sofern er eine Art hohlen Raum, ein Gewölbe repräsentirt, so mag die "Erde" ihm gegenüber als der "niedrige" Theil (cf. šapâlu!) des Weltganzen aufgefasst sein und so hieher gezogen sein, falls nämlich die Erde hier nicht einfach im Gegensatze zu samû beigefügt ist, um durch beides den Begriff des hohlen, bezw. gewölbten Weltganzen auszudrücken. Evident ist ferner, dass der Werth bur des Zeichens (, welcher demselben in der ersten, linken Columne der II. Hauptcolumne beigeschrieben ist, lediglich von dem Begriffe bûru resultirt, der unter den Sinnwerthen der dritten, rechten Columne erscheint (s. o.).

Schon daraus aber ist ein für allemal klar, dass der Lautwerth bur des Zeichens (nicht von dem Namen irgend eines Gottes herrührt, dessen Namen das Zeichen repräsentirt hätte: nirgends, auch nicht ein einziges Mal, wo dem Zeichen (der Werth bur beigeschrieben ist, erscheint überhaupt ein Gottesname! Eine specifische Beziehung gar auf den Blitz- und Donnergott Ramman. der sonst durch das Zeichen () repräsentirt wird, findet sich gerade in dieser Partie des Syllabars nicht. Nicht hier, wo man es bei der in Rede stehenden These erwarten sollte, erscheint der Gottesname sondern — und damit kommen wir zu der andern, ersten

Partie des Syllabars - in derjenigen Reihe von Werthen des Zeichens (, für welche demselben der Lautwerth \( \text{VIII} \) u, nicht bur, beigeschrieben ist, nämlich Z. 8. Wiederum aber finden wir denselben nicht etwa dem betreffenden Gottesnamen ( A A allein beigeschrieben: dieser Gottesname rangirt vielmehr als der sechste (!) unter 7 bezw. 8 anderen Gottesnamen (s. dieselben oben), augenscheinlich sämmtlich Gottheiten, auf welche mit Vorliebe von den Babyloniern das Prädikat bî'lu "Herr' bezw. bî'ltu "Herrin" angewandt wurde ein Begriff, zu dessen ideogrammatischer Wiedergabe bei Gottesnamen das in Rede stehende Zeichen (, wie bekannt, ganz besonders gern gebraucht ward. Nicht einmal dass das fragliche Zeichen mit Vorliebe, wie wir das sonst wissen, zur Bezeichnung des Gottes Rammân verwandt ward, folgt aus unserm Syllabar: es besagt in dieser Beziehung weniger, als was wir sonst und längst wussten!

Es erhellt aus dem Ausgeführten, dass aus den Angaben des Syllabars ein Schluss auf die Aussprache des Namens des Luft- und Donnergottes A mit Nichten gezogen werden kann: so wenig wie der dem Zeichen beigeschriebene Lautwerth bur, so wenig hat auch der andere, ebenfalls beigeschriebene Werth u irgend etwas mit der Aussprache des in Rede stehenden Gottesnamens zu thun.

B. Die sonstigen Instanzen. Steht es so um das Fundament der Hypothese, so fürchten wir, sind die sonst ins Feld geführten Instanzen nicht im Stande, den wankenden Bau zu stützen.

Es ist ja richtig, dass der Eponymencanon (Can. II) für das Jahr 848 einen Personennamen Bur-Ramân mit der Variante Bir-Ramân verzeichnet (vgl. KAT <sup>2</sup> 470), durch welche Variante, wie Del. (ob. 176) richtig wird gesehen haben,

der betr. Name, sei es ganz, sei es einem Theile nach, als ein Fremdname gekennzeichnet wird. Gerade dieser Umstand aber wird abermals für die von uns bestrittene Hypothese verhängnissvoll. Denn wenn der Name, wie das Syllabar klärlich an die Hand geben würde, in der Aussprache Bur bei den Assyrern Bürgerrecht erlangt hätte — und daran zweifelt ja Delitzsch nicht —, so wäre eben damit ein Schwanken bezüglich seiner Aussprache ausgeschlossen! Das Schwanken in der Aussprache des ersten Theiles des Namens führt vielmehr darauf. anzunehmen, dass der ganze Name Bur-Ramân. wie der andere Birdadda (s. o.) einerseits, der Ortsname Til-Barsip, Var. Til-Bursip (vgl. KGF. 219\*\*) anderseits an die Hand geben, nicht wie Delitzsch will (S. 176), ein "echt assyrischer", denn vielmehr ein ins Assyrische herübergenommener Fremdname war, dessen aramäisches Aequivalent und Prototyp etwa ein בָּרִי(הַ)דֶר, vgl. בַּרִי(הַ), auch Bar-allâhâ u. s. f., war.

Wenn auch nicht für Assyrien selber, so doch wenigstens für vorderasiatisches Gebiet überhaupt glaubt nun weiter Delitzsch die Existenz eines Gottes Bur erhärten zu können durch den Hinweis auf den auf Salmanassar's Monolith (Av. 34/36; [Rev. 37?]) uns begegnenden Namen einer Stadt Bur-mar-'-a-na in der Nähe des Euphrat, im Hethiter-Bezirk, welchen Namen er durch "Bur ist unser Herr" erklären möchte. Wir sehen nun zwar nicht recht. wie Delitzsch diese Erklärung des Namens, wie auch die des wirklich kanaanäischen Namens Samsimuruna mit seiner, gerade auch für seine Hypothese, wie wir oben sahen, betonten nicht aram äischen Beschaffenheit der Bevölkerung Syriens in der Zeit Salmanassar's II vereinigen will - denn das hier zu postulirende mâr' würde ja das aramäische, im Hebräisch-Kanaanäischen ungebräuchliche מֶרֵא "Herr" sein —; davon aber abgesehen, möchten wir fragen: kann man auf die etymologische Deutung eines bezüglich seiner sprachlichen Zugehörigkeit noch gar nicht sicheren Namens eine Hypothese wie die der Annahme eines sonst in keiner Weise verbürgten Gottes bezw. Gottesnamens stützen? - Wir unterlassen es nicht, bei diesem Anlass noch darauf aufmerksam zu machen, dass nicht bloss in den Eponymenlisten bei dem Namen Pur-Raman vor Pur das Gottesdeterminativ fehlt, während es doch vor Ramân steht hier könnte man ja auf "Raummangel", vielleicht auch auf das gleich nachfolgende 🕶 von Ramân provociren -, sondern dass dieses auch bei dem dreimal in einer langen Inschrift auftretenden Stadtnamen der Fall ist, wo doch von Raummangel keine Rede sein kann (bei dem Bir des Namens Bir - Dadda des Asurbanipal würde für Bir ohnehin das Gleiche gelten) -, und den Assyrern war doch, nach Delitzsch, Bur ein ganz bekannter und bei ihnen selbst geläufiger Gottesname? - Dass an keiner einzigen der betr. Stellen, weder im Syllabar, noch im Canon, noch bei Salmanassar, noch endlich bei Asurbanipal der angebliche Gottesname Bur oder Bir jemals das Gottesdeterminativ vor sich hat, darf jedenfalls nicht ignorirt werden.

C. Die positiven Bedenken. Dass uns ein neuer, bislang noch unbekannt gewesener Gottesname in Inschriften und sonst aufstösst, ist an sich nichts Anstoss Erregendes, obgleich immerhin darauf hingewiesen zu werden verdient, dass von den grossen Hauptgöttern der Assyrer und Babylonier und zumal solchen, deren Cult auch sonst in Vorderasien verbreitet erscheint, die weitaus grössere Mehrzahl, ja, wenn man einige, längst gemachte Vergleichungen für erwiesen erachten dürfte, so ziemlich alle bereits sonst bekannt waren. Jedenfalls muss, glaubt man eine solche "neue" Gottheit statuiren zu sollen, ein zwingender Grund zu einer solchen Annahme vorhanden sein und die Annahme anderweitig hinlänglich gestützt sein. Dass nun das Letztere keineswegs der Fall ist, lehren die vorangehenden Ausführungen, und dass auch kein zwingender Grund zu einer solchen Annahme nöthigt, ist, da sich andere und viel einfachere Wege, um aus den Schwierigkeiten herauszukommen, bieten, ebenfalls einleuchtend. Es werden uns aber noch dazu bei dieser Hypothese Annahmen zugemuthet, zu denen man kaum umhin kann. den Kopf zu schütteln. Nach Delitzsch, S. 177, ist die Urform des damascenischen Königsnamens Bir-'idri, genauer - s. S. 178 - Bir-'idrî, gewesen und aus diesem originalen Bir-idrî ist das überlieferte Ben-hadad 1) durch Lautwandel und 2) durch "Abschleifung" und Mundgerechtmachung entstanden. Delitzsch meint allen Ernstes, dass sich die Liquida r eines ursprünglichen סכר vor einem Hauchlaute in ein n umgewandelt und sodann, dass wiederum ursprüngliches r, im Namensauslaut, in demselben Worte (rein organisch) in einen Dental, nämlich d, übergegangen sei. Ich erkläre freimüthig, dass es mir einer solchen Annahme meine Zustimmung zu ertheilen. einfach an Muth gebricht; ich vermag schlechterding nicht zu erkennen, wie man solche Annahmen für das hier in Betracht kommende semitische Sprachgebiet begründen will. Allerdings beruft sich Delitzsch für den Uebergang von r in n resp. in d auf den bekannten biblischen Namen Bildad בלבד, der aus Bir-dad = Bir-Daddu umgelautet sei, und findet weiter in diesem Bir = Bur abermals eine Bestätigung seiner Hypothese von der Existenz eines Gottes Bir, Bur. Heisst aber das nicht: Hypothese auf Hypothese bauen? Und die Assyrer oder vielmehr Babylonier sollen nun gar wieder in diesem aus ursprünglichem Bir, d. h. aus dem angeblichen gnesiobabylonischen Namen für den Luftgott entstandenen Bil eine Abkürzung aus einem andern babylonisch - assyrischen Worte, dem Worte für "Sohn" ablu, Status constructus abil, abgekürzt bil1) gesehen und so den Namen Bil-dad gelegentlich durch Abil-Addu keilinschriftlich wieder-

<sup>1)</sup> Sicher belegt ist übrigens meines Wissens diese Abkürzung nicht.

gegeben haben (Delitzsch, S. 178)? Wir fürchten, wir haben es hier mit einem Bau zu thun, der nicht bloss in seinem Fundamente wankt, sondern auch in den mit so grossem Geschick aufgeführten Etagen zu Zweifeln an seiner Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt und geben würde — selbst wenn wirklich das 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wirden wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir 

Her Haltbarkeit Anlass giebt wir

Der fragliche Name kommt in diesen Täfelchen in den nachfolgenden Schreibungen vor:

- 三字野型蓝豆玉型
- 2) 1 中野型田田三里

Die Identität aller dieser Namen ist gewährleistet durch die Tafel 81 (vgl. Sp. 41), in welcher die Schreibungen Nr. 2, Nr. 3 und Nr. 4 mit einander wechseln. Die beiden andern Täfelchen mit ihren Schreibungen treten bestätigend hinzu. Es ergibt sich daraus, 1) dass

<sup>1)</sup> S. auch STRASSMAIER, Textbeilage zu den Verhall. des Leidener Or.-Congr. (Leide 1885), S. 53 f., 90 ff. — Red.

das Ideogramm des Luft- und Wettergottes ( ) einem phonetischen Addu entspricht; und sodann 2) dass das verbale natan, das auch nadan gelesen werden könnte, kraft der Var. natanu auf die W. בותן zurückgeht. Letzteres sowie die perfektische Ursprache des verbalen Namenselementes bürgen dafür, dass wir es mit einem Fremdnamen 1) und zwar mit einem Namen hebräischen, sagen wir lieber kanaanäischen Ursprungs zu thun haben. den Gottesnamen Addu ist durch Pinches und dazu noch auf Grund von Syllabaren (s. o. 166) dessen Identität mit Daddu, Adad = Hadad sichergestellt; vgl. auch die Variante Bir-Dadda zu Bir-→ A H bei Asurbanipal (s. o.). Das diesem Gottesnamen in dem fraglichen Eigennamen voraufgehende Sohnesideogramm ( by bezw. ) würde nach üblicher Wiedergabe des Ideogramms durch ablu, St. constr. abal, apil zu transcribiren sein. Die durch das voraufgehende Gottesideogramm als ein Gottesname gekennzeichnete Gruppe 🕌 🍴 🕸 🖺 (sammt Varr.) wäre danach als Abal-Addu, bezw. (babylonisch) Apil-Addu zu transcibiren, eine Aussprache, die Delitzsch veranlasst hat, den betreffenden Namen mit dem biblischen, nach ihm aus Bir-Dad umgelauteten Namen Bil-dad zusammenzustellen, dessen vorderen Bestandtheil die Babylonier eben fälschlich mit einem babylonischen bil, als abgekürzten St. constr. von ablu, zusammengebracht hätten (der aber, wie bemerkt, so viel wir sehen, inschriftlich nicht zu belegen ist). Aufgefasst haben die Babylonier die Gruppe unter allen Umständen, worüber das vorhergehende Gottesdeterminativ<sup>2</sup>) keinen Zweifel lässt, als einen - zusammen-

I) Allerdings theilt mir PINCHES mit, dass er auch einer gnesioassyrischen Wurzel מון neben באון begegnet sei; die perfektische Aussprache aber beseitigt jeden Zweifel, dass wir in diesem Falle dennoch einen Namen hebräischer Bildung vor uns haben.

<sup>2)</sup> Lediglich der Umstand, dass der ganzen Gruppe ein Gottesdeterminativ vorgefügt wurde, war die Ursache, dass bei dem Gottesideogramm Addu dasselbe nicht wiederholt ward.

gesetzten — Gottesnamen: sie dachten bei dem "Sohne des Adad" an einen Gott in derselben Weise, wie sie von dem Sohne oder der Tochter eines Gottes als Bezeichnungen bestimmter anderer Gottheiten redeten.

So wäre also der betreffende Eigennamen ein babylonisch-assyrischer und kein hebräischer, wie wir letzteres vorhin aus dem natan, natanu glaubten schliessen zu sollen? - Nicht doch! Die Schreibung, d. h. die Wiedergabe des hebräischen Namens in Keilschrift auf den Thontafeln kommt ja auf Rechnung des babylonischen Tafelschreibers, der in dem ersten Theile des ihm namhaft gemachten Namens der betr. gerichtlichen Partei, in diesem Falle in dem ersten Theile des jüdischen Namens irgendwie eine Gottheit wiederzuerkennen glaubte. Wenn nun auch die Annahme keineswegs unmöglich erscheint, dass ein jüdischer, beziehentlich im weiteren Sinne kanaanäischer Mann einen specifisch babylonischen, inschriftlich dazu sonst gar nicht nachzuweisenden, Gottesnamen zur Bildung eines kanaannäisch-hebräischen Eigennamens sollte verwandt haben, so ist es doch jedenfalls das Nächstliegende, in der keilinschriftlichen Gruppe ₩ A (sammt Varianten) die Wiedergabe des specifisch hebräischen Ausdrucks für den Begriff: "Sohn des Addu (Daddu)" zu sehen, das aber wäre - wie unseres Erachtens PINCHES scharfsinnig zugleich und richtig gesehen hat die Wiedergabe eines hebräischen בּוֹרְהַבָּר, also dass das Ausdrucke und zur Wiedergabe des hebräischen 12 gedient hätte. Delitzsch wendet ein, dass "kein babylonisirter "Samaritaner" es hätte wagen können, in einem babylonischen Document sein bin "Sohn" ideographisch zu schreiben", da "kein Babylonier das betr. Ideogramm anders als abal (oder abil) hätte lesen können" (s. o. 170). Demgegenüber ist aber doch daran zu erinnern, einmal, dass der Schreibende selber nicht der "Samaritaner". sondern ein babylonischer Tafelschreiber war, und sodann dass diese Tafelschreiber doch auch sonst in ähnlicher Weise verfuhren — gab doch derselbe Tafelschreiber (und schon früher so der Tafelschreiber Asurbanipals) den Gottesnamen Addu, bezw. Daddu, der sicher nicht heimischassyrischen, bezw. babylonischen, sondern fremdländischen Ursprungs war, durch ein Ideogramm ( A wieder, welches sonst und regelrecht den Gott Rammân bezw. Barku bezeichnet und das an sich und in erster Linie auch jeder Assyrer und Babylonier nicht anders denn so, d. h. Rammân oder meinetwegen Barku, lesen konnte! Das Wort bin selbst aber war den Assyrern, bezw. Babyloniern aus der Wiederholung bin-bin = "Enkel" doch noch recht wohl bekannt, wenn es auch im gemeinen Gebrauch durch ablu ersetzt war. Es ist sogar nicht ausgeschlossen, dass das Wort in der höheren Rede, in Götternamen u. s. w. auch noch in der späteren Zeit im Gebrauch war, so dass der Tafelschreiber das hebr. sowohl nach seinem Sinne erfassen, als auch dementsprechend keilinschriftlich wiedergeben konnte<sup>1</sup>). Und indem er dazu - zunächst von seiner, babylonischen Anschauung aus - den Namen "Sohn des Hadad" auch seinerseits für einen Gottesnamen nahm, setzte er correkt der ganzen Gruppe das Gottesideogramm vor.

Und diese Anschauung des babylonischen Tafelschreibers wird auch die gewesen sein, von welcher sich der Kanaanäer oder Hebräer leiten liess, der jenen Namen kanaanäischer Bildung erfand. Man bedenke doch, dass die betr. Thontäfelchen aus der Regierung des Königs Nabûnâ'id datirt sind, des letzten Königs von Babylon, der zwei Jahrhunderte nach dem Falle des damascenischen Reichs und drei Jahrhundert nach der Herrschaft der den Namen Ben-Hadad führenden syrischen Herrscher lebte.



<sup>1)</sup> Vgl. hiezu die Ausführungen PINCHES' in dieser Zeitschrift S. 311 ff., die, was die Hauptsache anbetrifft, in der That überzeugend sein dürsten.

In dieser Zwischenzeit konnte aber der Begriff Ben-Hadad bei einem im Auslande lebenden Hebräer oder Kanaanäer gar manche Wandelungen erfahren, wie er sie später positiv erfahren hat. Wir wissen ja, dass Josephus (Arch. IX . 4. 6) "Αδαδος und 'Αζάηλος für "Götter" und zwar für die vergötterten Könige (Ben)-hadad und Hazael erklärte (vgl. hiezu KGF. 387 ff.). Kann ein Kanaanäer und ein babylonischer Tafelschreiber nicht der gleichen Ansicht gewesen sein? Hat Josephus nicht vielleicht eine weit verbreitete Ansicht einfach codificirt? - Dann würde das Auftreten des Namens Ben-hadad als Gottesname in dem kanaanäischen Eigennamen eines jungbabylonischen Documents alles Befremdliche verlieren. hadad bliebe Benhadad bei dem israelitischen Geschichtsschreiber nicht minder wie bei dem babylonischen Kanaanäer, dieses unbeschadet eines aramäischen Prototyps Bar-Hadad. Die Annahme, dass ein in Babylonien lebender Kanaanäer zur Bildung eines, nach kanaanäischer Weise gestalteten Eigennamens sollte einen nach babylonischer Art gebildeten Gottesnamen (Apil-Hadad) verwandt haben, ist dazu, wie oben bemerkt, jedenfalls weniger naheliegend als die andere, dass er einen solchen kanaanäischer Bildung (Bin-Hadad) zu diesem Zwecke gewählt habe. Wir sind so allerdings auch unsererseits der Ansicht, dass der vom betr. Tafelschreiber keilschriftlich fixirte Eigenname nicht anders lautete (PINCHES), denn: Bin-Addu-natan (natanu), und dass der als Gottesname gekennzeichnete Namenstheil Bin-Addu eben der aus dem A. T. wohl bekannte Name des syrischen Königs Ben-Hadad war, dessen heimisches Prototyp Bar-Hadad die Hebräer in derselben Weise sich "mundgerecht" gemacht haben würden, wie sie dieses - in durchaus analoger Weise - mit dem Namen des Königs הררערר von Aram-Zôbâ thaten, als sie — s. Bibel! — von ihm als הַרַרַעַוּר redeten.

Ist diese unsere Ansicht über das Auftreten eines. historisch zu einem solchen erst gewordenen, Gottes-Zeitschr, f. Keilschriftforschung, II.

namens Ben-Hadad in dem kanaanäisch-hebräischen Namen eines jungbabylonischen Keilschrifttextes richtig, so bedarf es nicht der weitergehenden Annahme Pinches', dass der Eigen name Ben-Hadad aus dem volleren Namen Ben-Hadad -natan verkürzt sei, wie derartige Verkürzungen auf babylonischem Gebiete ja freilich vorkommen. Dass im 9. Jahrhundert vor Chr. aramäische, näher damascenische Könige sollten derartige aus assyrischen resp. babylonischen Namen verkürzte Namen geführt haben, vermag ich nicht wahrscheinlich zu finden. Ich glaube an dem specifisch aramäischen Ursprunge und Charakter des Gottes Hadad festhalten zu sollen, wenn auch die Assyrer, bezw. Babylonier ihrerseits diese Gottheit mit ihrem Rammän-Barku identificirten.

# Assyriologische Notizen zum Alten Testament.

Von Friedrich Delitssch.

#### IV.1)

#### Das Schwertlied Ezech. 21, 13-22.

Eine der vielen alttestamentlichen Stellen, welche der Exegesé noch immer grosse Schwierigkeiten in sprachlicher Hinsicht bereiten, ist bekanntlich der Abschnitt Ez. 21, 13—22. Es ergeht dort durch des Propheten Mund Jahwe's Wort an Jerusalem, betreffend sein den Chaldäern in die Hand zu gebendes Straf- und Mordschwert. Die folgende "Notiz" möchte einige Beiträge zur Erklärung dieses "Schwertliedes" geben. Ich schicke eine wörtliche Uebersetzung desselben voraus, deren doppelter Vorzug darin bestehen dürfte, einmal, dass sie einen ungezwungenen und leicht verständlichen Sinn giebt, sodann, dass sie so gut wie keinen einzigen Consonanten des massorethischen Textes ändert.

13. Und es geschah das Wort Jahwe's an mich folgendermassen: 14. Menschensohn! weissage und sprich:

So spricht der Herr — sprich —:

"Ein Schwert, ein Schwert ward geschärft, auch gewetzt ist's;

"Ein Blitzstrahl zu sein ward es gewetzt.

"Freuen wir uns! meines Sohnes Ruthe ist jedem Holz über -

<sup>1)</sup> Vgl. S. 87 ff.; 161 ff.; 284 ff.

- 16. "Man gab es zum Wetzen, mit der Hand es zu fassen, "Es ward geschärft, das Schwert, es ward gewetzt, es zu geben in des Würgers Hand!
- 17. "Schreie und heule, Menschensohn, denn es, es ergehet wider mein Volk,
  - "Ergehet wider alle Fürsten Israels —
  - "Verfallen dem Schwerte sind sie samt meinem Volk.
  - "Darum schlage auf die Lende!
- 18. "Fürwahr die Probe ward gemacht und was wärs, "Wenn's auch eine ganz absondere Ruthe nicht sein wollte? spricht der Herr, Jahwe.
- 19. "Und du, Menschensohn! weissage und klatsche in die Hände, "Und verdoppelt werde das Schwert, verdreifacht — ein Schwert viele zu morden ist es,
  - "Das grosse Mordschwert umkreist (?) sie.
- 20. "Dazu dass verzage das Herz und der Hinstürze viel sei, "Setze ich wider all' ihre Thore Schwertesgemetzel.
  "Ha! gemacht ist's zum Blitzstrahl, geschärft (?) zum Schlachten!
- 21. "Haue rückwärts, rechtwärts, vorwärts, linkwärts, "Wohin deine Richtung bestimmt ist!
- 22. "Und auch ich will in meine Hände klatschen und stillen meinen Grimm
  - "Ich, Jahwe, habe geredet."

Es ist klar, dass die ganze Rede als von Jahwe selbst gesprochene Worte zu fassen sind, nicht als Worte Ezechiels, die dieser nur im Auftrag Jahwe's an Jerusalem richtete, wie Smend, Der Prophet Ezechiel (Leipzig 1880), anzunehmen scheint. Es lehrt dies wie der Anfang der Rede ("so spricht der Herr" — sprich —, das letztere Rann nur parenthetisch verstanden werden) so insonderheit deren Schluss und zwischendurch der Anfang der Verse 17 und 19.

V. 15. Die Vergleichung des Schwertes mit einem Blitzstrahl bezieht sich hier, wie auch V. 20. 33. u. ö., nicht

auf den Glanz des geschliffenen Schwertes (Smend: "blitzblank geschliffen"), am allerwenigsten in dem Sinne, dass es durch solchen Glanz "schon von Weitem schrecke" (SMEND), sondern auf die Schärfe des Schwertes: wie ein Blitzstrahl durch alles hindurchzufahren, es von oben bis unten aus zu zerschneiden, ist das Schwert geschärft und gewetzt. Es geht dies aus dem Zusammenhang unserer Stelle klar hervor, in welcher vom Schwert ausschliesslich als von einem Werkzeug des Schlachtens, des Würgens, des Durchbohrens, Mordens und Metzelns die Rede ist der Glanz des Schwertes spielt gar keine Rolle. Auch die Worte Dt. 32, 41: "wenn ich geschärft habe den Blitzstrahl meines Schwertes" möchte ich nicht fassen: wenn ich geschärft habe mein blitzendes Schwert, sondern: wenn ich mein Schwert blitzscharf geschärft habe, sodass der Effect der Handlung gleich vorweggenommen ist wie so oft. Damit soll natürlich nicht geläugnet werden, dass anderwärts, z. B. Nah. 3, 3 (לַהַב חָרָה חַנָר חָנָת), der Glanz das tertium comparationis bildet. Bemerkenswerth ist, dass die babylonische Schrift die Begriffe "Blitzstrahl" (birku) und "Schwert, Dolch" (namsaru, patru) mit einem und demselben Ideogramm wiedergiebt, nämlich Grundbedeutung durchdringender Schärfe sich ausserdem daran zeigt, dass auch der Scorpionstachel, der Scorpion mit diesem Ideogramm geschrieben wird. Auch die älteste Form des Ideogramms führt auf ein spitzes, einschneidendes Werkzeug, und der Sylbenwerth ad jenes Ideogramms ist dem gutbezeugten assyrischen Aequivalent des hebr. Stammes קר "scharf sein", קר "scharf", nämlich adâdu. Pi. uddudu "schärfen" entnommen.

"Die zweite Vershälfte" — sagt Smend — "spottet jeder Deutung und scheint unheilbar verderbt, da selbst die einzelnen Worte für sich im Zusammenhang des Stückes keinen sicheren Anhalt haben". Ich glaube nicht, dass die Sachlage eine so verzweifelte ist. Man sollte es frei-

lich fast meinen, wenn man die unbefriedigenden Deutungen der alten Uebersetzer und die grundverschiedenen Uebersetzungen der neueren Erklärer an sich vorbeiziehen lässt; vgl. nur LXX: ὅπως γένη εἰς στίλβωσιν, ἐτοίμη εἰς παράλυσιν σφάζε, έξουδέναι, απόθου παν ξύλον; ΕΨΑΙΔ: "keine schwache (אֵי = אוֹ oder נְשִׁישׁ; אֵין vgl. aram. נשישׁ Ruthe meines Sohnes, das weichste (חסמס von ddd eig. zerfliessen) Holz": Hitzig: ..oder sollen wir eine - sc. Kuh lenken (שליש vgl. (שליש), die den Stecken verachtet hat (בְּנִי statt בַּוֹח), geringschätzt jeden Stock"; Wellhausen: .nicht schwach ist die Ruthe, nicht das Verächtlichste (בְּלִי מֹאָמַח) von allem Holz".") Aber sind die Schwierigkeiten dieser Worte wirklich unlösbar? Die gemäss V. 18 offenbar zusammengehörigen Worte שַּׁבֶּט בִּנִי מֹאָחֶה בַּל־עֵץ geben doch einen vollauf befriedigenden Sinn: "die Ruthe meines Sohnes verachtet jedes Holz"; das heisst: die Ruthe, womit ich mein Kind züchtige, ist besser, nutzbringender denn jedes andere Holz, irgendwelcher andere Baum, sei es Ceder oder Feigen- und Oelbaum; leitet sie doch mein Kind auf rechten Weg, vermag sie doch seine Seele von dem Scheol zu erretten (Spr. 23, 14). Sentenz giebt sich als ein Sprichwort, welches wohl von Vätern gern gebraucht wurde, und dieses Sprichwort hat in Jahwe's Mund seine ganz besondere Bedeutung, insofern Jahwe's Zuchtruthe, die er bei seinen Kindern, seinem Volk in Anwendung bringen will, von Eisen, ein scharfgeschliffenes Zucht- und Mordschwert ist. Auch grammatisch ist diese Deutung der Worte unanfechtbar. Das Einzige, woran man auf den ersten Blick Anstoss nehmen könnte, ist lediglich das Fem. המכת nach dem sonst nur als Masculin bezeugten שֵׁבֶּט Allein, ohne darauf Werth

<sup>1)</sup> Siehe für diese und noch andere Deutungen SMEND'S Commentar, S. 139. Der Erklärungsversuch KLIEFOTH-KEIL'S (s. KEIL z. St.) ist "der Anführung, geschweige denn einer Widerlegung" noch viel weniger werth als alle übrigen.



zu legen, dass an allen Stellen, welchen für das Geschlecht des Wortes שֵׁבֶשׁ Sicheres zu entnehmen ist, dieses meines Wissens immer nur in der Bed. "Stamm, Volksstamm" gebraucht ist, warum sollte nicht, gleich so vielen andern hebräischen Wörtern, auch ๒๓๘ generis communis gewesen sein? Das Geschlecht der hebr. Substantiva ist ja an sich schon sehr unbestimmt und schwankend; wenn nun gar gerade in unserem "Schwertlied" selbst das durchweg als Masculinum gebrauchte קנים "Gesicht" als Femininum construirt ist (פְּנֵיךְּ מְעָרוֹת V. 21), warum dann Anstoss nehmen an dem noch dazu zweimal (V. 15 und 21) bezeugten femininen Gebrauche von אָלֶילֶנְעָ Es kommt noch dazu, dass die feminine Construction von שָׁבֶשׁ gerade in unserem Abschnitte um so weniger auffallend ist, als diese Zuchtruthe ja eben ein מֵהֵה (gen. fem.) ist, Ruthe und Schwert in Jahwe's Gedanken und Worten an obiger Stelle in Eins verschmelzen. Es bleiben hiernach als "jeder Deutung spottend" nur die beiden ersten Wörter dieser Satzhälfte אוֹ נְשִׁישׁ. Da sich jede Emendation von שוו mit Hülfe des syr. בְּשִׁישׁ verbietet ²), so muss bei איים, "wir freuen uns" stehen geblieben werden. Bleibt als einzigstes Schmerzenskind das winzige in. Seine Fassung als "oder" ist freilich unmöglich. Wer aber weiss, dass die richtige Erkenntniss und das richtige Verständniss gerade dieser kleinsten Partikeln eine der schwierigsten (freilich auch eine der lohnendsten) Aufgaben in dem Studium längst erstorbener Sprachen bildet - der Assyriologe wird es bei tieferem Eindringen in die Sprache der Keilschrift-

<sup>2)</sup> Siehe meine Prolegomena zu einem neuen hebräischen und aramäischen Wörterbuch Alten Testaments, S. 63 f.



<sup>1)</sup> Beiläufig bemerkt, ist hattu "Stab" im Assyrischen gen. fem., z. B. hattu illitu "das glänzende Scepter"; das entsprechende hebr. "mag masc. gewesen sein, aber bewiesen wird es durch keine Stelle im A. T. (gegen Ges.).

literatur auf Schritt und Tritt inne -, wird sich angesichts eines solchen kleinen, noch räthselhaften in zu ganz besonderer Behutsamkeit angespornt finden. Das Assyrische bildet von dem St. אור "wollen" ausser ô, û d. i. או "oder" noch eine andere Partikel, nämlich 陆 d. i. i (אי) "wohlan!" Die lehrreichste, weil ganz unmissverständliche Stelle findet sich für dieses î bei HAUPT, ASKT. 119, Z, 23. 25: alkâm î nilliksu î nilliksu, nînu ana âlisu î nilliksu "wohlan! wir wollen zu ihm gehen, wollen zu ihm gehen, wir wollen in seine Stadt zu ihm gehen!" Nicht minder klar sind die Worte, welche Merodach unmittelbar vor dem Entscheidungskampf der Schlange Tiamat zuruft (K. 3437 Rev. 3)1); êndîma anâku u kâsi î nîpus sasma "stehe! ich und du wollen mit einander streiten". An diesen wie an anderen Stellen (siehe z. B. noch HAUPT, Nimrodepos, S. 44 Z. 68: î nîkul "wir wollen essen") finden wir demnach î als Cohortativpartikel vor der 1. Person Pl. Imperfecti - die Vermuthung drängt sich von selbst auf, das ezechielische שׁישׁ möchte ebenfalls so zu fassen sein als: "wir wollen uns freuen". Ob nun dieses אי in א zu emendiren sei (vgl. oben Ewald's Uebersetzung und vgl. das Schwanken der Ueberlieferung zwischen in und in Spr. 31, 4), ist eine Frage von untergeordneterer Wichtigkeit; für nothwendig halte ich es nicht. Man könnte freilich einwenden, dass es bedenklich sei, für das Hebräische eine Partikel anzunehmen, die sonst nicht weiter belegbar sei; allein wie viele Hunderte nur Ein Mal belegbarer Wörter finden sich doch im A. T., das ja doch nur einen Bruchtheil des althebräischen Wortschatzes darstellt! Vgl. gleich unten Auch innerhalb der so ungleich umfang-V. אַכְחַת 20. reicheren babylonisch-assyrischen Literatur ist obiges i nur an verhältnissmässig wenigen Stellen bezeugt und dennoch sind wir zur Annahme dieser Cohortativpartikel vor der 1. Pers. Pl. Imperf. gezwungen. Man schreibe

<sup>1)</sup> Assyrische Lesestücke, 3. Aufl., S. 98.

V. 16. אַרָּאָן אֹחָה kann nur, wie auch alle Ausleger thun, als "man gab es" gefasst werden. In Jahwe's Mund erscheint freilich diese Redeweise ziemlich hart, und es mag die Frage angeregt werden, ob nicht אַרָּאָן אֹחָה sich besser eigene. Zur Construction siehe Ges., Gramm. § 143 a) und vgl. 1 Rg. 2, 21.

V. 17. מְלֵּהְרֶבְּׁהְ מְלֵּהְרֶבְּׁהְ "dem Schwert Verfallene". Die Bed. "fallen" o. ä. steht für hebr. מגר fest; Ps. 89, 45: "seinen Thron לְּאָרֶץ מְבַּּרְשְׁהְ hast du zu Boden gestürtzt" beweist es. Das Gleiche gilt vom Aramäischen, denn Ezra 6, 12 passt מבר "er möge stürzen, zu Falle bringen" vorzüglich, dazu ist auch für syr. מוֹם die Bed. des bezeugt. Endlich scheinen auch die assyr. Bedeutungen von magâru, "jem. zu Willen sein, ihm günstig, gnädig sein", auf die sinnliche GB. des sich Herablassens, sich Demüthigens, sich Unterwerfens zurückzugehen. Da

<sup>1)</sup> Die deutsche revidirte Bibel hat Luther's Uebersetzung von Ez. 21, 15 einfach beibehalten: "Oo, wie froh wollten wir sein, wenn er gleich alle Bäume zu Ruten machte über die bösen Kinder!" Die englische bietet besser: "Shall we then make mirth? the rod of my son, it contemneth every tree."

nun ausserdem die Wortverbindung שָּלֵר אָל "jem. zufallen, jem. verfallen" an יְבַל "jem. zufallen", z. B. Nu. 34, 2, eine gewisse Analogie hat und auch die Form אָבָר in keiner Weise anstössig ist (siehe Ges. § 50, 3 Anm. 2), so scheint mir kein Grund vorzuliegen, um von der Uebersetzung "verfallen dem Schwerte")" abzugehen und statt dessen mit Smend "fürs Schwert aufbewahrt" zu übersetzen, wenngleich zugegeben werden mag, dass die Existenz eines zweiten Stammes "aufbewahren" aus dem Joël 1,17 mit אַבְּרוֹת vielleicht in Parallelismus stehenden מֵּנְרוֹת vielleicht geschlossen werden darf. ²)

Die Phrase מַבַּק עֵל־יָרֵהָ findet sich nicht Jer. 31, 19 (Ges. Smend. Keil), sondern 31, 18.

V. 18. כְּלֵלְ בּחַלְ heisst gewiss: "die Probe ist gemacht", mag man nun בְּלֵלְ oder בְּלֵלְ zu vokalisiren vorziehen. Gemeint ist: Nebukadnezar und die Chaldäer haben schon ausreichend bewiesen, wie furchtbare Strafe ihr Schwert zu üben vermag.

Die auf "und was?" folgenden Worte sind nach SMEND "wie V. 15 verderbt und ebenso wie dort zu emendiren", d. h. also, sie sind "unheilbar verderbt". Ewald übersetzt: "denn erprobt ist (näml. das Schwert) — und was? (als was hat es sich erwiesen?) obs auch eine weiche Ruthe sei! (ironische Frage) das wird nicht sein". Hitzig: "denn

<sup>1)</sup> Nicht: preisgegegeben dem Schwerte, wie Ges. übersetzt. Jede Vermengung der beiden Stämme קבָּר und גנך, von welch letzterem הְבָּיך,,hingeben, preisgeben" stammt, ist streng zu vermeiden.

<sup>2)</sup> Ganz irrig, wie mir scheint, lässt Ges. obiges "zunächst von dem Subst. עלורָה Vorrathshaus, Speicher Hagg. 2, 19" gebildet sein, welches sich seinerseits von פּגוּרָה "sich versammeln" herleite. Allein abgesehen davon, dass sowohl die Bed. "sammeln, sich versammeln" von אור ממנירָה als auch die Bed. "Speicher" von מְּמֵרֶה auch die Bed. "Speicher" von מְמֵרֶה auch die Bed. "daheim"), ist eine solche Secundärbildung עורָה von אור ביינול beispiellos, unerhört.

mit Gnade? (בְּהֵיג) — was solls, da du auch den Stecken geringschätzest (מַאַסָהַ)? Sie (Gnade) soll nicht stattfinden". Mir scheint, dass man auch in V. 18 ohne genügenden Grund erhebliche Schwierigkeit findet. Der Prophet soll trauern, dass das Schwert gegen Fürsten und Volk ergeht, zumal da bereits durch Proben bestätigt ist, dass diese Zuchtruthe Jahwe's in der That das leistet, das ist, was nach dem Sprichworte jede Zuchtruthe in der Hand des Vaters ist und was Jahwe auch von der seinigen, von der seinigen erst recht erwartet, nämlich eine אֶבֶט מאָסָה. Der absolute Gebrauch des Verbums DND ist allerdings etwas hart. Aber wenn man Iob. 7, 16 an demselben keinen Anstoss nimmt und übersetzt: "ich verschmähe (מַאַסְהִי), sc. mein Leben, - nicht ewig werd' ich ja leben"; wenn man Iob 42, 6 daran keinen Anstoss nimmt und übersetzt: "darum (weil mein Auge dich gesehen) verschmähe ich (Dጅርጅ), sc. mein bisheriges Verhalten, und bereue in Staub und Asche", so kann man an unserer Ezechiel-Stelle doch erst recht keinen Anstoss daran nehmen, wo sich das Object בֶּל־עֵץ durch V. 15 von selbst zu מֹאֲמֵת in Gedanken hinzufügt. Uebrigens halte ich jene scilicet an den beiden Iobstellen für unmöglich; מאט muss dort eine intransitive Bedeutung haben, wie man ja auch an der ersteren: "ich bins überdrüssig", an der letzteren: "mir ists leid" zu übersetzen pflegt. Das Verachten, Verschmähen, Verwerfen einer anderen Person oder Sache, welches in dem Worte DND seinen sprachlichen Ausdruck gefunden, wurzelt, wie ich glaube, darin, dass man sich in irgend einer Weise über etwas anderes erhaben fühlt und darum darauf herabsieht, seiner spottet, dass man etwas anderen satt ist und es darum verachtet. Bezeichnend ist hierfür lob 36, 5: "siehe, Gott ist gross (בַבָּיר und dennoch sieht er nicht geringschätzig von seiner Höhe herab" (ganz allgemein! speciell auf den Frommen 8, 20). Es dürfte hiernach nicht einmal nothwendig sein, zu רְּטָלֵי irgend etwas zu suppliren; שׁ שׁ kann schon für sich selbst eine über jede andere erhabene, eine absonderliche Ruthe sein, wie יְּחַלְּיִלְּי, הַאַּמְלָּי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, מוֹ מְשְׁלִי, an obigen Iobstellen ähnlich "ich hab es satt, ich hab's genug" (und will darum von nichts mehr mehr etwas wissen, achte alles für nichts) bedeutet. Die Worte: "die Probe ist gemacht, und was wär's, wenn's auch eine ganz absonderliche, jeder andern weit überlegene, ihrer spottende Ruthe nicht sein wollte", sind, da diese Ruthe eben der Chaldäer bluttriefendes Racheschwert ist, in Jahwe's Mund furchtbarer Spott.

V. 19. "Das Schwert werde verdoppelt nicht in der Richtung auf ein drittes hin", ein knapper Ausdruck für: es werde verdoppelt und noch weiter vermehrfacht, so viel immer die Umstände es erheischen. Das Racheschwert soll nicht ein einziges, vereinzeltes bleiben, sondern, da es viele zu durchbohren bestimmt ist, da es Jerusalem von allen Seiten her umringen und bedrängen, an allen Thoren ein Blutbad anrichten soll, soll es sich verdoppeln, verdreifachen und so fort, um seine Aufgabe voll und ganz zu erfüllen.

שׁלֵּלִים חַלְּלִים חַלְּלִים הַחַּלְלִים הַחַּלְלִים הַחַּלְבִּים בּוֹלִים הַבְּבָּים בּוֹלִים הַבְּבִּים בּוֹלִים הַבְּבִּים בּוֹלִים הַבְּבּים מוּבּב עוֹ (Jer. 14, 18. Nu. 19, 16) zu machen, viele zu durchbohren. Vgl. zu dieser Vorwegnahme des Effectes einer Handlung die ähnliche Redeweise Spr. 7, 26: הַבְּיִם חַלְּלִים הְּפִּילָם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִילִם הְפִּילִם הְפִילִם הְפִילִם הְפִילִם בְּיִלִּם הְפִּילִם בְּבִּים בְּבִּים הְבִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִּילִם הְפִילִים הִפְּילִם הְפִילִם הְפִילִם הְפִילִם בְּבִּים הְבִּילִם הְבִיים הְפִּילִם הְבִּילִם הְפִּילִם בְּיִּבְּים הְפִּילִם בְּיִּבְּם בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים בְּבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים הְבִּים בְּבִּים הְבִּים הְבּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּבּים בּ

Die Schlussworte des V. 19 verbinde ich mit Hirzig

und Smend: חַלֶל הַנְּרוֹלָה חֹדֶרֶת לְהָם generisch = חַלֶל הָתָּב חָלֶל הַנְּרוֹלָה חֹדֶרֶת לְהָם generisch = Erschlagene, wie 6, 7. 11, 6. 28, 23. Nah. 3, 3 (רֹב חַלֵל).

V. 20. Für אֶבְחַחְהֶבֶּה "Schwertesgemetzel" siehe Hebrew Language p. 28 f., dessgleichen meine Prolegomena S. 74 f. Es bleibt dabei, dass אכּרוּ assyrisch abâhu (wovon abûhu "Marter, Qual", nâbahu "Folterstuhl, Schlachtbank") ein Synonym ist von סברוו

אר. Smend sagt: אחן, könnte wie 18, 10 = אך oder daraus verschrieben sein (Ew. Hitz.) und ist dann durchaus angemessen"; "mit Targ. ach! zu übersetzen, ist an sich unmöglich (s. zu 6, 11) und gegen den Zusammenhang." Aber so gewiss es ist, dass weder an unserer Stelle noch 6. 11 ein Ausruf des Schmerzes oder des Mitleids wie "ach!" passt, so unmöglich ist die Annahme, dass אד für אד stehe. Eine Verschreibung von 7 in 7 ist nicht denkbar; lautliche Gleichsetzung von IN und IN verstösst erst recht gegen die elementarsten Gesetze der semitischen Lautlehre; Ez. 18, 10 liegt, wie ich demnächst dartun werde, ein ganz anderes To vor 1); und die nüchternen, matt nachhinkenden Worte: "das eben nur gemacht ist zum Blitzen", weit entfernt "durchaus angemessen" zu sein, passen ganz und gar nicht zu der erregten Schilderung des an allen Thoren tobenden Kampfes V. 19. 20 und zu den schneidigen Commandorufen des V. 21. Wie ist es nur möglich, in diesem nicht den Ausruf höhnender Schadenfreude zu vernehmen, mit welchem Jahwe das Gemetzel des wie ein Blitzstrahl dreinfahrenden Schwertes begleitet, zumal wenn man, wie SMEND (im Anschluss an die LXX), an der Stelle 6, 11 diese Interjection The ganz richtig als Interjection des Hohnes erkannt und gefasst hat?2) In gleichem Sinne findet sich

I) Die Fassung obiger Stelle als: "wenn er aber einen gewaltthätigen blutvergiessenden Sohn zeugt und nur irgend etwas von diesen Dingen thut" (SMEND) kann nicht richtig sein, denn sie giebt keinen verständlichen Sinn und lässt האום ohne genügende Erklärung.

<sup>2)</sup> Auch Ges.9 giebt irrig dem 7 Ez. 6, 11. 21, 20 (!) die Bed. eines

bekanntlich auch הַּאָּה. Etwas anders ist die Bedeutung des הוא in dem zusammengesetzten אַחַלִּי, אַחַלַּי, über dessen assyrisches Aequivalent meine Beigaben zu Zimmern's Babylonische Busspsalmen S. 116, handeln.

V. 21 befiehlt dem Schwert, dorthin sich zu wenden, dort dreinzuschlagen, wohin (אַנה wie Jos. 2, 5. Neh. 2, 16) seine Richtung (פְּנִים bed. weder hier noch Qoh. 10, 10 die Schneide, wie SMEND, KEIL, Ges. 9 übersetzen, sondern die Richtung; die Schneide ist השל bestimmt sei, wohin immer sich zu wenden seine Bestimmung erfordere. Nichts ist natürlicher, als in den vier Imperativen, welche dem Relativsatz: "wohin deine Richtung bestimmt ist" vorausgehen, eben die vier möglichen Hauptrichtungen zu sehen. zumal da der 2. Imper. in der That "wende dich nach rechts" ist, der 4. "wende dich nach links", der 1. aber, התאחרי, sich ganz von selbst als besser הָתְאַחֲרָי zu lesen') darbietet: "wende dich rück wärts". Und bei dieser natürlichsten Erklärung wird auch in der That stehen zu bleiben sein. Man übersetzt freilich zumeist: "sammle dich rechts, greif an links!" (SMEND), oder: "fasse dich zusammen nach rechts, wende dich nach links!" (Keil)2). Aber abgesehen davon, dass die Anrede an ein Schwert: "sammle dich" schlechterdings unverständlich ist, und "wende dich, wende dich nach links" (Keil) ein unerträglicher Pleonasmus; auch abgesehen davon, dass kein Hebräer diese vier Imperative anders als coordinirt verstehen konnte, würde ja bei jener Fassung gerade die Hauptrichtung fehlen: wehe

Klageausrufs "ach! wehe!" und lässt אָר Ez. 18, 10. 21, 20 (!) andere Aussprache bezw. Verschreibung von אָר sein.

ו) Einige MSS. lesen in der That התאחר; HITZIG und Böttcher folgen dieser Lesung.

<sup>2)</sup> Ebenso die revidirten Bibelübersetzungen: "haue drein, beides, zur Rechten und Linken" (so schon Luther); "gather thee together, go to the right; set thyself in array, go to the left."

dem Träger eines Schwertes, das nur nach links und nach rechts dreinhaut, der erste Hieb von vorne bringt ihn zu Falle. Dazu kommt, dass דַשִּׁימָי sich ungezwungen als ..wende dich vorwärts, geradeaus!" erklärt. Die Erzählung 2 Rg. 20, 12 bezeugt שים in prägnanter Redeweise als militärischen Kunstausdruck: "da befahl Benhadad seinen Knechten: "vorwärts!" (שׁימוֹ), und vorwärts gings auf die Stadt" (וַיַשִּׁימוּ עַל־הַעִיר); שִׁים על heisst "auf jem. losgehen, direct auf jem. draufgehen, ihn angreifen"; zu ergänzen ist entweder קַּנְיָם (so Hitzig) — vgl. unser "auf jem. halten" = auf jem. passen, ihm auflauern - oder ערה - vgl. unser: das Schiff "hält auf ein Ziel", nimmt seinen Curs daraufhin - oder gar nichts (so Smend; vgl. ו Sa. 15, 2; sowie שיח Jes. 22, 7 mit gleichem innerlich transitiven Gebrauch). Ist aber שים von dem Stellungoder Richtungnehmen direct auf ein Ziel los, von gerade auf etw. Losgehen in Gebrauch, warum soll nicht השימי an unserer Ezechielstelle ..nimm Stellung oder Richtung geradeaus" 1) bez. "mache dein Antlitz, deinen Weg geradeaus sich richten" = ..haue vorwärts" bedeuten können?2) Die Wahl gerade des - sonst so gut wie ungebräuchlichen — Hifils von שום, שוֹם ist wohl durch die nebenstehenden Hifilformen veranlasst. Das einzige Sonderbare bei der Deutung: "haue rückwärts, rechtwärts, vorwärts,

<sup>1)</sup> Vgl. אַב (Jes. 41, 20) und אַב (sc. בֹלֵב) "auf etwas Acht haben, auf etwas merken" Iob 4, 20. Dass an letzterer Stelle der Alexandriner nicht anders als durch Rathen auf sein "Helfen" gekommen ist, glaube auch ich (vgl. Nöldere in ZDMG. XXXVII, 530); es ist einer der Hunderte von Fällen, wo ein Gleiches von den LXX behauptet werden muss (vgl. meine Prolegomena S. 14 Anm. 1, u. o.). Wenn Merx nach der oberflächlichen Uebersetzung der LXX das massorethische מון בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו ביו ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו ביו ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו ביו ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום ביו בעום

<sup>2)</sup> Die Aenderung Böttcher's von הקרומי in הקרומי scheint nach Obigem unnöthig, wie sie auch graphisch unmöglich sein würde.

linkwärts" ist, dass mit der wenigst wichtigen Richtung, der nach rückwärts, der Anfang gemacht ist. Mir würde eine Reihenfolge wie die in babylonisch-assyrischen Texten sich findende: imnu sumēlu pāni u arku (V R 65 col. I 31) passender scheinen. Indess da nun einmal die Reihe rundum geht, musste Eine Seite schliesslich den Anfang machen. Neckisch ist die alphabetische Folge der vier Richtungen.

Nöldere bemerkt in seinem höchst dankenswerthen Aufsatz über die Verba "y im Hebräischen (in ZDMG. XXXVII, S. 530) gelegentlich unseres ezechielischen הַשִּׁימִי: "Auf השימי in dem bekanntlich sehr schlecht überlieferten Ezechiel (21, 21) ist nichts zu geben; zwischen drei mit n anlautenden Formen konnte ein träumender Abschreiber leicht noch ein weiteres 7 hinzufügen, wenn anders השימי, das doch kaum einen brauchbaren Sinn giebt, nicht geradezu Dittographie des folgenden השמילי ist". Ich kann dieser Anschauung von dem Werth oder richtiger Unwerth des massorethischen Textes nicht beipflichten; trotz aller principiellen Bereitwilligkeit auch zu weitgehenden Textemendationen haben mich für meine Person meine hebräisch-assyrischen Untersuchungen nach dieser Seite hin äusserst vorsichtig und zurückhaltend gemacht. Die kleine vorliegende Studie über das Schwertlied Ezechiels illustrirt meinen Standpunkt zur Genüge. Sie ist gleichzeitig ein erster Versuch, die assyrische Forschung der philologischen Exegese des A. T. auch über die Erklärung einzelner Wörter hinaus dienstbar zu machen. Eine Reihe weiterer Arbeiten auf diesem Gebiete könnte sofort folgen. Indess würde ich mich glücklich schätzen, wenn zuvor dieser erste Schritt auf einer noch völlig unbetretenen Bahn rückhaltloser Kritik gewürdigt werden möchte.

# Sprechsaal.

#### Miscellaneous Notes.

By A. H. Sayce.

#### 1. Assyrian R for S.

Mr. PINCHES pointed out some examples of the change of s into r in Assyrian before a consonant in the Proceedings of the Society of Biblical Archaeology for April 5<sup>th</sup> 1881. I can add another from a passage which has hitherto been misinterpreted. In W. A. I. III. 8. 99. we read: pagrisunu murpalu (not khar-pa-lu as Schrader) sa nagu imessir "their bodies the low ground of the district receives". Murpalu stands for muspalu.

#### 2. Tisâ "nine".

The numeral is found, written in full, in W. A. I. III. 9. 56. where Tiglath-Pileser II. states that he received among other tribute "outspread feathers of the birds of heaven, (and) nine of their wings" (ti-sa-a gap-pi-su-nu).

## 3. Accadian das-bi "in one".

In W. A. I. IV. 22. 44—45, the Accadian das-bi answers to the Babylonian istenis, showing that dis "one" was changed into das before bi either in consequence of a law of vowel-harmony, or else because das signified "one" in one of the Sumero-Accadian dialects. The formation of an adverb by means of the suffixed personal Zeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

Digitized by Google

pronoun was imitated in Semitic Babylonian, tho' the proceedure is contrary to the genius of an inflectional language, however consonant it may be to the character of an agglutinative language which does not possess adverbs in the inflectional sense of the term. Originally such adverbs in Accadian seem to have been confined to the numerals, where the adverbials were formed by what was really a suffixed demonstrative tho' the Semites rendered it by their third personal pronoun. The usual mode of forming an Accadian adverb (or rather what would be translated by an adverb in an inflectional language) was by means of the plural suffix ves, which became -es and -s, as in the 3<sup>d</sup> personal plural of the verbal agrist. By a curious accident, this termination corresponded in sound to the contracted form of the Babylonian adverb, and we need not be surprised, therefore, that the writers of the artificial literary dialect which sprang up in the court of Sargon I. and his Semitic successors should have confounded them together.1)

4. Interchange of b and m in Accadian.

Another example of the interchange of b and m (or rather w) in Accadian is found in the word which answers to the Assyrian  $pal\hat{a}su$ . In W. A. I. IV. 17. 26. the Acca-

I) I use Accadian in the sense of non-Semitic, and not as prejudging the difficult question as to which of the two chief non-Semitic dialects of Babylonia the names Accadian and Sumerian should be applied. Besides those two chief dialects there were sub-dialects as well as the artificial dialect used by the scribes and priests of the early Semitic kings. The question is rendered more difficult by the two facts that the cuneiform system of writing continued to develope after its adoption by the Semites, new compound ideographs being invented and older characters being employed with new values, and that the translation of Accadian words and sentences by Semitic scribes is not literal in the modern sense of the word. Moreover I see no reason for supposing that the Accadian became extinct in the marshes of Babylonia before the age of Nebuchadnezzar, so that borrowing would have gone on between it and Semitic Babylonian for many centuries.

dian (si)-minin-barrien is translated by tappallas; in K. 4207. 16 ipallas is the rendering of al-murrain-u-ne, where mur is expressed by . It is possible that it ought here to be read mar, since we know that it has the double value of khar and khur (W. A. I. V. 19. 15.). In any case the original text of K. 4207 is written in one of the subdialects of Sumero-Accadian.

# 5. Accadian dan-ga "powerful".

The true reading of the Accadian Type is dan-ga or rather perhaps düngi. As HINCKS first observed, -ga (also -gi and gii) is a suffix corresponding to the English -ful. Aggu is purely Assyro-Babylonian, like izzis for A These Semitic values must be carefully distinguished from those of Sumero-Accadian, even tho' they have crept into "Accadian" texts which were composed after the rise of Semitic Babylonian literature. Izzis is also found written **EVEY** K (K 4872. 32), an example of what M. Halevy has happily called "the rebus". He is only wrong in ascribing the rebus on a large scale to an early period. We find it in texts of an early period both Accadian and Babylonian, but sparingly. It is not till the Persian epoch that the cuneiform characters were largely used with curious and far-fetched values, like the Egyptian hieroglyphs in the roman age, and that the rebus was much employed, especially in the case of foreign, and therefore meaningless, names (e. g. Dari-musu, Darimu, and Darim-ahsu for Darius).

# 6. Accadian values of 🐧 and 🗸

From W. A. I. II. 26. 56, 57 it is evident that Alphad the value of khid (khi-id). We may therefore conclude that the value of ud has come from khud thro' hud. Similarly the spelling ארסיים shows that id "a river" was

once khid, and the glosses in K 3927 state that  $\langle$  was pronounced  $kh\hat{a}$ , while in W. A. I. II. 4. 657. it has the value of khu. When used as a conjunction it was pronounced sa like  $\langle \! \rangle - \! \rangle = 0$ ; see W. A. I. III. 70. 40.

## 7. Teretu "written knowledge".

I pointed out many years ago that the Babylonians used papyrus as well as clay as a writing material. The colophon on the reverse of  $R^{M}$  2. III. (lines 5, 6, 7.) begins thus:

- 5. zi-khu-te kakkabi sa (MUL) SAK-ME-GAR . . .
- 6. BAR-ZU-MES-ti sa KA DUP ME-A kî sa . . .
- 7. ki aru U-RA-BI AB-SAR ma . . .

"The disappearances of the stars which the star Sakmegar . . . the observations recorded on the face of the tablet 1) according to what . . . like its old papyrus copied and (explained)". Aru is here written \(\frac{1}{5} \opinsis \overline{1}\). Aru is properly the "leaf" on rather "rind" of a tree (W. A. I. II. 2. 343., 36. 16.), in Accadian pâ. It also denotes the "scale" of a fish (W. A. I. II. 36. 17.). Now in W. A. I. II. 62. 17. E I is stated to consist of the two characters called gistar and kusa [ ] kusa-ku added to kus, the value of kus according to 82. 8-16. Rev. 4, 5., and is said to signify *tirtum*. As this is also given as the pronunciation of the two ideographs, they must have been, like many other compound ideographs and phonetic values, of Semitic invention. In 82. 8-16. Obv. 19. - III is stated to have the pronunciation of gasam in Accadian, and to be represented in Semitic by enqu "wise", ippisu "able", khassu

<sup>1)</sup> I translate thus according to Dr. Hommel's correction in ZK II. 104. But as I have met with cases in which mea without nu is used for the negative like jamais or point in French I must still leave it an open question whether a lost original is not referred to.

"intelligent", mudû "knowing", abkallum "prophet" 1), and bil terti "lord of secret knowledge"; cp. W. A. I. IV. 14. Rev. 6. The latter was a title of the Sun-god, and in the legend of the god Zu the terêti ilâni are explained as "the tablets of destiny of the gods" (DUP NAM MES AN MES II. 12, 13, &c.).

#### 8. NA-BI "that man".

In my Paper on the Medical tablets of the Babylonians I left the expression NA-BI untranslated. It is merely an equivalent of *nisu suatu*, and interchanges with the more usual MULU-BI in 82. 5—22. 196. 10, 13.<sup>2</sup>).

#### 9. Gudibir.

Merodach is stated to have been called Gudibir in Accadian (W. A. I. II. 48. 36.) and is symbolised as the "opener" and "closer" of the year. He is identified not only with the twelve months of the year but also with the ecliptic (W. A. I. II. 47. 21.) represented by the characters (II. 47. 21.) represented by the characters or "planet of the ecliptic" in consequence of its proximity to the ecliptic, as Dr. Oppert pointed out many years ago. The Accadian pronunciation of IVA Minust accordingly have been Gudi-bir or "bull of light". Pir is given as a value of IVA in W. A. I. V. 20, 42. par

I) Cp. K. 5139. I. The change of g to k shows that the word is borrowed from the Accadian ab-galla (am-malla), and consequently that M. Halevy is wrong in reading it eskallu and regarding it as an example of the "rebus". A real example of the "rebus" is the mask of an idol" which is properly written ki-e-me-khi-e in W. A. I. IV. 22. 29.

<sup>2)</sup> The word *idibi* in the incantation I have quoted in Vol. II, p. 214 of the *Zeitschrift* is plainly "the dippers" or "bathers" of the image, and should therefore be transcribed *i-dhi-bi*. I have found among my papers copies of two other fragments of the great medical work, marked M 1101, and M. 1252. The latter has to do with diseases of the mouth and mentions the copy of a receipt from Eridu.

and bar being dialectal variations. The astronomical tablets also make mention of "the bull of Anu" and "the bull of Rimmon", and M. Bosanquet and I have shown in a Paper published by the Royal Astronomical Society that when the Accadian calendar was formed the Sun still entered Taurus at the vernal equinox or beginning of the year. Hence the name of the month of "the directing bull".

#### 10. Irad and Enoch in Genesis.

I would compare the Biblical ירד or ירד (Gen. IV. 18., V. 16.) with the name of the Chaldean city Eridu, to which it answers exactly. Enoch is the name of a son of Cain as well as of a city built by him, and is identical, I believe, with Unuk, the Accadian name of Erech. We see from the equivalence of Idigla(t) and הרקל that an initial vowel in Accadian would be represented by \(\Pi\). According to the genealogy in Genesis Erech would be older than Eridu. The name Methusael when compared with Methuselah has clearly been assimilated in its termination to Mehujael; I conjecture that it properly represents Mutusa-ilati "the husband of the goddess", i. e. the Sun-god Tammuz who had a shrine in the garden of Eridu and was the husband of Istar the goddess of Erech. lay eastward of the edin or "desert-plain" which extended along the western bank of the Euphrates.

## 11. The Sagartians of the Behistun Inscription.

The Asagartiya are twice spoken of in the Persian text of the Behistun Inscription (II 79., IV. 20.), and the land of Asagarta is mentioned several times. In the Amardian text it is simply transcribed Assagartiya. In the Babylonian version it appears as Izkartâ. It was in the neighbourhood of Arbela, and Spiegel notes that according to Ptolemy (VI. 2.) the Sagartians inhabited the eastern part of the Zagros range. In fact, Zagros is the same word. In the Assyrian inscriptions the country is called

Zikruti or Zigruti, and Tiglath-Pileser II. names it between Barsuas on the south-west of Lake Urumiyeh and Nissa or Nisæa.

#### 12. Eramu "bare skin".

From  $R^M$  268 Rev. and 82. 5—22. 196. it is clear that e-ra-mu, also written i-ri-mu, signifies the "bare flesh". The omen-tablet  $R^M$  268 throws light also on the meaning of some Assyrian words denoting parts of the face. SAK-KI is "the form" (zimu) or "expression"; kutallu "the brow"; usukku "the cheeks", and TE apparently "the nose". It cannot be the chin as it is named before the upper and lower lips.

#### iz. Khamtu and maru.

In the valuable bilingual tablet published by M. Bertin in the Journal of the Royal Asiatic Society XVII. 1. we find the words khamtu and maru used in what is evidently a grammatical sense, as M. Bertin notices. They do not, however, signify "strong" and "weak", as he supposes, but "female" and "male". For this signification of marû see W. A. I. II. 32. 65-67. I am inclined to think that the reference is rather to the ömö sal or "woman's language", than to the technical terms we meet with in Arabic grammars. In the same tablet we find two other grammatical symbols, I for "singular" and I (for "plural". This explains the frequent use of I in the so-called syllabaries.

#### מצר et שדה.

#### Par J. Halévy.

Au sujet de la combinaison effectuée par M. Delitzsch dans son Hebrew Language de 'I' avec l'assyrien sadû «être haut, élevé» j'ai dernièrement remarqué que je connaissait seulement le nom sadû «montagne», mais non pas un verbe sadû ayant la signification de «être haut, élevé».

Je vois par le dernier numéro de cette Revue que M. DE-LITZSCH tient fermement à sa combinaison. C'est bien, mais au lieu de citer une forme verbale qui m'aurait tout de suite convaincu, M. DELITZSCH recourt à des hypothèses que je ne saurais admettre à aucun prix. Qu'il me soit permis de les examiner.

Le mot sadû signifie à la fois «montagne» et «orient», n'est ce pas parceque le verbe sadû renferme l'idée de «hauteur»? Non, et cela par cette raison péremptoire que voici: le lever du soleil ne s'exprime dans aucune langue sémitique par un terme qui signifierait "se lever ou s'élever», mais par des mots qui signifient "sortir, briller (ארכה יצלה השמש serait un barbarisme insupportable.

Le sens primitif de sadû est contenu dans l'araméen sir «jeter, projeter» et dans l'arabe (u.c.) «tendre, étendre, allonger». La montagne est conçue comme une projection, un objet étendu ou allongé. De là, sûd "tendance vers, concernant» et sêdu «sommet aux parois lisses et abruptes». Le sêdu de la montagne qui ressort comme la lame d'un poignard (kima siqip patar parsilli) n'est pas la «hauteur» mais «le sommet ou la pointe». Le simple bon sens suffit pour le faire voir. Chose curieuse, M. Delitzsch a oublié que le mot se- ziqpu = pirhu qu'il a transcrit lui-même sê-du et qu'il a traduit par «stalk (Hebrew Lang., p. 34, note 2)» est précisément le mot sêdu dont il s'agit. Dans tous ces synonymes, l'idée de «hauteur et d'élévation» fait absolument défaut.

Ce que M. Delitzsch dit à propos de (var. עבדו, n'est pas plus acceptable. Les expressions rabbiniques שעח יום et שעח יום montrent incontestablement qu'il faut lire sat (ša-at) urri et sat (ša-at) musi. Il s'agit bien de sattu (= héb. שָּׁשָׁה, aram. שִּׁשִׁה, ישִׁעָּה, «heure» et non de l'infinitif de sadû. L'objection de M. Delitzsch que les

Assyriens n'ont pu avoir un mot pour «Stunde» repose sur un quiproquo allemand. M. Delitzsch aurait dû savoir que «Stunde» marque dans d'autres langues germaniques l'idée vague d'une durée quelconque. C'est aussi le cas de שׁעה qui, à côté de l'heure précise, désigne un espace indéterminé de temps et se traduit par «instant, moment». Dans le Talmud מַשְׁעֵה יִּשְׁ signifie «pendant, durant»; de même quand l'Arabe dit في الساعة tout de suite» il pense aussi peu à l'heure astronomique que nous en disant «tout-àl'heure». La locution ina sat urri ou ina sat musi signifie donc respectivement «pendant le jour» et «pendant la nuit» et ne peut signifier autre chose. Je ne m'explique pas comment M. Delitzsch a pu lire sad et y voir un infinitif de sadû «Anbruch ou Anbrechen». Le passage qu'il cite lui-même aurait dû le convaincre du contraire. En effet, le mage d'Assurbanipal n'a certainement pas eu soin de se coucher «beim Anbruch dieser Nacht», c'est-à-dire, juste à la tombée de cette nuit, mais à une heure quelconque et ina šat muši šuati est simplement «während dieser Nacht», pendant cette nuit. Pareillement, dans le membre de phrase buduqtum sa ina sat musi surdat, l'auteur entend peindre la nocüité de l'averse qui tombe pendant la nuit et non de celle que tombe beim Anbrechen der Nacht. A cette conception répond aussi l'idéogramme ( qui exprime notoirement labâru «durer, vieillir» et jamais l'idée de «hauteur» et «d'élévation».

En résumé de ce qui vient d'être dit, je suis peiné de devoir m'inscrire en faux contre le rapprochement de שַׁרֵיאוּר et sad urri tenté par M. Delitzsch. Le mot assyrien existe aussi peu que sa prétendue signification de Anbruch des Tageslichtes. Quel que soit le sens du nom propre hébreu, son correspondant assyrien, s'il y en a, n'est pas encore découvert. Sur יַשִּׁ, voyez Revue des études juives 1885, p. 301.

Un mot enfin sur la racine מצר que M. Delitzsch dis-

cute à la fin de son article. Une telle racine a certainement existé en hébreu comme le prouve le nom de l'Egypte, מְאַרֵיִם; elle a produit l'arabe סָבּיל «grande ville, limites, confins» et l'araméo-assyrien מצרא, misru «limite, confin»; l'idée de «garder» ne s'y trouve pas. Dans masartu et masrâti, il y a une omission du daguesh comme dans madatu, מָקֵלי; la nécessité d'admettre à côté de ניקלי une forme secondaire מצר au sens de «garder» ne se fait guère sentir et en tout cas l'hébreu מֵלְצֵר ne saurait en être rapproché. Si l'origine babylonienne de ce mot était certaine, on pourrait penser à amel-nisirti «homme de garde», ce qui expliquerait la forme Αμελλασάς qu'on lit dans quelques textes des Septante, mais d'autres étymologies, fondées sur le persan ou le grec viennent également à l'esprit et il est difficile de faire un bon choix. En ce qui est des termes hébreux מָצוֹרָה סְצוֹרָה ou מְצִרָה «rempart, forteresse», il faut les séparer des mots homophones qui signifient «siège (Belagerung)», les premiers dérivent du verbe אור dont l'étiopien a conservé le sens primitif de «porter»; ce sont proprement les circonvallations qui portent le tours et les autres œuvres de défense. Comparez aussi éthiopien @2C

# Varia.

#### Ш¹).

9. In appendice a quanto ho notato sopra (pag. 107 di questo tomo) intorno ai segni e (cf. del resto Chossat, Repertoire Assyrien, nº. 627, 820 e 436; Delitzsch-

<sup>1)</sup> Cf. p. 106 segg.; 302 segg.

- Lotz, TP. p. 95; Pinches, PSBA. 1883 p. 106; Lyon, Sargonstexte p. 75; Haupt, ASKT. 126, 19 dove leggiamo evidentemente ka-rit-tum), senza ricordare tutte le forme che ricorrono nei testi ad esprimere i valori dup, um, su noto soltanto perchè non registrata nei sillabarii più in uso: (evidentem. = []). Si trova in Asurn. R. I. 27, 94 dove è notevole la forma su []-ka = sunka (cf. ušamkir ed ušankir, tukumtu e tukuntu; sumțil Imper. Schaph. di []: non sumtul: v. Del. AL<sup>3</sup>. p. 31, nota 1).
- 10. Asurn. I. 31 (ossìa I. R. 17, 31) troviamo l'espressione Il sig. Lнотzку (Die Annalen Asurnazirpal's p. 8) nota: «Die IR zu ilâni angegebene Var. Asur ist entweder unrichtig oder es ist vor ilâni einzuschieben; 'Asur und die grossen Götter', wobei das verbindende u, wie oft, fehlt". Intenderei altrimenti. Secondo la mia opinione, gli Assiri (almeno nei tempi della lor massima potenza nazionale) adoperarono l'ideogramma del loro sommo Iddio ► W a significare κατ' έξοχήν l'idea della divinità (cf. Istar, istarâti per indicare una dea, le dec). Anche nel Prisma di Tiglathpileser I. col. VI. 16 (Lotz, p. 48) ili-ia bêli-ia ha per variante: by bêli-ia. Se non erro, anche il P. Strassmaier (nº. 3680) seguirebbe questa opinione. Non nego però che sopra varianti di tal genere conviene appoggiarsi con molta cautela negli studii lessicografici. In effetto poteva lo scrittore del Prisma A di Tiglathpileser esprimersi così: "la conquista dei paesi che io presi per mezzo del Dio mio signore"; ed al contrario lo scrittore di B preferire: "la conquista dei paesi che io presi per mezzo di Assur mio signore".
- 11. La voce  $\begin{tabular}{ll} $\succ & \hline \end{tabular} \end{tabular}$  viene tradotta dagli assiriologi in modi diversi. A me pare che un solo e medesimo significato non possa darsi a bu-ri-du nei diversi luoghi dove ricorre. Primieramente in ASKT. 76, 16 sembra

doversi tradurre «messaggero» (cf. Hommel, Semiten, I 300) ovvero «rapido». Difatti nella linea non semitica corrisponde a bu-ri-du l'ideogramma (E A >> E che si può dividere in 1)  $\langle E = s \hat{e} \rho u, kibsu, \rho ad \hat{a} nu$  (v. ASKT. 29, 666 e 667; p. 204) e 2) 🛧 🛏 (📭) ossia italluku (ASKT. 111, p. 12: cf. SAYCE, Elem. Gramm. pag. 3 nº 13 a: componenti si avrebbe  $\langle E = \langle gasru \rangle$  forte, (ASKT. 29, 668) e → → (►EY) = pušķu, «fortezza». Questa molteplicità di significati per le parti componenti dell' ideogramma, fa sì che tutto l'ideogramma apparisce di significato incerto, quantunque, ripetiamo, il contesto richieda «rapido» o «messaggero» (Lenormant, Magie p. 28: «hurtiger Bote»). L'aggiunta del segno ( all' ideogramma 2) sopra detto non aggiunge nessuna chiarezza. Del resto coi ll. cc. di ASKT. cf. AL3. Sc 301-303; STRASSMAIER, nº. 1416.

In secondo luogo  $\begin{align*}{2cm} \begin{align*}{2cm}  luogo un lista di uccelli II. R. 37 alla lin. 37 dove è da vedere quello che egregiamente ne ha scritto il Delitzsch, Assyrische Studien pp. 97—98. Aggiungo che nella medesima tavola II. R. 37, 47 e f. mi sembra menzionato lo stesso animale: bi-rit bu-ri-di, (birit, rad. 772 v. Delitzsch AL3. Wörterbuch, 139). Se con questo luogo abbia relazione V. R. 31, 43 a. b. mi par discutibile. Cf. anche nel racconto del Diluvio ediz. del Delitzsch AL3. p. 106, 189: ina

Finalmente questa voce sembra occorrere in altri luoghi

importanti come IV. R. 26, n° 4,2 in un inno a Marduk: ana pî buridika mannu ipparasid? «di fronte (?) al tuo valore (?) chi scampa?». Sfortunatamente è scomparso l'ideogramma che corrispondeva a buridika. Nel testo de Nabucco I., PSBA. 1884 pag. 153 alla versione di buridasu per "his zeal" 1) forse occorrerebbe un punto interrogativo. Di questi due luoghi ultimamente nominati cioè IV. R. 26 n° 4, 2 e PSBA. 1884 p. 153 non oserei proporre una traduzione: tuttavia, soltanto per congettura, non si potrebbero anche accettare le letture kitridika, kitridasu? (rad. ¬¬¬: kitridu «valore, forza»?).

Firenze, 27 Sett. 1885.

X.

# Zu den "Deux tablettes bilingues inédites" (siehe diese Zeitschrift Bd. II, S. 297 ff.).

Von Friedrich Delitzsch.

Darf ich mir gestatten, zu der dankenswerthen Mittheilung Jules Opper's über zwei bislang noch unveröffentlichte Thontafelfragmente einige kurze Bemerkungen zu fügen, sonderlich mit Bezug auf das erstere derselben?

Das von Oppert 1855 copirte und auf S. 299 f. des II. Bandes dieser Zeitschrift mitgetheilte Fragment gehört zu der Tafel K. 2051, welche theilweise II R 32 No. 5 veröffentlicht ist. Die Oppert'sche Ausgabe verwechselt Vorder- und Rückseite; die S. 300 veröffentlichten Zeilen sind Reste von Col. II, gehören also zur Vorderseite der Tafel, die S. 299 veröffentlichte Doppelspalte gehört zu Col. III, also zur Rückseite der Tafel. Die wenigen links von Col. III noch erhaltenen Zeilen und Zeilenreste gehören zur assyrischen Spalte von Col. IV und schliessen sich mit II R 32, 61 ff. c. d zur Einheit zusammen.

<sup>1)</sup> HILPRECHT, diss. p. 2 seg.: sa êt-li kar-di pu-ri-da-sú = "des tapferen Mannes Kraft". — Ed.

Da meine in einem der letzten Jahre gefertigte Abschrift dieses Tafelfragmentes an einzelnen Stellen von der Ausgabe Opper's abweicht, dürfte es bei der Wichtigkeit der einzelnen Gleichungen und Wörter nicht ungerechtfertigt erscheinen, meine abweichenden Lesungen hier kurz zusammenzustellen.

Zu S. 299 (d. i. also Verso!): Was zunächst die Ueberreste der rechten Spalte von Col. IV betrifft, so las ich das dem um-ma II R 32, 66 c entsprechende assyr. Wort bur-su-um-tu, nicht bur-su-ta-tu (O.) und darauf folgend noch drei Mal, nicht vier Mal (O.) das voll ausgeschriebene bur-su-tu (nicht M, O.); ebenso ist bar-su auch das zweite Mal voll ausgeschrieben, nicht durch die Gleichheitsstriche (O.) ersetzt. Auf pa-al-tu folgt noch einmal pa-al-tu und zwar ist das pa noch heutzutage erhalten. Hierauf folgt ein doppelter Trennungsstrich und auf diesen die erste Zeile der nächstfolgenden Serientafel, von deren assyrischen Spalte noch die beiden letzten Zeichen êl-tu erhalten sind. Auf dem sich unmittelbar anschliessenden Tafelrande stehen dann weiter noch Reste der gewöhnlichen Unterschrift, welche die Tafel als zur Bibliothek Asurbanipals gehörig ausweist.

Col. III war, ebenso wie Col. II, zu Oppert's Zeit in der That noch vollständiger erhalten als jetzt. Von besonderer Wichtigkeit scheint mir die Gleichung li-bi-ir = [ (d. i. su-sa-pi-[nu?]) [ ]; Dr. Zimmern's Auseinandersetzung in Babylonische Busspsalmen S. 60 f. wird dadurch sehr schön bestätigt. In der rechten Spalte der nächstfolgenden Zeile sind hinter ku (bez. tukul)-li noch Spuren eines Zeichens wie tu oder li erhalten. In der usbar = êmu voraufgehenden Zeile, deren linke Spalte nach Oppert: [ ( (mu- ) ) ] lautet, bietet meine Abschrift [ (mu- ) ] Auf

<sup>1)</sup> So ist jetzt noch klar zu sehen.

mi-is-su-lal = badûlu êmê-sal folgen, und zwar bis zum Rande der Tafel, zwei Zeilen, übereinstimmend \text{\text{\text{\text{\text{\text{T}}}}}, O.) lautend; das assyr. Aequivalent beginnt in der ersteren Zeile mit \text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{\text{T}}}}}.}

Zu S. 300 (d. i. also Recto!) oder Col. II: Bis zum oberen Tafelrande fehlen etwa 5 Zeilen. Darauf folgt nach meiner Abschrift, die hier von der Oppert'schen erheblich abweicht:

Das zweite, von Oppert S. 301 f. veröffentlichte Fragment ist auch mir nie zu Gesicht gekommen. Sollte es nicht zu dem später von George Smith in Ninewe aus-

<sup>1)</sup> Nicht \(\psi\) (O.)! Das Wort ist wichtig für I R 28, 1 b.

<sup>2)</sup> Das in diesen wie den folgenden Zeilen ist jetzt nicht mehr erhalten.

<sup>4)</sup> Nârtu etymologisch Eins mit גְעַרָה, nâru mit אָנָן; der Lautwerth nar des Zeichens בּוֹלֶב ist assyrisch-semitisch.

gegrabenen und VR 13 veröffentlichten, rothfarbenen täfelchen gehören?

#### Additional Notes.

By Theo. G. Pinches,

- 1. Additional note to gurru (see p. 325).
- Dr. S. Louis (T. S. B. A. vol. VIII<sub>4</sub> p. 406) quotes the Mishna (Kelim) the word גרורות, meaning "iron sciings" (filings), thus confirming the etymology which I h proposed for the word gurru.
  - 2. Additional note to  $\hat{U}nku$  (see p. 325).

with the root عنة, whence the Arab. عنة, "neck." In Arab the word عنة, "ring of a door" seems to have a similar derivation, being from the root حلق, the second form o which, حلق, means "to be surrounded with a halo (of the moon)," and from which also comes the word مُلقّ, "throat," "neck." The word حَلَقَة, Mr. Rassam says, is used (at least at Mosul, his native place) to designate a handle to open or shut the door with, and is attached sometimes to the door, sometimes to the latch. It is not fastened to the door to knock with, though it is often used for that purpose.

3. Additional note upon îkkallātum (see pp. 325—326).

I have since come across a confirmation of the etymology of *îkkallātum*, proposed on pp. 325—326. The passage occurs on the tablet S. 4, 972. (Evil-Merodach, 2<sup>d</sup> year), and is as follows:

EI -EI | 
$$\Leftrightarrow$$
 EIIII |  $\rightleftharpoons$  IIII |  $\rightleftharpoons$  IIII |  $\rightleftharpoons$  IIII |  $\rightleftharpoons$  IIII |  $\rightleftharpoons$  IIII |  $\rightleftharpoons$  IIII |  $\rightleftharpoons$  EIIII |  $\rightleftharpoons$  EIIII |  $\rightleftharpoons$  EIIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIII |  $\rightleftharpoons$  EIIII

"The bolt(s) of the door(s), as many as Nadin-âhî takes down to the house of Šapik-zêri, he may take away."

My first translation of îkkallātum or îggallātum was "keys," and this may be the meaning here, but it is unlikely that a special clause would be inserted in a contract for objects hardly likely to be useful in another house. A bolt, it is true, is intended to make a door fast, but when it is drawn, the door may be opened, and it is probably for this reason that a bolt was called "the opening thing."

It may here be noted that the name of the month Nisannu is of Akkadian origin, and comes from the same root as nisag, îsag, &c., the primary meaning being "chief," "head," "eldest," — literally "what is first", from nî (nig) or î (îg) "that which," "what," and sag "head." (compare îkkal and îkkib). A byform of nisag is nisang or nisan, whence the Assyrian form Nisannu. This month was so named because it was the first of the Babylonian year.

#### 4. Additional note upon galli (see p. 328).

This word is, most likely, only a late loanword from the Akkadian gal, the earlier form being apparently kalū (with long end-vowel, as is common with loanwords from Sumerian and Akkadian). This word occurs in W. A. I. II., pl. 21, ll. 39—40 and 12-43, translating, amongst others, the groups  $\{x, x'\}$   $\{x'\}$ ,  $\{x'\}$ , and  $\{x'\}$   $\{x'\}$ , and  $\{x'\}$   $\{x'\}$  mulu and labar being the dialectic pronunciation of  $\{x'\}$ 

<sup>1)</sup> The singular of each of these words is here used collectively, probably on account of the formation ("the-what-opens-a-door") — unless, indeed we are to translate mala otherwise than "all," "as many as."

(gal) and (lagar) respectively. Compare, for the former, the passage in W. A. I. IV., pl. 11, ll. 31—32: [F] [F] | which is a said) 'when (shall) thy heart?'"; and, for the latter, W. A. I. V., pl. 38, No. 2, l. 5. See also my "Observations upon the languages of the early inhabitants of Mesopotamia" in the fournal of the Royal Asiatic Society, Vol. XVI., part 2, p. 316 (April 1884), in which I have pointed out the relationship between gal, kalā, and mulu. Compare ZIMMERN'S Babylonische Busspsalmen, Leipzig, 1885. pp. 14—16.

# Nachträge zur Erklärung der Tafel surbu VI. Von P. A. Jensen.

II. 2)

Zu Zeitschrift I, 306, ann. 1. — Aehnlich ist das Ideogramm KI KI aufzufassen, welches in semitischen Texten einfach Babilû³) zu lesen ist. Das ra des Ideogramms deutet ebensowenig wie das ga in dem assyr. Ideogramm DUG-GA an, dass die Zeichengruppe im Babylonischen oder Assyrischen eine auf ra endigende Lesung hat. Die Zeichengruppe verdankt geradeso wie KI (E) (= Pisît und Basît; denn so bietet ein Duplikat zu 5, 23) der Etymologisiersucht der babyl. Priester und Gelehrten ihre Anwendung. Ebensowenig wie KI (E) (= Pisît = Basît) im Sumerischen je laß bez. zlag oder slag (vergl. ZK. II, 49 f.) oder babbar gesprochen wurde,

<sup>1)</sup> ZIMMERN, Bab. Bussps., pp. 28--29.

<sup>2)</sup> Vgl. S. 306 ff.

<sup>3)</sup> Der Umstand, dass der *u*-Vokal in der letzten Silbe von *Babili* mit Vorliebe geschrieben wird, sowie der, dass die Griechen diese Stadt mit *Bαβυλών* bezeichneten, zwingt uns zu dieser Transcription. Es scheint an *Babili* der *u*-Vokal bezw. ο-Vokal ebenso wie an *apsu* (cf. ἀπασών) hängen geblieben zu sein.

ebensowenig liegt Grund vor zu der Annahme, dass KA. AN.ra im Volksmunde je kadingira gesprochen wurde. Ist aber KA.AN-ra blosses Rebus, dann konnte auch im Akkadischen, wo das nichtsemitische Wort für Gott nicht auf ra sondern auf einfaches r endigte, doch in der Schrift nicht unterlassen werden, -ra zu schreiben. Denn da es nur zwei Möglichkeiten gab Babîlû etymologisierend zu ideographieren, nämlich durch KA.AN.ra KI und durch KA-DIM-MI-IR-KI, so musste Ersteres gewählt werden. weil letztere Schreibung die Möglichkeit offengelassen hätte. phonetisch kadinanir zu lesen. So fällt denn einer von den Gründen, mit denen TH PINCHES und P. HAUPT zu beweisen versucht haben, dass der ng-Dialekt in Nordbabylonien heimisch war. Ebensowenig unerschütterlich ist übrigens nebenbei bemerkt der aus der Uebersetzung von Tintir (Tindir)1) durch subat balati hergenommene. gesetzt auch, dass in Nordbabylonien nie tin für balatu im Gebrauch war, so konnten doch die Babylonier für eine Etymologie des Namens Tindir (deren Richtigkeit gewiss gerne bezweifelt werden darf) ebensogut aus einem naheliegenden Dialekte ein Wort heranziehen, wie unsere ungebildeten und gebildeten Laien, ja wie in gar nicht lange zurückliegender Zeit unsere Gelehrten nur zu oft zu solchen Zwecken die entlegensten Sprachen benutzten. Gleichung: Tindir = subat balati spricht also nicht für PINCHES' und HAUPT'S Terminologie, vielleicht sogar gegen dieselbe. Dies könnte nämlich daraus entnommen werden. dass den Babyloniern, die diese Etymologie aufbrachten. der Umstand, dass in (Tin)dir ein i erscheint für das u in sumer. dur, nicht anstössig war.

Zu S. 309, ann. — Dass sagapiru und sagapuru Lehnwörter sind, ergiebt sich aus ihrer unsemitischen Form. Für die Herstellung einer gesicherten Etymologie für beide Wörter ist zu beachten, 1) dass sich \*sagabir in saga

<sup>1)</sup> So wird wohl, weil dur = subtu, zu lesen sein.

und bir, gudibir in gud(i) und bir zerlegen lässt; 2) dass gud = karradu, bir (= \$\forall \) = "Krieger" (= karradu), endlich dass \$\overline{\text{III}} = kurâdu = gud¹) (2, 36, 2 ab); 3) dass \$\overline{\text{IIII}} \) (welches = gudibir: 2, 48, 36 a) den Lautwert kid (gid?) hat (z. B. 2, 48, 15 ef.). Daraus schliesse ich, dass sowohl gudibir als auch \*sagabir (= sagapiru), Held" bedeuten und dies um so sicherer, als Maruduk den Beinamen karradu führt, der ihm, dem Sonnengotte, ebenso zukam wie dem Gotte Šamas und dem Gotte NIN.IP.

Ibid. — Ob Prob. 5, 21. בּלֹם schlechthin die Bedeutung "beobachten" hat, und nicht mit בּלֹם = wägen, wohl aber mit naplusu zusammenzubringen ist?

Zu S. 310. — Dass wirklich  $(=b\hat{u}ru = amar)$  ursprünglich nur "Junges" bedeutet und demnach das Ideogramm — Maruduk bezeichnet als "die junge Sonne" (vielleicht gwählt als eine Art Rebus, weil man es auch amar-utuki lesen konnte), erhellt klar aus 5. 51, 53 b einerseits, andererseits aus 5. 39, 13 cd, wo: (-1) = admu. Denn da admu "Vogeljunges" bedeutet, -1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel ist, kann (-1) = Vogel im Sumer. den Beiläufig bemerkt, hat das Zeichen (-1) = Vogel im Sumer. den

<sup>1)</sup> Da kurâdu, welches sonst durch wird, wiedergegeben wird, hier durch einfaches wird, ausgedrückt wird, so erhellt, dass das Zeichen wird in dem Ideogramm für kurâdu dieselbe Rolle wie in (= assinu) spielt, d. h. Determinativ (= "Mann") ist. Daraus folgt, dass wird allein den Begriff kurâdu ausdrückt, also auch allein gud gelesen werden kann. Ist daher 5, 38, 18 g vor wird gud zu lesen?

Wert mušín¹) (S². col. I, 8). "Vogel" heisst aber im Akkadischen mutin (mutin).2) Wir haben demnach einen Uebergang von s in t anzunehmen. Wie dieser Uebergang zu denken ist, ist eine andere Sache. Vielleicht ist das t in mutin kein reines t. (Cf. Pinches, ZK. II, 264, A. 2; HAUPT, ZK. II, 282, A. 1). Vielleicht ist auch der Uebergang von älterem -σσω zu späterem -ττω zu einer Vergleichung heranzuziehen. Nicht ausgeschlossen scheint es mir, dass dieser Lautwandel eine Wichtigkeit erlangen wird für eine Untersuchung über den Namen Tindir, welcher ein Gebiet bezeichnet, das sich mit dem Begriffe des Namens שנער Dass שנער nicht = Šumír ist, muss einem Jeden feststehen, der die Schwierigkeiten bedenkt, die einer Gleichsetzung beider Namen entgegenstehen, von denen die grösste die ist, dass Šumir Südbabylonien, שנער dagegen Nordbabylonien bezeichnet (!). Der Zukunft bleibt es vorbehalten, zu entscheiden, ob Tindir und שנער (die sich sachlich decken) auf eine ältere gemeinsame Urform Šingar (Šingir) zurückgehen. (Beachte, dass Acker = s. agar = a. adar). Sollte sich dies herausstellen, dann wäre schon durch das blosse Wort Pindir die Frage, ob der m-Dialekt sumerisch oder akkadisch zu nennen ist, entschieden. Doch braucht man, um darüber in's Klare zu kommen, sich nicht an die Zukunft zu klammern.

<sup>1)</sup> Auf einem im brit. Mus. befindlichen Cylinder Samsuiluna's glaubte ich Zeile 13

vorliegenden Texte genügen, um zu zeigen, dass die beregte Frage in einer Weise zu entscheiden ist, welche wohl in gewisser Weise beiden Parteien Recht gibt.

Zu S. 312. — Trotzdem, dass ra "gehen" bedeutet, möchte ich zweifeln, ob wir a-ra lesen sollen und statt dessen die Lesung (a)ara vorschlagen. Denn daraus, dass K den Namen araguppû führt (welches Wort doch nur bedeuten kann: das Zeichen für ar(a)1), welches auch gup (gub) gelesen werden kann), geht hervor, dass  $\bowtie$  = ara. Es liegt daher nahe, in dem a vor phonetisches Element zu sehen, welches anzeigt, dass | im gegebenen Falle von den durch dasselbe darstellbaren Lauten denienigen darstellt, der mit a anfängt. Hiernach sind einige ähnliche Fälle zu beurteilen. Einer sei hier erwähnt. die Glosse a2)-sa-ru (!), ein Wort, das Herr Pinches mit a-sa-ri 5, 62, 45 b vergleicht. Diesem entspricht nun aber in der neunordbabyl. Uebersetzung Aus diesen beiden Stellen ergiebt sich mit grösster Sicherheit, dass - Zu lesen ist (dimmir) (a) asari (ri). Das a mag dem Zeichen vorgesetzt worden sein, um die Lesung sagabir zu verhüten.

Zu S. 313. — Auch die Bedeutungen der Formen Ipht'aal Iphtanaal und Ustaph'al weisen auf "zurück —" als Grundbedeutung von apâlu hin, Itappalûinni (= itâ-palûini) wird 5, 63, 4b "wiederholen, wiederholt sagen" heissen, attanpal(sunuši) (= attanapalsunuši) hat 5, 63, 22 a und itanappal 5, 67, 6 ohne Zweifel die Bedeut. "erstatten", zurückgeben," endlich uštipilu 5, 65, 31 a ebenso sicher den Sinn "rückgängig machen." (Beachte, dass ina amât ilûtika

<sup>2)</sup> So liest Herr PINCHES mit Recht. Zu sehen ist etwa:



<sup>1)</sup> Im Gegensatze zu dem Zeichen für ar, welches nur ar und dem Zeichen für ar, welches auch up gelesen werden kann.

rabîti sa lâ ustipilu im || mit ina kibîtika sîrti sa lâ uttakarî). Es liegt nahe, anzunehmen, dass muspîlu (4, 16, 8 a), dem dasselbe Ideogramm ( ) entspricht, welches auch den Begriff von inû ( = "ändern"; warum dies mit "unterdrücken" übersetzt werden soll, sehe ich nicht ein; dass nit diese Bedeutung hat, kann doch wohl nicht einen Beweis ersetzen) ausdrückt, sich zu \*musipilu verhält wie vielleicht uszîz zu usî'ziz (Haupt, ZK II, 272) und sicher rîba zu irî'b. (Bezold, ZK. II, 69).1)

Ibid. — Für ra (und nicht rab) = "Dich" beachte auch 4,25 Col. IV 38,39: im(m)aranin — KA = ukanîka und 4,25 Col. IV 40,41: im(m)arantuma = itbalka.

Für den Wechsel von d und r im Sumerischen (resp. im Assyrischen) liegen vielleicht noch mehrere Beispiele vor. Als zweifelhaft muss ich das folgende bezeichnen: Für wird der Lautwert kur bezeugt 5, 26, 13a, gur 2, 27, 12a, den Lautwert kir und kil hat es im Assyrischen. Der Lautwert gud wird für dies Zeichen gefordert durch 5, 29, 74 g. der Lautwert gid z. B. durch 3, 61, Nr. 2, 26 b; 30 b, wo für ★ (= gid = arâku) ☐-da geschrieben steht. (Siehe SAYCE, Elem. Gr. zu diesem Zeichen). Es scheint äusserst wahrscheinlich, dass gid, gur, kur, kir, kil alle insgesammt Variationen und Abarten des ältesten gud (göd) sind. Möglicherweise wurde ein sumer. d gar nicht deutlich vom Zungen-r (neben dem es ein Gaumen-r² gab!) unterschieden und näherte sich dem lateinischen r (vgl. dass: arbiter = \*adbiter, arcesso = \*adcesso, arveho = \*adveho, merîdies = \*medidies), obwohl durch [ ] a in der Schrift angedeutet.

Für sicher muss dagegen folgendes Beispiel gelten:
wird 4, 16, 30 a durch nirba<sup>3</sup>) (Nirba)

<sup>1)</sup> Vgl. auch LATRILLE, S. 352. -- Red.

<sup>2)</sup> Man beachte, dass suguz = suruz = samû (cf. ZK II, 53 A.).

<sup>3)</sup> Gemäss G. Pinches ist dort allerdings das Zeichen vy zu lesen. Doch ist eine Verwechslung von vy und vy ja östers zu beobachten. (z. B. 2, 47, 9c, wo das Original zi vy ka-tu hat).

wiedergegeben. Das Fragment 82, 8—16 giebt der Zeichengruppe MI Lim den Namen isib-nidabaku, also dem Zeichen Lim den Namen nidaba, woraus nirba offenbar entstanden. Das Zeichen hat in obiger Zeichengruppe dieselbe Bedeutung, wie in der Gruppe IN. NU, welche mit IN. NU. wechselt. Siehe die Bemerk. zu S. 57.

Ibidem zu Bad (si-aba). — Es sind verschiedene Lesungen des Ideogrammes ga vorgeschlagen worden. Ich möchte folgenden Vorschlag machen. 2, 59, 31 de entspricht sog. sumer. ga sog. akkad. [6] (sic!)-ba, welche Gruppe dib-ba zu lesen sein wird. Da häufiger sumer. gakkad. bentspricht, dürfte es nicht unwahrscheinlich sein, dass fra dig-ga bezw. dug-ga zu lesen ist. Leider bleibt ja die Möglichkeit lu-ba im Akkad. zu lesen unstritten, weshalb denn auch zugegeben werden muss, dass BAD-ga eventuell auch luga gelesen werden kann. Auf jeden Fall aber wird man, um die Lesung von BAD-ga festzusetzen, von 2, 59, 31 de ausgehen müssen.

Ibidem zu ann. 2. — Die Vermutung, dass \* in \* zu verbessern sei in S<sup>c</sup> 242, hat sich nicht bestätigt. Das Original bietet ein durchaus deutliches \*.

Zu S. 314. — Dass auch das Zeichen Wille den zuerst von mir (Weihnachten 1883) erschlossenen Lautwert tag hat, ist von Delitzsch in seinen Beigaben zum Liber Ezechielis, von Zimmern in seiner Schrift Die babyl. Busspsalmen S. 16 A., endlich wieder von Delitzsch p. XVII seiner AL.3 bemerkt worden.

Zu S. 316. — Ebenso wie (ub) ist mu-GIG(-ib), der akkadische Name der *Istaritu* aufzufassen (cf. Delitzsch AL.<sup>2</sup> pg. 74. l. 16; 5 R 52, 14 b). Denn diese Form ist offenbar die akkadische Gestalt des sumerischen nu-GIG.<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Ob dies gig oder  $\times + ib$   $(gib\ell)$  zu lesen ist, muss zweiselhaft bleiben, da GIG schon im Sumerischen den Lautwert  $\times + ib$  gehabt hat cf.

(2, 17, 11 ab u. s. w.). Aus dem Umstand, dass mu GIG (ib) = nu-GIG geht (was von nicht geringer Bedeutung ist) hervor, dass auch im Anlaute der im Wesentlichen von Hommel entdeckte Lautübergang von n in m im Sumero-Akkadischen stattfindet, eine Tatsache, die zu dem Uebergange von  $\dot{n}g$  ( $\dot{n}$ ) in m im Anlaute eine Parallele darbietet.

Zu S. 318. — Dass sâ'ilu (cf. שׁאל') eigentlich "Befrager" heisst und = hebr. אונ ist, wird durch das Fragment 82, 8—16 bestätigt. Auf dem Revers dieses Täfelchens ist Zeile 28 und 27 von unten Folgendes zu lesen:

in-si-| EN.ME.LI.|-in-mi-i-li-lu-u|- בּן בּ עד [fehl. 2 Z.]. Es erhellt, dass sa- zu sa-i-lu zu ergänzen ist, woraus die Identität von  $\hat{a}bu$  und  $s\hat{a}$ 'ilu folgt. Ob אוב assyrisches Lehnwort ist?

Zu S. 319. — Nachträglich finde ich, dass die Gleichung KI. LUL = ti auch 2, 19, 1 cd erscheint  $(m\hat{a}m\hat{i}t - ti)$  sa ina la i (?!) - di-i amila [laptat?]). Norris hatte also Recht, wenn er 2, 19, 1 d t schrieb, aber Haupt auch, wenn er nur t sah. Denn soviel ich durch den Glassdeckel sehen konnte, bietet das Original jetzt in der Tat nur t Aus 2, 19, 1 c erhellt für KI. LUL ein auf t endigender Lautwert.

Zu S. 319. Es gereicht mir zu einer besonderen Freude, meine Vermutung, dass im Sumerischen nicht mu hiess, zur Behauptung steigern zu können. Einer freundlichen Mitteilung G. Pinches' entnehme ich nämlich folgende Gleichung : tu ( ) Dass das letzte Wort zu si-ip-tum zu vervollständigen ist, bedarf

ba = kibātum: 2, 39, 60 ab und K. 166, Z. 3 v. u., wo GIG ba = kibti. (Beiläufig bemerkt ist 2, 39, 59 ab vor GIG noch ein Keil zu sehen, der gemäss K. 166 Z. 3 der Rest von  $\Psi$  ist.)

keiner Erwähnung. Wir haben demnach in einem Dialekte des Nichtsemitischen (welcher nicht akkadisch zu nennen ist, weil im Akkadischen tâbu nicht du (5, 21, 16 gh) sondern zeb oder zib hiess, auch nicht sumerisch, weil in diesem Dialekte At nicht ir (5, 21, 51 h) sondern ur gesprochen ward) für Kall das Wort mu, in einem anderen, dem sog. sumer. das Wort tu.1) Haben die beiden Wörter Etwas mit einander zu tun? Im Hinblicke auf 5, 14 c, 32-35, wo für F neben (tug) tu (und ti) der -Lautwert mu gefordert wird, möchte ich diese auf der Hand liegende Frage bejahen. Wie aber dieser Uebergang stattgefunden hat, ob nicht vielleicht twu und wu zu sprechen ist, darüber wage ich mich nicht definitiv zu äussern. Hinzufügen möchte ich, dass das sumer. tu = siptu = "Besprengung = Beschwörung" zweifelsohne mit tu = ramâku = "besprengen" identisch ist. (Siehe: Pinches, Signlist).

Zu S. 320. — Zu 46 des Textes. Das "nescimus" lässt sich jetzt streichen. Auf dem mit gan-na-a-ti sa Maruduk-abal-i(d)dân unterschriebenen, darum aber doch kaum richtig "list of gardens of M." benannten kleinen Täfelchen haben sämmtliche Ideogr. und phonetisch geschriebene Wörter, darunter kissû, pikkûti und lapti (wozu Delitzsch Hebrew Lang. und wohl auch eine 5 R 23 ergänzende Tafel zu vergleichen ist, die als dem babyl. la-ap-ti entsprechend ein mit personen ein beginnendes sumer. Wort anführt), soweit sie Pflanzennamen ansdrücken, ein hinter sich. Ich weiss nicht, ob man dies Zeichen als den Ausdruck für gannatu aufgefasst hat. Jedenfalls ist dies unstatthaft. Det aber mit "Hain" zu übersetzen ist desshalb ausgeschlossen, weil

<sup>1)</sup> Was ich schon aus der Gleichung 4 R, 7, 44—45:

If zu einem Teil hätte entnehmen können. Denn das Wiederholungszeichen, dem ein i folgt, deutet an, dass das 4. 22, 13 erscheinende ti-i sumer. Lehnwort ist.

ein "Gurkenhain" oder ein "Wurzelhain" ein Unding ist. Es bleibt meiner Ansicht nach als einzige Möglichkeit übrig, in dasselbe zu sehen, das 2, 26, 55 mit arķu übersetzt wird, und darin das Ideogramm für "Gemüse" קרן (cf. 5 M. 11, 10: גן הירק) zu sehen. (Vgl. das sum. musara (= musarû) = "Gemüsegarten": ZK. II, 16).

Zufälliger Weise ist die erste Gruppe der beregten Tafel: W Fassen wir diese Gruppe auf als das Ideogramm von sûmu, was nicht abzuweisen ist, so folgt: dass sûmu im Sumerischen (?) allein durch W ausgedrückt wird. Vielleicht aber ist dies Zeichen nur ein von den Babyloniern erfundenes Ideogramm gewählt desshalb, weil im Sumer. und Assyr. den Lautwert "sum" hat (schon Halevy hat vorgeschlagen W sum-mu zu lesen).

## Zu arrat limutti(m)

Von Carl F. Lehmann.

Auf Herrn Dr. Jensen's Nachtragsbemerkung zu arrat limuttim IV R 7, col. I, 1. 2 (S. 307 dieses Bandes) möchte ich mir die folgenden Gegenbemerkungen erlauben.

Limuttu ist bekanntermassen (wie auch damiktu) sowohl Femininum des Adjektivs (masc. limnu) als auch Substantivum abstractum; vgl. z. B. IV R 41, 38°; IV R 8, 45°; IV R 28, 8° sowie auch die unveröffentlichte Statueninschrift Assurbanapal's 80, 6—17, 1, Z. 39: a-mat da-mi-ik-ti.') Es

<sup>1)</sup> Siehe auch Asurb. RM I, 120; II, 5; III, 79. 117. 123. IV, 43; VIII, 72; Asurb. Sm. 26, 27 und das in meiner Babyl.-assyr. Literatur S. 87, § 51 zu Sarg. St. mitgeteilte Duplicat, welches Z. 37 (der Lyon'schen Ausgabe) a-mat bietet. Durch dieses (= \psi ) wird, wie der Herr Verfasser oben mit Recht geltend macht, allerdings die sub stantivische Fassung des dem Status constructus folgenden Wortes seitens der Assyrer bezeugt. — Die hier besprochenen Fälle aber abgerechnet, werde

fragt sich nun, ob man arrat limutti(m) grammatisch als eine regelrechte Statusconstructus-Verbindung aufzufassen hat ("Fluch der Bosheit"), oder ob man ein Substantivum mit nachgestelltem attributiven Adjectiv im Nominativ darin sehen will ("ein böser Fluch"). Im letzteren Falle stände arrat limutti(m) statt arratu limuttu; man hätte also anzunehmen, dass 1) der Endvocal von arratu "abgefallen" (?) wäre (was allerdings auch bei lisân limuttu der Fall), und dass 2) das Adjectiv im Nominativ ungenauer Weise die Genetivendung zeigte. Schon an sich wird man diejenige Auffassung wählen, die sich ungezwungen ergiebt.

Ein deutscher Uebersetzer könnte recht wohl einmal englisches an evil tongue wörtlich mit "eine böse Zunge" übersetzen, und desshalb doch ein andermal, ohne sich eines Uebersetzungsfehlers schuldig zu machen, an evil malediction frei durch "ein Fluch der Bosheit" wiedergeben. Dieselbe Freiheit stand auch dem assyrischen Uebersetzer aus dem Sumerisch-Akkadischen zu. Daher ist II R 17,  $32^{ab}$  imi gulgal = lisân limuttu unserer Auffassung durchaus nicht "wenig günstig". Wohl aber zeigt in IV R  $^{1}/_{2}$ c: u gul =  $\hat{u}$ mu sa limutti(m) das eine Statusconstructus-Verbindung andeutende sa, dass limutti(m) nach der Auffassung der Assyrer Genetiv ist.

Dazu kommt noch, dass, sieht man genauer zu, die Unterschiede in der assyr. Uebersetzung durch Verschiedenheiten in der Ausdrucksweise des Originals begründet sind. Denn es entspricht

IV R 7  $^{1}/_{2}^{a}$  assyr. arrat limuttim: sum. = akkad. as gul IV R 1  $^{1}/_{2}^{c}$  ,, ûmu sa limuttim: ,, ,, u gul II R 17,32  $^{ab}$  ,, lisân limuttu: ,, ,. imi gulgal und ferner auf der sechsten surbu-Tafel selbst IV R  $^{845}/_{46}^{b}$  assyr. mâmît limuttu: sum. = akk. nam-irim gulgal.

ich im Glauben an die Richtigkeit der S. 316 vorgetragenen Vermutung bestärkt durch mand. היואח נוקובתא (Nöldeke, Gramm. S. 311). — Bezold.

Also nur in den Fällen, in welchen assyrisch *limuttu* zweifellos als Adjectiv steht, finden wir im Sum.-Akkad. das Adjectivsuffix *gal*. Die assyrische Uebersetzung ist also genau: ein Beweis mehr für die Richtigkeit unserer Auffassung.

Wer dieser beistimmt, der wird auch — und deshalb ist die Sache von Wichtigkeit — in der beachtenswerten Notiz des Herrn Dr. Bezold (S. 316 dieses Bandes) von allen denjenigen Beispielen absehen wollen, bei welchen das Adjectiv auch als Substantivum abstractum im Genetiv gefasst werden kann, weil dann keine eigentümliche, sondern die gewöhnliche Statusconstructus-Erscheinung vorliegt: also von den dort citierten Fällen: arrat limutti(m), rihis limut(t)i, sîmat damikti(m) und sipir limutti(m). Zu den übrigbleibenden Beispielen müsste mehr Material hinzugefügt werden, ehe die von Bezold aufgeworfene Frage entschieden werden kann. Nur allseitige Mitwirkung wird hier, wie bei allen, Durchforschung der gesammten Literatur erfordernden, grammatischen Fragen zum Ziele führen.

München, 25/9 85.

#### Recensionen.

The cuneiform Inscriptions and the Old Testament by Eberhard Schrader, D. D., Ph. D., Professor of Oriental Languages in the University of Berlin &c., translated from the second enlarged German edition with an introductory preface by Rev. Owen C. Whitehouse, M. A., Professor of Hebrew, Cheshunt College. Vol. I. With a Map. Williams and Norgate, London and Edinburgh 1885. XXXII und 310 p. in 8°.

Nur mit wenigen Worten sei auch hier auf die jüngst erschienene äusserst verdienstliche englische Bearbeitung des bekannten, bedeutenden Schrader'schen Handbuchs durch Professor Whitehouse hingewiesen. Mit besonderer Freude wird dieselbe gewiss in England und America begrüsst worden sein.

Der erste Band, welcher bis jetzt allein vorliegt, reicht bis zu den assyriologischen Bemerkungen zu 2 Koe. 18, 13, S. 317 der zweiten deutschen Ausgabe; um die zahlreichen Citate aus dieser (KAT²) auch in der englischen Bearbeitung leicht auffinden zu können, sind am Rande derselben die Seitenanfänge der ersteren beziffert beigeschrieben. In der introductory preface bespricht Prof. Whitehouse zunächst einige formelle Abänderungen der englischen Ausgabe gegenüber der deutschen, insbesondere was die Verweisung längerer Parenthesen des Contextes in die Fussnoten betrifft, ein Verfahren, das vielleicht noch öfter hätte in Anwendung kommen dürfen. Prof. Haupt's Be-

arbeitung des keilinschriftlichen Sintflutberichtes ist weggeblieben; dafür aber sind von Schrader (p. 56-60) die wichtigsten Stellen desselben, welche mit solchen des A. T. correspondiren, in neuer Besprechung und Uebersetzung eingefügt worden. — In kurzen Zügen entwirft der Uebersetzer sodann ein Bild von dem jetzigen Stand der Pentateuchkritik und kennzeichnet den Standpunkt Schrader's (Nöldeke's, Dillmann's) gegenüber Graf-Kuenen-Wellhausen. Der Schluss dieser Einleitung enthält die Erklärung einiger assyriologischer termini technici für Nichtassyriologen: "Ideogramm", "Syllabar", "Determinativ", "Regentencanon" und "Verwaltungsliste".

Die Uebersetzung, welche sich, abgesehen von den im Englischen ungebräuchlicheren, häufig widerkehrenden Parenthesen gut liest 1), ist, soweit wir dieselbe prüfen konnten, eine ziemlich getreue Widergabe der zweiten deutschen Ausgabe, vermehrt um die dort als "Nachträge" bezeichneten Notizen, um einige Anmerkungen des Uebersetzers sowie auch um mehrere Literaturnachträge des Verfassers. Unter den letzteren bemerken wir z. B.: p. XXXII zu p. 222 die Note über Pûlu, wozu man den Schluss meines Aufsatzes in the Academy 1885, p. 76 vergleiche; ferner p. 19, Note \* und \*\*\*, zu letzterer siehe jetzt auch Delitzsch bei ZIMMERN, Bussps. 76, N. 1 und JENSEN in dieser Zeitschrift II, 323. Zu der Vermutung Delitzch's (bei Lotz) über sarru (p. 23, N. \*\*) möchten wir mit HAUPT, Akk. Spr. XXXIII auf SAYCE, on an Accadian Seal, p. 16 verweisen. Gegen die von HAUPT, KAT<sup>2</sup> 79 ausgesprochene Vermutung eines Zusammenhanges von ברך mit ברך (p. 39, N. \*) müssen wir uns mit Hommel, Ltr. Ctrbl. 1883, Sp. 355 ablehnend verhalten. - Vgl. ferner p. 46, N. \*\*, p. 61, N. \*\*, p. 71, N. \* (s. Haupt, Andover Review 1884, p. 91, N. 7, zur Sache aber auch schon Oppert, EM I, 275 suivv.), p. 79, N. \*\*, p. 104, N. \*, p. 115, N. \*, p. 155 (zu Josua 15, 46) u. s w.



<sup>1)</sup> Die Titel deutscher Werke sind in den Citaten bisweilen englisch widergegeben, aber nicht immer.

An Druckfehlern sei verstattet zu verbessern p. 83, l. 23 (line 9 statt 12, wie KAT<sup>2</sup> richtig bietet) und p. 108, N. \*\*\*, l. 2 (l.: Basel 1872; der Vortrag war 1871 in Zürich gehalten worden). — Wir wünschen dem Buche auch in Deutschland weite Verbreitung und viele Freunde.

München, am 9. Nov. 85.

C. B.

Babylonische Busspsalmen, umschrieben, übersetzt und erklärt von Dr. Heinrich Zimmern. Band VI von: Assyriologische Bibliothek, herausgegebeu von Friedrich Delitzsch und Paul Haupt. Leipzig (Hinrichs) 1885, X und 120 S. in 4°.

Dieses Buch ist ein Mustererzeugnis der assyriolologischen Schule Delitzsch's. Der Verfasser, welcher die ersten Bogen desselben zunächst als Inauguraldissertation drucken liess, ging nach gründlichster Kenntnisnahme der einschlägigen Literatur an seine Arbeit, was in der Assyriologie jetzt gerade nicht mehr leicht genannt werden kann. Dankenswerte Vorbemerkungen "zur babylonischen Busspsalmenliteratur", "zur sumerisch-akkadischen Sprache" und "zur Transscription", welche der eigentlichen Abhandlung vorangehen, kennzeichnen die Stellung des Verfassers zu einigen der wichtigsten assyriologischen Controversen: wie uns scheint, enthält derselbe sich mit Recht (S. 1) einer genaueren Bestimmung der Abfassungszeit der babylonischen Busspsalmen, mit Recht (S. 2) "religionsgeschichtlich-vergleichender Betrachtungen". Mit Recht wird auch nach unserer Ansicht (s. the Academy 1885, p. 76) der jüngst von M. Halevy beleuchtete (s. revue critique 1885, p. 45-9), auf Dr. Dvorak's Anregung (s. Bd. I, 168, N. 1) "von Hommel unternommene Versuch, das Sumerische schon jetzt einer bestimmten Sprachfamilie, speciell der turko-tatarischen, einzugliedern" als "verfrüht" bezeichnet. Das Entgegenkommen gegenüber der bekannten Theorie M. Halévy's, bezüglich dessen sich Frdr. Delitzsch in seinen sehr verdienstlichen "Zusatzbemerkungen" (S. 113-9) dem Verf. anschliesst, wird zur Lösung dieser schwierigen Probieme allseitigst neue Anregung gegeben haben: an der Existenz einer oder mehrerer nichtsemitischer Sprachen in den (unter anderen) im 2., 4. und 5. englischen Inschriftenbande veröffentlichten Keilschriftdenkmälern wird aber, so glauben wir, unser hochverehrter Mitarbeiter M. Halévy, gerade wegen seiner scharfsinnigen Untersuchungen, zu zweifeln aufhören müssen (lasciate ogni speranza!).

Die eigentliche Abhandlung gibt K. 101, K. 4931, K. 4623, K. 2811, K. 4608, K. 1296, K. 4934 + K. 4899, K. 3158 + K. 3194 + K. 3184 (aus diesen drei Stücken ist IV R 61, Nr. 1 zusammengesetzt) und K. 254 in sehr genauer lateinischer Umschrift, mit Uebersetzung und ausführlichem Commentar wider. Zu manchen dieser Tafeln konnte Verfasser die Textverbesserungen von Haupt, zu den beiden letzten die (bisher unedirten) von Delitzsch benützen. Es sei Ref. verstattet, die Ergebnisse seiner eigenen Collation von IV R 61, Nr. 1 (11. Juli 1882), soweit sie für die von Prof. Delitzsch von Interesse sind, hier beizufügen: obv. 2 fehlen von ru nur die beiden schrägen Anfangskeile; von az, Z. 12 nur Spuren zu erkennen; vor etiq, Z. 21 noch mehrere Spuren senkrechter Keile; pi, Z. 37 war nicht von etwaigem ši zu unterscheiden; Z. 43 sahen auch Mr. PINCHES und Ref. nach zanana deutliche Spuren von sú; rev. 6 vor tim-ma Spuren des Anfangs eines Zeichens wie ru; die Spuren des zwischen ka und is-sa, Z. 7 stehenden Zeichens beginnen oben wie bei ur ( YY Y); lu nach si-tu, Z. 14, schien Ref. sicher; Z. 15 las er nach ra ziemlich deutliches ar.

Ueber die Schwierigkeit der Uebersetzung der Texte darf man sich keine Illusionen machen; gibt doch Verf. selbst an (S. 76), dass ein namhafter Sumeroakkadist in der Inschrift IV R 19, Nr. 3 "eine Schilderung religiöser Festzeitschr. f. Keilschriftforschung, II.

Digitized by Google

lichkeiten zu Ehren der Göttin (Istar) zu sehen scheint", während er selbst der Meinung ist, "es handelt sich vielmehr um eine Schilderung des über Land und Stadt Erech vom Feinde gebrachten Unglücks". Man fühlt sich dem gegenüber berechtigt daran zu zweifeln, ob diese "geschichtliche Auffassung" der Inschrift "besonders auch durch die unmittelbar vorhergehenden, noch in Spuren erhaltenen Zeilen bestätigt" wird."

Der Commentar des Buches enthält eine Fülle von neuen, treffenden, fast stets sorgfältigst nach allen Seiten geprüften Bemerkungen, auf die wir hier leider nicht näher eingehen können. Bei den sehr dankenswerten "Indices" möchten wir nur die Aufzählung der assyrischen Wörter "in Auswahl" missbilligen: würde die Hinrichs'sche Buchhandlung, die den Bänden der "assyriologischen Bibliothek" eine so prächtige, geschmackvolle Ausstattung zu teil werden lässt, es nicht gestattet haben, die paar Seiten, welche alle die vom Verf. gesammelten Wörter im Text der besprochenen Inschriften und im Commentar (wie bei Lotz, Tiglathpileser) beanspruchten, in das Werk mit aufzunehmen?

Wir heissen den Verfasser mit vielem Dank für seine Erstlingsarbeit in der Reihe der Assyriologen willkommen.

#### Berichtigungen.

S. 299, Z. 15 1.: S. 308, Zz. 2. 4. 7 1: ki- -la-an st.

<sup>1)</sup> Ref. hat sich am 1. Mai 1882, auf Anregung von Prof. HAUPT eine selbständige Copie der Inschrift sowie auch des Fragmentes K. 4648 angesertigt, ohne dass es ihm gelungen wäre, die verwaschenen Zeilen weiter zu entziffern, als dies HAUPT bereits vermochte.

S. 308, Zz. 2. 4. 7 1: ki- $\int$  -la-an st.  $\int$ 

S. 315, Z. 10 l. Syrische st. Assyrische.

S. 347, Z. 35 1.: (S. 249) st. (S. 19).

#### Bibliographie.

- Brunengo, P. Gius. L'Impero di Babilonia et di Ninive dalle origini fino alla conquista di Ciro, descritto secondo i monumenti cuneiformi comparati colla Bibbia. Prato (Giachetti) 1885. 2 Bde. in 8°. 599 und 585 pp.
- Cook, F. C. The origins of religion and language considered in five essays (darin Nr. 2: On the Persian cuneiform inscriptions and the Zend Avesta). London (Murray) 1884.
- Delattre, A. L'Asie occidentale dans les incriptions assyriennes: Extrait de la Revue des Questions scientifiques 1884—85. Bruxelles (A. Vromant) 1885. 175 pp. gross-8°.
- Halévy, J. Recherches bibliques. IV: Revue des études juives 1885, p. 57-74.
- Harper, W. R. An important help for the Study of Assyrian: Hebraica 1885, Oct., p. 56-8.
- Haupt, P. On the etymology of mûtnînû: Hebraica, 1885, Oct., p. 4—6.
  Holtzendorff, Fr. v. Die geschichtliche Entwickelung der internationalen Rechts- und Staatsbeziehungen bis zum Westphälischen Frieden: Handbuch des Völkerrechts auf Grundlage Europäischer Staatspraxis unter Mitwirkung von . . . . herausgegeben von Dr. Fr. v. Holtzendorff, erster Band, (S. 157—392 =) drittes Stück (darin § 44: Babylonien und Assyrien, § 45: das Medisch-Persische Reich). Berlin (Habel) 1885. 236 Ss. in gross-8°.
- Kaulen, Fr. Assyrien und Babylonien nach den neuesten Entdeckungen. Dritte, abermals erweiterte Auflage. Mit Titelbild, 78 in den Text gedruckten Holzschnitten, 6 Tonbildern, einer Schrifttasel und 2 Karten. Freiburg (Herder) 1885. XII, 266 Ss. in gr.-8°.
- Klatt, J. Bibliographie über Keilinschriften: Literatur-Blatt f. orient. Phil. II, S. 269-74.
- Kohler, J. Ueber zwei babylonische Rechtsurkunden aus der Zeit Nabonids: Zeitschr. f. vergl. Rechtswiss. 1884, S. 376—84.
- Lyon, D. G. Kritik über Frdr. Delitzsch's "assyrische Lesestücke", dritte Aufl.: Hebraica 1885, Oct., p. 61—2.
- Menant, J. Un camée du musée de Florence: revue archéol. 1885, p. 79 –86.
- Neteler, B. Lösung der assyriologisch-alttestamentlichen Schwierigkeiten: Zusammenhang der alttestamentl. Zeitrechnung mit der Profangeschichte. Zweites Heft. Münster (Theissing'sche Buchh.) 1885. 26 Ss. in 8°.

- Pinches, Theo. G. On a Series of Specimens of the Familiar Correspondence of the Babylonians and Assyrians: Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1885, p. 170.
- Babylonian Art, illustrated by Mr. H. Rassam's latest Discoveries:
   Transactions Soc. Bibl. Arch. vol. VIII, p. 347—57.
- Rassam, H. Biblical Nationalities Past and Present: Transactions Soc. Bibl. Arch. vol. VIII, p. 358—85.
- Rawlinson, G. On the early cities of Babylonia: The monthly Interpreter 1885, p. 321—32.
- Sayce, A. H. A note on the relative (אָשָׁרָ): Hebraica 1885, Oct., p. 51.
- Schrader, Eb. The cuneiform inscriptions and the Old Testament. Translated from the second enlarged German edition with an introductory preface by O. C. Whitehouse. Vol. I, with a map. London (Williams and Norgate) 1885. XXXII und 310 pp. in 8°.
- Die Keilinschriften am Eingange der Quellgrotte des Sebeneh-St: Abhandl. d. k. preuss. Ak. d. Wiss. zu Berlin vom Jahre 1885. Berlin 1885. 31 Ss. in 4°. mit 1 Taf.
- A south-babylonian aramaic-greek Bilingual: Hebraica 1885, Oct., p. 1—3. Strassmaier, J. N. Die babylonischen Inschriften im Museum zu Liverpool nebst andern aus der Zeit von Nebukadnezzar bis Darius: tiré du vol. II des Travaux de la 6º session du Congrès international des Orientalistes à Leide. Leide (Brill) 1885. 56 gedruckte und 176 autographirte Ss. in gross-°8.
- · Vigouroux, F. La Bible et les découvertes modernes en Palestine, en Égypte et en Assyrie. 4ème éd. Paris (Berche et Tralin) 1884—5. 4 Bde. in 12-0, 524. 630. 612 und 694 Ss.
  - Anzeige davon in: Civiltà catt., Ser. 12, Vol. 11, Quad. 843, p. 823-6.
  - Die Bibel und die neueren Entdeckungen in Palästina, in Aegypten und in Assyrien. Autorisirte Uebersetzung nach der vierten Auflage von J. I bach. I. Bd. Mainz (Kirchheim) 1885. XV, 431 Ss. in 8°.
  - Ward, W. H. Extract from a Private Letter from Babylonia: Amer. Journ. of Archaeology, Vol. I, 3 (Baltimore, July 1885).
  - Young, Al. -- Assyrian Antiquities illustrating Sacred History. I-IV: Evangelical Repository, July-Oct. 1885.
  - Zimmern, Heinr. Babylonische Busspsalmen umschrieben, übersetzt und erklärt. Leipzig (Hinrichs) 1885. 120 Ss. in 4°. ("Assyriologische Bibliothek", herausg. von Frdr. Delitzsch und P. Haupt, VI.).
  - Zschokke, Herm. Ueber die Wichtigkeit der assyriologischen Forschungen insbesondere für das alttestamentliche Bibelstudium. Wien 1884.

Abgeschlossen am 17. November 1885.

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München.

Die

# SAMARITANISCHE LITURGIE

(eine Auswahl der wichtigsten Texte)

in der

## hebräischen Quadrat-Schrift

aus den Handschriften des brit. Museums und anderer Bibliotheken herausgegeben und mit

Einleitung, Beilagen, Uebersetzungen der schwierigsten Texte u. Scholien versehen von

#### Dr. M. Heidenheim.

I. HEFT.

3 Mark 50 Pfg. (Der Bibliotheca Samaritana 2. Heft.)

#### Leben und Werke

des

# Abulwalid Merwan Ibn Ganah (Rabbi Josa)

SEDDI JOHE)

und die Quellen seiner Schrifterklärung

AOB

Prof. W. BACHER.

4 Mark.

# Un Abrégé

de

# Grammaire hébraïque

de Benjamin Ben Juda, de Rome et le Pétah Debaraï

M. le Prof. Guillaume Bacher.

ı Mark.

#### Vier Apokryphische Bücher AUS DER ZEIT UND SCHULE R. AKIBA'S

Assumptio Mosis Das vierte Buch Esra Die Apokalypse Baruch Das Buch Tobi

Rabb. DR. F. ROSENTHAL.

3 Mark.

# H. Georg's Antiquariat in Basel. \*Soeben erschien Cat. 59. HEBRAICA ET JUDAICA.

#### VERLAG VON OTTO SCHULZE IN LEIPZIG.

Soeben erschien:

Der

# BABYLONISCHE TALMUD

in seinen

haggadischen Bestandtheilen zum ersten Male in wortgetreuer Uebersetzung

Lic. Dr. Aug. Wünsche.

Erster Halbband.

11 Mark.

Erscheint in 2 Bänden von ungefähr gleichem Umfange und Preise.

Unter der Presse befindet sich:

## KURZGEFASSTER ÜBERBLICK

über die

# BABYLONISCH-ASSYRISCHE LITERATUR

nebst einem chronologischen Exens, zwei Registern

und einem

Index zu 1400 Thontafeln des British-Museum's

herausgegeben von

CARL BEZOLD.

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München.

